
rocznik 57 • 2025 • strony 113–138

Historia artykułu • Zgłoszony: 31 lipca 2025 • Zaakceptowany: 9 września 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Adrian Mętel

	K https://orcid.org/0000-0002-0311-0905

  adrian.metel@upjp2.edu.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia 
Testamentów Dwunastu Patriarchów — analiza 

porównawcza wersji greckiej, ormiańskiej, 
słowiańskiej oraz rękopisów z Qumran

	' https://doi.org/10.15633/acr.5706

https://ror.org/0583g9182


  114

Adrian Mętel

Abstrakt

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów — analiza porównawcza wersji 
greckiej, ormiańskiej, słowiańskiej oraz rękopisów z Qumran

Artykuł podejmuje próbę rekonstrukcji pierwotnego, żydowskiego rdzenia apokryficznej księgi 
Testamenty XII Patriarchów poprzez porównanie zachowanych wersji językowych — greckiej, or-
miańskiej i słowiańskiej — oraz fragmentów odnalezionych w rękopisach z Qumran. Celem analizy 
jest odróżnienie elementów oryginalnych od późniejszych interpolacji chrześcijańskich. Na podsta-
wie zestawienia tekstów źródłowych wykazano, że zasadnicza treść dzieła wywodzi się z judaizmu 
okresu Drugiej Świątyni, zwłaszcza w warstwie nauk etycznych i apokaliptycznych, natomiast nie-
które wątki mesjańskie zostały zreinterpretowane lub dodane przez redaktorów chrześcijańskich. 
W artykule przedstawiono historię badań nad Testamentami XII Patriarchów, omówiono charakter 
zachowanych tradycji tekstualnych, a także zaproponowano konkretną hipotezę badawczą: poprzez 
analizę porównawczą wersji i uwzględnienie świadectw z Qumran można z dużym prawdopodo-
bieństwem zrekonstruować pierwotny kształt tekstu oraz wskazać późniejsze dodatki chrześcijań-
skie.

Słowa kluczowe: Testamenty XII Patriarchów, interpolacje chrześcijańskie, Qumran, apokryfy 
Starego Testamentu, literatura Drugiej Świątyni, wersja ormiańska, wersja słowiańska

Abstract

Reconstruction of the Jewish core of the Testaments of the Twelve Patriarchs: A comparative analysis of the 
Greek, Armenian, Slavonic versions and the Qumran manuscripts

This article attempts to reconstruct the original Jewish core of the apocryphal work Testaments of 
the Twelve Patriarchs by comparing the extant versions in Greek, Armenian, and Slavonic with the 
fragments discovered among the Qumran manuscripts. The aim of the analysis is to distinguish the 
original elements of the text from later Christian interpolations. Based on a comparison of the source 
texts, it is demonstrated that the fundamental content of the work derives from Second Temple 
Judaism, particularly with regard to its ethical and apocalyptic teachings. However, some messianic 
themes were reinterpreted or added by Christian redactors. The article also outlines the history of 
research on the Testaments of the Twelve Patriarchs and discusses the nature of the extant textual 
traditions. Furthermore, it puts forward a specific research hypothesis: namely, that through a com-
parative analysis of the various versions, combined with consideration of the Qumran evidence, one 
can, with a high degree of probability, reconstruct the original form of the text and identify the 
subsequent Christian additions.

Keywords: Testaments of the Twelve Patriarchs, Christian interpolations, Qumran, Old Testament 
apocrypha, Second Temple literature, Armenian version, Slavonic version



115 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Od ponad stu lat badacze Testamentów XII Patriarchów1 toczą żywą dysku-
sję, czy utwór ten jest pierwotnie dziełem żydowskim (powstałym w kręgu 
judaizmu przedchrześcijańskiego), które zostało później zredagowane przez 
chrześcijan i uzupełnione o interpolacje odnoszące się do Jezusa Mesjasza, 
czy też przeciwnie — już utworem chrześcijańskim, napisanym w środowisku 
judeochrześcijańskim, lecz wykorzystującym wcześniejsze motywy żydow-
skie i źródła (hipotetyczne wcześniejsze testamentalne opowieści o patriar-
chach). Już w średniowieczu, gdy Testamenty odkryto na nowo na Zachodzie 
(łacińskie tłumaczenie dokonane przez Roberta  Grosseteste’a ok. 1242 roku), 
wywołały one kontrowersje. Był on przekonany o ich autentyczności i wprost 
oskarżał Żydów o celowe ukrywanie tej księgi „z powodu zawartych w niej pro-
roctw o Zbawicielu”2. Jednak wraz z rozwojem krytycznych badań biblijnych 
od XVI wieku przeważyła opinia przeciwna — przez kilka stuleci Testamenty 
XII Patriarchów były uważane za falsyfikat chrześcijański, w całości napisany 
przez chrześcijan, mający jedynie pozór starożytności3. Dopiero w XX wie-
ku badacze ponownie zrewidowali tę ocenę4, a  dyskusja do dziś pozostaje 
nierozstrzygnięta. Czy mamy do czynienia z dziełem żydowskim z II wieku 
p.n.e., później interpolowanym, czy raczej z utworem wczesnochrześcijań-
skim (z ok. II wieku n.e.) osnutym na żydowskich tradycjach? Problem ten 
jest kluczowy dla interpretacji księgi, zwłaszcza jej licznych odniesień me-
sjańskich. Czy zapowiedzi Zbawiciela i  nawiązania do wydarzeń znanych 
z  Ewangelii były oryginalną częścią przesłania autorów, co sugerowałoby 
bardzo wczesny rozwój chrystologii lub retrospektywne włączenie chrześci-
jańskich proroctw w narrację starotestamentową, czy też są one późniejszym 
dodatkiem redakcyjnym, mającym nadać tekstowi charakter protochrześci-
jańskiego świadectwa?

1	 Skróty poszczególnych Testamentów XII Patriarchów za: S. Bazyliński, Wprowadzenie do studium Pisma 
Świętego, wydanie drugie poprawione, uzupełnione i poszerzone; apendyks opracował A. Kubiś, Kielce 
2019, s. 187–189.

2	 W. J. Deane, Pseudepigrapha: An account of certain apocryphal sacred writings of the Jews and early Chri­
stians, Edinburgh 1891, s. 163–64; R. H. Charles, Testaments of the Twelve Patriarchs, w: Encyclopædia 
Britannica, vol. 26, Cambridge 1911, s. 666; H. W. Hollander, M. de Jonge, The Testaments of the Twelve 
Patriarchs: A commentary, Leiden 1985, s. 71.

3	 J. McClintock, J. Strong, Testaments of the Twelve Patriarchs, w: Cyclopædia of Biblical, theological, and eccle­
siastical literature, vol. 10, New York 1880, s. 27; R. H. Charles, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 666.

4	 M. de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Christian and Jewish; a hundred years after Friedrich 
Schnapp, „Nederlands Theologisch Tijdschrift” 39 (1985), s. 273–275.



  116

Adrian Mętel

Niniejszy artykuł zmierza do udzielenia odpowiedzi na powyższe pytania 
poprzez zestawienie i porównanie wszystkich dostępnych świadectw teksto-
wych Testamentów XII Patriarchów. Analizie poddano trzy główne wersje 
językowe: grecką — która stanowi podstawę większości wydań5, ormiań-
ską — znaną z  licznych rękopisów (przekład ten zawiera mniej interpolacji 
chrześcijańskich niż tekst grecki)6, oraz cerkiewnosłowiańską, zachowaną 
w dwóch redakcjach (oznaczonych jako S1 i S2), powiązaną z tradycją tzw. Pa-
lei. Ponadto uwzględniono fragmenty aramejskie i hebrajskie odkryte wśród 
rękopisów z Qumran7.

Hipoteza badawcza stawiana w artykule brzmi: poprzez krytyczne porów-
nanie tych wersji da się wyodrębnić pierwotny, judaistyczny rdzeń księgi 
i z dużym prawdopodobieństwem wskazać fragmenty będące późniejszymi 
interpolacjami chrześcijańskimi. Innymi słowy, zakładamy, że różnice mię-
dzy wersjami (zwłaszcza obecność bądź brak pewnych wzmianek mesjań-
skich) nie są przypadkowe, lecz odzwierciedlają proces rozwoju tekstu — od 
starszej warstwy żydowskiej po wtórne glosy chrześcijańskie. Weryfikacja tej 
hipotezy pozwoli zrekonstruować oryginalne nauki etyczne i apokaliptyczne 
tego apokryfu na tle literatury judaizmu Drugiej Świątyni.

Na początku zostanie przeprowadzona analiza porównawcza wybranych 
fragmentów — najpierw skupiając się na treściach etycznych i  mądrościo-
wych, które, jak się okaże, są spójne z judaistycznym kontekstem i zasadni-
czo wolne od chrześcijańskich dodatków — a potem na elementach mesjań-
skich i apokaliptycznych (w tej warstwie ujawniają się główne interpolacje 
chrystologiczne). W ramach tej analizy przedstawione zostaną tabelaryczne 
zestawienia paralelnych miejsc w wersji greckiej, ormiańskiej, słowiańskiej 
oraz tekstów z Qumran, ilustrujące różnice i pozwalające wskazać, która wer-
sja zachowała prawdopodobnie oryginalne brzmienie, a gdzie zaszły zmiany 
redakcyjne. Wreszcie, w podsumowaniu, zostaną przedstawione wnioski co 

5	 R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek Text and edited 
with introduction, notes and indices, London 1913.

6	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version of the Testaments of the Twelve Patriarchs, 
Leuven 2012 (Hebrew University Armenian Studies, 11).

7	 J. T. Milik, Dix ans de découvertes dans le désert de Juda, Paris 1957, s. 319–322; J. C. Greenfield, M. E. Stone, 
E., Eshel, The Aramaic Levi document: Edition, translation, commentary, Leiden–Boston 2004 (Studia in 
Veteris Testamenti Pseudepigrapha, 19).



117 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

do charakteru pierwotnego dzieła i zakresu późniejszych interpolacji, a tym 
samym — co do naszej hipotezy badawczej.

W niniejszym badaniu zastosowano analizę porównawczą zachowanych 
wersji tekstu Testamentów XII Patriarchów. Porównano wszystkie dostęp-
ne tradycje językowe — grecką, ormiańską i  cerkiewnosłowiańską — oraz 
fragmenty odnalezione w Qumran. Analiza opiera się na kryteriach krytyki 
tekstu: zewnętrznych (porównanie różnych rękopisów i wersji językowych 
w  celu wykrycia dodanych lub opuszczonych fragmentów) oraz wewnętrz-
nych (ocena treści pod kątem zgodności z  kontekstem judaizmu okresu 
Drugiej Świątyni). Celem zastosowanej metody jest odróżnienie pierwotnej 
warstwy tekstu od późniejszych interpolacji chrześcijańskich z możliwie naj-
większym prawdopodobieństwem.

Analiza porównawcza: rdzeń judaistyczny 
a interpolacje chrześcijańskie

Rdzeń żydowski Testamentów XII Patriarchów obejmował przede wszystkim: 
(1) nauki etyczne w formie przestróg i przykazań moralnych, zakorzenione 
w tradycji mądrościowej judaizmu oraz (2) wizje apokaliptyczne odnoszące 
się do eschatologii Izraela, Mesjasza (mesjaszy), nagrody dla sprawiedliwych 
i kary dla grzeszników — ukształtowane w ramach teologii Drugiej Świąty-
ni, prawdopodobnie o zabarwieniu apokaliptycznym pokrewnym literaturze 
qumrańskiej i henochicznej. Interpolacje chrześcijańskie natomiast najpew-
niej dotyczą (3) szczegółowych proroctw mesjańskich, które wydają się jawnie 
odnosić do Jezusa Chrystusa i wydarzeń z Ewangelii, takich jak narodzenie 
z Dziewicy (Iz 7, 14; Mi 5, 1), wcielenie Boga w człowieku (Iz 9, 5–6), męka 
na krzyżu, zmartwychwstanie (Iz 53, 5–6. 9–11; Ps 22, 17–18; Za 12, 10), roz-
lanie Ducha na narody (Jl 2, 28–29), zniesienie ofiar świątynnych (Dn 9, 27; 
Ps 40, 7–8) itp. W niniejszej części artykułu dokonamy porównania wersji 
greckiej, ormiańskiej, słowiańskiej oraz qumrańskich fragmentów, by zobra-
zować, które treści należą do której warstwy.

Etyka i nauki moralne — zgodność z judaizmem Drugiej Świątyni

Część moralno-dydaktyczna Testamentów XII Patriarchów jest rozbudowana 
i różnorodna. Każdy z patriarchów przekazuje swoim synom inne przestrogi, 



  118

Adrian Mętel

często powiązane z własnymi przeżyciami. Na przykład Ruben przestrzega 
przed grzechem zmysłowości na przykładzie swojego upadku z Bilhą. Symeon 
przed zazdrością, której uległ wobec Józefa. Lewi prezentuje idealny obraz 
kapłaństwa. Juda ostrzega przed pijaństwem i rozwiązłością, wspominając 
swój grzech z Tamar. Dan piętnuje gniew i kłamstwo, zaś Naftali nakłania do 
naturalnej dobroci i przebaczenia, Gad do unikania nienawiści, Aser do uni-
kania dwulicowości. Issachar chwali pracowitość i prostotę, a Zabulon uczy 
współczucia dla słabych. Józef jest przykładem czystości i wiary, a Beniamin 
zaleca umiarkowanie i miłość braterską.

Treści te w żaden sposób nie kolidują z etyką judaistyczną — przeciwnie, 
wykazują z nią głęboką ciągłość. Można wskazać liczne paralele do Biblii he-
brajskiej, literatury mądrościowej, a także pism qumrańskich bądź też innych 
apokryfów. Na przykład:

1.	 W Testamencie Rubena i Testamencie Dana pojawia się motyw o dwóch 
duchach działających w człowieku — duchu prawdy i duchu fałszu.

Γνῶτε οὖν, τέκνα μου, ὅτι δύο πνεύματα ἐφορά τὸν ἄνθρωπον, πνεῦμα ἀληθείας καὶ 

πνεῦμα πλάνης… (TestRub 2, 7–10)8.

Καὶ νῦν, τέκνα μου, φυλάξατε ἐντολὰς Κυρίου… ἀπόστητε ἀπὸ θυμοῦ καὶ μισήσατε τὸ 

ψεῦδος, ἵνα Κύριος κατοικῇ ἐν ὑμῖν καὶ Βελίαρ φεύγῃ ἀφ’ ὑμῶν. Ἀληθεύετε ἕκαστος πρὸς 

τὸν πλησίον αὐτοῦ… ἀγαπᾶτε τὸν Κύριον διὰ πάσης τῆς ζωῆς ὑμῶν, καὶ ἀγαπᾶτε ἀλλήλους 

καὶ εὐεργετεῖτε ἀλλήλους (TestDan 5, 1–6)9.

	 Jest to bardzo zbliżone do doktryny Dwóch Duchów znanej z Reguły 
Zrzeszenia z Qumran (1QS III–IV), gdzie również mówi się o dwóch 
zasadach — światłości i ciemności — wpływających na serce człowieka. 
Takie pojęcie nie ma znamion chrześcijańskich (w tekstach nowotesta-
mentowych nie występuje wprost), natomiast było rozpowszechnione 
w teologii judaizmu Drugiej Świątyni10.

8	 Nie zachował się żaden fragment z Qumran dotyczący Rubena; wersja ormiańska w tym względzie 
ściśle odpowiada wersji greckiej. 

9	 Tekst ormiański jest w tym fragmencie zasadniczo taki sam.
10	 V. Hillel, Demonstrable instances of the use of sources in the Pseudepigrapha, w: Dead Sea scrolls: Texts 

and context, ed. C. Hempel, Leiden 2010, s. 335–337 (Studies on the Texts of the Desert of Judah, 90); 
T. de Bruin, The great controversy: the individual’s struggle between good and evil in the Testaments of the 



119 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

2.	 W Testamencie Asera 6, 4–6 bohater testamentu nakazuje swym dzie-
ciom okazywać miłosierdzie we wszystkim i być dobrym dla każdego, 
a zwłaszcza „nie odwracać się plecami do ubogiego” i dzielić się chle-
bem z głodnym. 

ἐν παντὶ ἐλεεῖτε καὶ πάντοτε ἀγαθοποιεῖτε, μάλιστα δὲ μηδενὶ πτωχῷ μὴ ἀποστρέψητε τὰ 

νῶτα ὑμῶν, καὶ κλάσμα τοῦ ἄρτου δότε πεινῶντι… (TestAs 6, 4–6)11.

	 Ta nauka to echo biblijnych wezwań o miłosierdzie (Iz 58, 7: „Łam swój 
chleb głodnemu”), przystaje ona także do etosu esseńczyków, którzy 
wedle Filona z  Aleksandrii cenili wspólnotę dóbr i  pomoc potrzebu-
jącym12. Powyższe treści nie sugerują jednoznacznie chrześcijańskiej 
redakcji. Jest to raczej uniwersalna cnota judeochrześcijańska w żaden 
sposób niewykraczająca poza judaizm (podobne zalecenia znajdziemy 
u Syracha czy w Testamencie Hioba)13.

3.	 Testament Naftalego, zarówno w wersji greckiej, jak i hebrajskiej qum-
rańskiej, zawiera złotą zasadę etyczną w formie negatywnej: „czego 
sam nienawidzisz, tego nie czyń innym” (TestNef 2, 6)14.

Ὃ μισεῖς, μηδενὶ ποιήσῃς (TestNef 2, 6)15.

.‎(4Q215 frag. 1) אל תעשה לאיש את אשר שנאת 

	 Jest to oczywiście zasada wywodząca się z  tradycji żydowskiej (por. 
Talmud, Szabat 31a, gdzie Hillel formułuje ją podobnie), znana też 

Twelve Patriarchs and in their Jewish and Christian contexts, Göttingen 2015, s. 85 (Novum Testamentum 
et Orbis Antiquus, 106).

11	 To napomnienie etyczne jest obecne we wszystkich wersjach — greckiej, ormiańskiej, cerkiewnosło-
wiańskiej — bez znaczących różnic.

12	 Philo of Alexandria, „Every good man is free” and „Hypothetica” (apud Eusebius, Praeparatio Evangelica 
8.11.10), w: The works of Philo: Complete and unabridged, transl. by C. D. Yonge, Peabody 2001; G. Vermes, 
The complete Dead Sea scrolls in English, rev. ed., London 2010, s. 131.

13	 F. Mirguet, An early history of compassion: Emotion and imagination in Hellenistic Judaism, Cambridge 
2017, s. 230–233.

14	 H. W. Hollander, M. de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 418; G. B. King, The ‘negative’ 
golden rule, „The Journal of Religion” 8 (1928) no. 2, s. 268–270.

15	 Ta „negatywna złota zasada” pojawia się zarówno w tekście greckim, jak i w hebrajskim fragmencie 
Księgi Naftalego z Qumran.



  120

Adrian Mętel

z Didache i Ewangelii (Mt 7, 12). Chrześcijaństwo ją przejęło, ale jej nie 
wymyśliło. Jej obecność dowodzi raczej zakorzenienia Testamentów 
we wspólnym moralnym dziedzictwie biblijnym16.

4.	 Testament Lewiego 9 i 13 kładzie nacisk na przestrzeganie Prawa Moj-
żeszowego, czystość rytualną i  unikanie kontaktu z  nieczystością. 
Lewi nakazuje swoim synom pilnie zachowywać wszystkie przepisy 
Tory, bo tylko tak utrzymają kapłaństwo i będą błogosławieni. Wersja 
grecka ma tu wyraźne odwołania do ofiar i świątyni17. Wydaje się, że 
żaden chrześcijański autor (interpolator) raczej nie dodawałby wezwań 
do przestrzegania Prawa. Dlatego też w pewnym stopniu wskazuje to 
na typowo żydowski charakter tych partii18.

Nawet tam, gdzie Testamenty przypominają treści znane z nauk Jezusa, 
niekoniecznie musi to świadczyć o wpływie chrześcijańskim. Przykładowo, 
Testament Gada 6,  3–7 zachęca do przebaczenia braciom i  nieokazywania 
nienawiści, gdyż nienawiść czyni duszę nieczystą i  jest jak zaraza dla du-
cha — zamiast tego zawiera takie wezwanie:„kochajcie się wzajemnie i czyńcie 
dobro jedni drugim” („ἀγαπᾶτε ἀλλήλους καὶ ἀγαθοποιεῖτε ἀλλήλους”). Brzmi 
to bardzo podobnie do chrześcijańskiej etyki miłości bliźniego, ale ma swoje 
korzenie w  Torze (Kpł 19,  18: „Nie będziesz chował urazy do brata”) i  na-
uczaniu żydowskim. Podobnie Testament Józefa stawia Józefa jako wzór 
przebaczenia i  okazywania dobra nawet tym, którzy wyrządzili zło (Test-
Józ  17–18), co znowu jest cnotą cieszącą się uznaniem i  w  judaizmie (por. 
postawa Józefa opisana w Rdz 50, 21: „Ja będę was żywił, wybaczcie sobie”) 
oraz w chrześcijaństwie.

Porównując obie wersje, nie zauważa się zasadniczych różnic między 
greckim a ormiańskim tekstem w partiach dotyczących wątków etycznych. 
Przekład ormiański zazwyczaj wiernie oddaje te napomnienia, ewentualnie 
pomijając pewne redundancje. Nie wykazuje natomiast żadnej tendencji do 
usuwania lub dodawania motywów etycznych. To potwierdza, że warstwa 

16	 D. A. DeSilva, The Testaments of the Twelve Patriarchs as witnesses to pre-Christian Judaism: A re-assess­
ment, „Journal for the Study of the Pseudepigrapha” 23 (2013) no. 1, s. 50–52.

17	 H. D. Slingerland, The nature of „nomos” (law) within the Testaments of the Twelve Patriarchs, „Journal of 
Biblical Literature” 105 (1986) no. 1, s. 42–45; M. Wyrzykowski, Kapłaństwo w świetle greckiego Testa­
mentu Lewiego (14–16), „Warszawskie Studia Teologiczne” 31 (2018) nr 3, s. 42.

18	 S. Opferkuch, Der handelnde Mensch: Untersuchungen zum Verhältnis von Ethik und Anthropologie in den 
Testamenten der Zwölf Patriarchen, Berlin 2018, s. 112–18 (Beihefte zur Zeitschrift für die neutestament
liche Wissenschaft, 232).



121 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

etyczna nie budziła kontrowersji i prawdopodobnie pochodzi z oryginału19. 
Podobnie tekst z Qumran — choć fragmentaryczny — wspiera autentyczność 
tej warstwy. Aramejski Dokument Lewiego natomiast akcentuje prawo i ob-
rzędy, a hebrajski Naftali podkreśla cnoty i bojaźń Bożą. Zatem nie znajduje-
my w analizowanym tekście wyraźnych i jednoznacznych elementów chrze-
ścijańskich. Można z  dużym prawdopodobieństwem stwierdzić, że rdzeń 
moralno-dydaktyczny Testamentów XII Patriarchów jest czysto judaistyczny. 
Nie dziwi więc też fakt, że Testament Naftalego stanowi cenne źródło po-
znawania etyki późnego judaizmu (był np. analizowany w kontekście etyki 
Pawłowej oraz etyki esseńskiej jako literatura pokrewna)20.

Wątki apokaliptyczne i mesjańskie — 
oryginalna wizja a redakcja chrześcijańska

Znacznie bardziej złożona jest sprawa z  drugą warstwą treści — z  proroc-
twami i wizjami o charakterze apokaliptyczno-mesjańskim. Testamenty XII 
Patriarchów zawierają szereg ustępów, w których patriarchowie wybiegają 
myślą w przyszłość, zapowiadając nadejście wybawienia, zmartwychwstania 
sprawiedliwych, sądu nad grzesznikami, a  także opisując figurę idealnego 
władcy z rodu Judy lub kapłana z rodu Lewiego21. Niektóre z tych proroctw 
można bez problemu odczytać w ramach judaizmu, ponieważ mesjanizm ży-
dowski również przewidywał króla Mesjasza z Judy czy odnowienie kapłań-
stwa. Inne proroctwa jednak zdają się być dosłownie wypełnione w Nowym 
Testamencie i ewidentnie sugerują motywy chrześcijańskie, takie jak: krzyż, 
Zbawiciel świata, wcielenie Boga. Poniżej przedstawiamy kluczowe fragmen-
ty i  ich porównanie w różnych wersjach, co pozwoli ocenić, które treści są 
dodane.

19	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version, s. 37–40.
20	 U. Schnelle, Apostle Paul — his life and theology, Grand Rapids 2005, s. 70–75; D. A. DeSilva, The Testa­

ments of the Twelve Patriarchs, s. 57; S. Opferkuch, Der handelnde Mensch, s. 210–215.
21	 D. Hamidović, Testaments des Douze Patriarches, w: Introduction à l ’Ancien Testament, ed. T. Römer et al., 

Genève 2004, s. 840–843.



  122

Adrian Mętel

Testament Lewiego — proroctwa o Kapłaństwie i Mesjaszu

W Testamencie Lewiego, czyli jednym z najważniejszych Testamentów — bo 
Lewi przedstawiony jest tam wręcz jako wizjoner, który wstąpił do nieba 
(rozdz. 2–5) i poznał tajemnice przyszłości — znajdują się liczne zapowiedzi 
eschatologiczne. Grecki tekst zawiera m.in. następujące elementy:

1.	 W TestLew 8–9 Lewi prorokuje o podziale jego potomstwa na trzy stany 
(czy też trzy okresy kapłaństwa) i o nadejściu kapłana idealnego. W Te-
stLew 8, 14 czytamy: „I powstanie kapłan Najwyższy z nasienia mego, 
[Światło poznania] jak słońce wschodzące… Jego panowanie oświeci się 
światłem poznania, jak słońce dzień; i będzie wywyższony w świecie”.

Καὶ ἀναστήσεται ἱερεὺς μέγιστος ἐκ τοῦ σπέρματός μου, [φῶς γνώσεως] ὡς ἥλιος 

ἀνατέλλων… τὸ κράτος αὐτοῦ φωτιεῖται φωτὶ γνώσεως ὡς ὁ ἥλιος ἡμέραν, καὶ ὑψωθήσεται 

ἐν τῷ κόσμῳ (TestLew 8, 14).

Լոյս գիտութեան իբրեւ արեգակն ծագող… և բարձրացեալ լինի յաշխարհի 

(TestLew 8, 14)22.

	 Ten opis można rozumieć w  kluczu judaistycznym — jako ogólną za-
powiedź chwalebnego kapłana (może chodzić o kapłana mesjańskiego, 

„mesjasza z Aarona” według koncepcji qumrańskiej). Wersja ormiańska 
również zawiera ten fragment, co świadczy, że należał on do pierwot-
nego tekstu. Nie ma tu jawnej chrystologii, choć chrześcijanie oczy-
wiście skłonni byli widzieć w tym proroctwie Jezusa. Jednakże sam 
tekst nie mówi nic o wcieleniu Boga ani zbawieniu pogan — pozostaje 
w ramach tradycyjnej żydowskiej wizji idealnego kapłaństwa23.

2.	 W TestLew 14 pojawia się zdanie: „I walczyć będą narody przeciwko 
kapłanowi sprawiedliwemu”, a dalej wzmianka, że ów kapłan zostanie 
nazwany imieniem.

22	 Wersja ormiańska zawiera ten werset w zasadzie w tej samej formie, co potwierdza, że jest on częścią 
tekstu oryginalnego.

23	 J. J. Collins, The scepter and the star: Messianism in light of the Dead Sea scrolls, Grand Rapids 2010, 
s. 122–124.



123 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Καὶ πολεμήσουσιν τὰ ἔθνη ἐπὶ τὸν ἱερέα τὸν δίκαιον, καὶ… (καὶ κληθήσεται ἐν ὀνόματι 

αὐτοῦ — interpretacja niejasna) …καὶ ἐν τέλει οἱ ἴδιοι υἱοὶ ἀποδοκιμάσουσιν αὐτόν (Te-

stLew 14)24.

	 Zaraz potem następuje fraza: „A w końcu jego właśni synowie odrzucą 
go”. Niektórzy badacze uznali, że to proroctwo o odrzuceniu Chrystusa 
przez Żydów — czyli potencjalnie interpolacja chrześcijańska25. Wersja 
ormiańska zdaje się jednak również zawierać podobne zdanie (zacho-
wane fragmenty wskazują, że Ormianie nie pominęli rozdz. 14). To 
stawia pytanie: czy chrześcijański redaktor włożył tę zapowiedź do 
tekstu już bardzo wcześnie (przed powstaniem przekładu ormiańskie-
go, czyli najpóźniej w V wieku), czy też może zdanie to oryginalnie do-
tyczyło czegoś innego? Pewna interpretacja żydowska mogłaby odnosić 
te słowa np. do zdrady i odrzucenia Oniasza III przez własnych braci 
kapłanów w II wieku p.n.e. czy innego wydarzenia z historii hasmo-
nejskiej26. Niemniej wydaje się bardziej prawdopodobne, że to jednak 
wczesnochrześcijańska glosa, wpisująca do tekstu aluzję do odrzucenia 
Jezusa („sprawiedliwego kapłana”) przez naród. Niestety brak tu wy-
raźnego rozstrzygnięcia — jest to przykład możliwego chrześcijańskie-
go rysu, który jednak w przeciwieństwie do innych nie został usunięty 
w wersji ormiańskiej.

3.	 TestLew 16–17 zapowiada okres odstępstwa („Twoje potomstwo zgrze-
szy, kapłaństwo się sprzeniewierzy”) i następującą po nim odnowę. Lewi 
mówi o tym, że „Pan powoła nowego kapłana, któremu wszystkie sło-
wa Pańskie będą objawione; wykona sąd prawdy nad ziemią w dniach 
ostatnich”. Ten motyw pojawia się też w Qumran — Dokument Lewiego 
zawiera fragment o czasach ostatecznych, ale jest urwany27. Fragment 
ten nie ma jednoznacznego chrześcijańskiego przesłania, raczej jest to 
echo proroctw jak u Malachiasza o oczyszczeniu synów Lewiego.

24	 Wersja ormiańska również zawiera podobne stwierdzenie, co sugeruje, że znajdowało się ono już w tek-
ście źródłowym.

25	 H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs (second century B.C.), w: The Old Testament pseudepigrapha, 
vol. 1, ed. J. H. Charlesworth, Garden City 1983, s. 789.

26	 C. Berner, The heptadic chronologies of Testament of Levi 16–17 and their sources, „Journal for the Study 
of the Pseudepigrapha” 22 (2012) no. 1, s. 46–47.

27	 J. T. Milik, Dix ans de découvertes, s. 319–322.



  124

Adrian Mętel

Podsumowując Testament Lewiego, należy stwierdzić, że większość pro-
roctw w nim występujących można uznać za oryginalne proroctwa żydowskie 
o idealnym kapłanie i odnowie religijnej. Jedynym potencjalnie niepewnym 
elementem jest fragment o odrzuceniu kapłana przez synów (TestLew 14, 2). 
Jednak brak stanowczego dowodu, by uznać go za późniejszy — możliwe, że 
chrześcijanie jedynie reinterpretowali ten tekst, niekoniecznie go dodali. 
Z drugiej strony Howard C. Kee zalicza TestLew 14, 2 do interpolacji chrześci-
jańskich28. Wersja ormiańska i świadectwa z Qumran nie eliminują wątków 
mesjańskich z TestLew, co pokazuje, że starożytna społeczność żydowska (np. 
w Qumran) akceptowała te proroctwa jako swoje — widocznie nie brzmiały im 
one zbyt „chrześcijańsko”29.

Testament Judy — proroctwo o królu z rodu Judy

Testament Judy zawiera wizję — z pokolenia Judy wyjdzie władca, który wy-
bawi Izrael. W TestJud 24 (greckiego tekstu) Juda mówi o nadejściu gwiazdy 
z Jakuba i człowieka w białych szatach — co komentatorzy wiązali z proroc-
twem z Lb 24, 17: „wzejdzie gwiazda z Jakuba”. Dalej jest mowa, że „Bóg obja-
wi Go przez samego siebie” oraz że ów władca zjednoczy naród. Nie ma tam 
wzmianki o cierpieniu czy odkupieniu — raczej opis triumfalny. Chrześcijanie 
również odnosili to do Chrystusa (gwiazda z Jakuba to dla nich symbol Je-
zusa). Wersja ormiańska zawiera ten fragment w niemal identycznej wersji. 
Co więcej, w jednym z rękopisów ormiańskich dodano tytuł „Mesjasz” przy 
tym proroctwie (ale to może być glosa). Ogólnie rzecz biorąc, TestJud nie 
wykazuje żadnych oczywistych uzupełnień chrystologicznych poza tym, co 
już istniało w Starym Testamencie (gwiazda z Jakuba to starotestamentowy 
motyw mesjański).

Ciekawszy jest natomiast ton apokaliptyczny TestJud, gdzie autor apokry-
fu wspomina o walkach pokoleń i wojnach na końcu dni. W Qumran znale-
ziono pewien tekst (tzw. Midrasz Wajissau z 4Q252), który zawiera podobne 
interpretacje proroctwa Jakubowego o Judzie — co sugeruje, że utwory z krę-
gu Judy miały obieg w środowisku apokaliptycznym. Ale w naszym materia-
le nie mamy dowodów na konkretne interpolacje chrześcijańskie w TestJud. 

28	 H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 777–778.
29	 S. Opferkuch, Der handelnde Mensch, s. 301–305; F. Mirguet, An early history of compassion, s. 180.



125 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Możliwe, że redaktor chrześcijański uznał proroctwa Judy za wystarczająco 
mesjańskie i pozostawił je nietknięte.

Testament Beniamina — proroctwa o Zbawicielu i męce Mesjasza

Najwięcej wyraźnie chrystologicznego materiału znajduje się w  Testamen-
cie Beniamina. Grecki tekst zawiera bowiem fragmenty, które wprost mówią 
o cierpieniu i śmierci Mesjasza. Spójrzmy na kluczowe miejsce greckiego tek-
stu TestBen 3, 8; 9–11.

W TestBen 3, 8 (gr.) czytamy: „Przez ciebie spełni się proroctwo niebiań-
skie [o Baranku Bożym, Zbawicielu świata], ponieważ bez skazy On zostanie 
wydany w ręce ludzi bezprawnych, a Święty umrze za bezbożnych [przez krew 
Przymierza, dla zbawienia Izraela]”. Cała ta fraza w  nawiasach kwadrato-
wych zawiera oczywiste odniesienia do Chrystusa: „Baranek Boży, Zbawiciel 
świata” to cytat z J 1, 29, wzmianka o wydaniu bez skazy w ręce bezbożnych 
i śmierci Świętego za grzesznych to nawiązania do teologii krzyża (Rz 5, 6–8). 
Dodatkowo „przez krew Przymierza dla zbawienia Izraela” — znowu aluzja 
do ustanowienia Nowego Przymierza przez krew Jezusa (Łk 22, 20). Wersja 
ormiańska w ogóle nie zawiera tej frazy. Tekst TestBen 3, 8 (orm.) kończy się 
wcześniej, ogólną zapowiedzią spełnienia się proroctwa niebiańskiego przez 
Beniamina i nie wspomina nic o Baranku Bożym czy męczeństwie Świętego30. 
To silny dowód, że cały ten ustęp jest interpolacją chrześcijańską, obecną 
w grece (i też w słowiańskim przekładzie, bo słow. S¹ ma to samo), ale nie 
oryginalną — Ormianie tłumaczyli z  tekstu, gdzie go nie było31. Co więcej, 
Kee w swojej analizie również uznał ten fragment za chrześcijański dodatek32. 
W poniższej tabeli zestawiamy ten fragment.

30	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version, s. 30–31; J. C. O’Neill, The Lamb of God in 
the Testaments of the Twelve Patriarchs, „Journal for the Study of the New Testament” 2 (1979), s. 8.

31	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version, s. 182–185; D. A. DeSilva, The Testaments 
of the Twelve Patriarchs, s. 45–47.

32	 H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 777–78; C. K. Barrett, The Lamb of God, „New Testament 
Studies” 1 (1955) no. 3, s. 215.



  126

Adrian Mętel

Wersja Tekst oryginalny Tłumaczenie

Grecka (ręko-

pisy grupy B)

…πληρωθῇ ἡ προφητεία ἡ ἐπουράνιος 

περὶ τοῦ ἀμνοῦ τοῦ Θεοῦ, τοῦ σωτῆρος 

τοῦ κόσμου, ὅτι ὁ ἄμωμος ὑπὸ ἀνόμων 

ἀνθρώπων προδοθήσεται, καὶ ὁ ἅγιος 

ὑπὲρ ἀνόμων ἀποθανεῖ …

…wypełni się proroctwo niebiańskie o  Ba-

ranku Bożym, Zbawcy świata, że bez ska-

zy zostanie wydany w ręce ludzi bezpraw-

nych, i Święty umrze za bezbożnych…

Ormiańska
(brak całej frazy o Baranku Bożym; tekst 

urywa się wcześniej) 

(Wersja ormiańska pomija powyższą in-

terpolację; brak odpowiednika)

Jak pokazuje powyższe porównanie, tylko wersja grecka (i za nią słowiań-
ska) zawiera ten chrystologiczny pasaż. Wersja ormiańska wyraźnie go po-
mija. Nie występuje on również w żadnych znanych tekstach z Qumran (co 
zrozumiałe, jako że Testamentu Beniamina nie odnaleziono wśród rękopisów 
qumrańskich). Można więc wysunąć wniosek, że fragment ten stanowi póź-
niejszą interpolację, zapewne dokonaną przez chrześcijańskiego redaktora 
greckiego tekstu33. Znakomitą ilustracją tego jest fakt, że w przekładzie do-
konanym przez Marinusa de Jongego i współpracowników do Old Testament 
Pseudepigrapha (1983) zdecydowano się w ogóle pominąć te słowa w głównym 
tekście, uznając je za glosy.

Kolejny fragment — jeszcze obszerniejszy — pochodzi z TestBen 9, 1–5. Jest 
to dramatyczna wizja, w której Beniamin opisuje: „Pan wejdzie do świątyni, 
i tam będzie zelżony; i zostanie wywyższony na drzewie (ξύλον); a zasłona 
świątyni się rozerwie; Duch Boży zstąpi na narody jak wylany ogień; On zstą-
pi do Hadesu i wstąpi z ziemi do nieba; rozumiem, jak uniżony będzie na 
ziemi i jak wspaniały w niebie”. 

Κύριος εἰσελεύσεται εἰς τὸν ναόν, καὶ ἐκεῖ ὀνειδισθήσεται· καὶ ὑψωθήσεται ἐπὶ ξύλου· καὶ 

τὸ καταπέτασμα τοῦ ναοῦ διαρραγήσεται· Πνεῦμα Θεοῦ καταβήσεται ἐπὶ τὰ ἔθνη ὡς πῦρ 

ἐκκεχυμένον· καὶ καταβήσεται εἰς ᾅδην καὶ ἀναβήσεται ἀπὸ τῆς γῆς εἰς οὐρανόν (Test-

Ben 9, 1–5)34.

33	 D. A. DeSilva, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 47.
34	 Fragment ten występuje we wszystkich znanych przekładach (greckim, słowiańskim, a nawet w tek-

ście ormiańskim), co sugeruje, że został on dodany bardzo wcześnie, przed rozgałęzieniem tradycji 
tekstowych.



127 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Cały ten passus to wręcz streszczenie wydarzeń ewangelicznych: wejście 
do Świątyni i zelżenie — aluzja do oczyszczenia świątyni i odrzucenia Jezusa, 
wywyższenie na drzewie — terminologia Jana i Dziejów Apostolskich odno-
śnie krzyża (Dz 5, 30: „zawiesili Go na drzewie”), rozdarcie zasłony świąty-
ni — wydarzenie opisane u synoptyków w momencie śmierci Jezusa, Duch 
wylany na narody jak ogień — wyraźna aluzja do zesłania Ducha Świętego 
w dzień Pięćdziesiątnicy (Dz 2, 3–4), zejście do Hadesu i wstąpienie do nie-
ba — nauka o zstąpieniu Chrystusa do otchłani i wniebowstąpieniu. Jest to 
bodaj najbardziej oczywista interpolacja chrześcijańska w  całym tekście. 
Nie dziwi zatem, że zarówno Robert H. Charles, jak i Howard C. Kee oraz 
współcześni badacze zgodnie oceniają ten fragment jako interpolację chrze-
ścijańską35. Co ciekawe jednak, wydaje się, że wszystkie znane wersje go za-
wierają — grecka, słowiańska, a nawet ormiańska. Wprawdzie powyżej zazna-
czyliśmy, że ormiańska wersja jest „mniej chrześcijańska”, to jednak akurat 
ten ustęp — o ile wiemy — jest w niej obecny. Jak to możliwe? Otóż badacze su-
gerują, że ów fragment był zapewne wpisany do tekstu bardzo wcześnie, być 
może przed podziałem tradycji na recenzje i przed dokonaniem przekładów 
starożytnych36. Możliwe, że to najstarsza interpolacja chrystologiczna, po-
chodząca od samego (chrześcijańskiego) redaktora, który kompilował Testa-
menty w II wieku (hipotetycznie). Dlatego występuje we wszystkich liniach 
transmisji jako integralna część. Nie zmienia to faktu, że treść tego proroc-
twa nie pozostawia wątpliwości co do swego pochodzenia. Testament Benia-
mina został tutaj użyty jako nośnik proroctwa o Jezusie, analogicznie jak np. 
proroctwa Starego Testamentu (Iz 53) były odczytywane mesjanistycznie37.

Warto zauważyć, że choć ormiański tekst zawiera ten fragment, to za-
równo Charles, jak i Kee go kwestionują. Charles w swoim komentarzu pi-
sał, że mimo obecności we wszystkich manuskryptach należy go uważać 

35	 R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek, s. xxix–xxx; 
H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 777; Apokryfy Starego Testamentu, red. R. Rubinkiewicz, 
Warszawa 2006, s. 43–45.

36	 R. H. Charles, The Greek versions of the Testaments of the Twelve Patriarchs, ed. from nine MSS, Oxford 
1908, s. xxv–xxvi; E. Schürer, The literature of the Jewish people in the time of Jesus, vol. 2, New York 1909, 
s. 118–120.

37	 M. Hengel, D. P. Bailey, The effective history of Isaiah 53 in the pre-Christian period, w: The Suffering Servant: 
Isaiah 53 in Jewish and Christian sources, ed. by B. Janowski, P. Stuhlmacher, Grand Rapids 2004, s. 130.



  128

Adrian Mętel

za „chrześcijański komentarz w formie proroctwa” dodany do żydowskiego 
oryginału38. Potwierdza to, że krytyka wewnętrzna treści jest tu decydująca, 
a nawet brak wariantu (krótszego) nie stoi na przeszkodzie uznaniu czegoś 
za interpolację, jeśli kontekst historyczny i teologiczny to sugeruje.

Reasumując, Testament Beniamina dostarcza nam modelowego przykładu, 
jak chrześcijańscy redaktorzy dodawali do starożytnych tekstów „mów pa-
triarchów” proroctwa o Chrystusie. Od narodzenia: „narodzi się umiłowany 
Pan z dziewicy z rodu Jakuba” — „γεννήσεται Κύριος ἀγαπητὸς ἐκ παρθένου 
ἐξ οἴκου Ἰακώβ” (TestBen 11, 1), przez odrzucenie i śmierć („właśni synowie 
odrzucą go”, „wywyższony na drzewie”, „Pan umrze za grzeszników”), aż po 
zmartwychwstanie i zesłanie Ducha („zstąpi do Hadesu i wstąpi do nieba”, 

„Duch wylany na narody”)39. Tak rozbudowanych wzmianek nie ma w  żad-
nym innym fragmencie Testamentów, co sugeruje, że Beniamin — jako ostat-
ni z patriarchów — mógł zostać wykorzystany jako klamra spinająca całość 
jasnym wskazaniem na Mesjasza. Być może w pierwotnej, żydowskiej wersji 
TestBen zawierał jedynie ogólną przepowiednię zwycięstwa dobra i kary dla 
Beliala (takie aluzje istnieją), ale chrześcijański redaktor wypełnił to kon-
kretną treścią ewangeliczną40.

Testament Józefa — mesjasz z pokolenia Lewiego i Judy

Wcześniej omawialiśmy już Testament Józefa 19, 11 w kontekście porówna-
nia grecko-ormiańskiego (zob. tabela). Przypomnijmy, grecki tekst ma tam 
frazę: „z  ich nasienia powstanie Baranek Boży, który gładzi grzech świata 
i zbawi wszystkie narody, a także Izraela”, natomiast ormiański ma tylko: 

„z nich powstanie zbawienie Izraela”. Prawdopodobnie oryginalna żydowska 
myśl brzmiała po prostu, że z pokoleń Lewiego (kapłańskiego) i Judy (kró-
lewskiego) przyjdzie zbawienie Izraela — co zgadza się z  ideą dwóch Mesja-
szy41 lub z ideą współdziałania mesjasza i kapłana. Chrześcijański redaktor 

38	 R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek, s. xxix–xxx; 
H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 777–778.

39	 P. Kurowski, Der menschliche Gott aus Levi und Juda: Die „Testamente der zwölf Patriarchen” als Quelle 
judenchristlicher Theologie, Tübingen 2010, s. 144–150 (Texte und Arbeiten zum neutestamentlichen 
Zeitalter, 52).

40	T. de Bruin, The great controversy, s. 4.
41	 J. A. Fitzmyer, The Dead Sea scrolls and Christian origins, Grand Rapids 1997, s. 77–78; J. J. Collins, 

The scepter and the star, s. 123–124.



129 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

przekształcił to w chrystologiczną zapowiedź Jezusa jako Baranka Bożego, 
który gładzi grzech świata (J 1, 29) oraz zbawia nie tylko Izrael, ale i pogan 
(uniwersalistyczne poszerzenie zbawienia)42. Wersja ormiańska znowu za-
chowała krótszy wariant, potwierdzając, że wzmianka o „Baranku Bożym” 
jest późniejsza43. Co znamienne, fraza „Baranek Boży, który gładzi grzech 
świata” wydaje się świadomym zabiegiem, który wprowadza nowotestamen-
towy tytuł do tekstu apokryficznego.

W  Testamencie Józefa znajdujemy jeszcze inny interesujący fragment. 
Mianowicie w TestJóz 19, 11–12 bohater opisuje swój proroczy sen o dwóch 
wołach i rosnącym z nich baranku. Greckie rękopisy (grupy B mss.) mają tu 
słowo „baranek” (ἀρνίον) i dopisują interpretację, że to baranek z pokolenia 
Judy44. Charles zauważał, że ormiańska wersja w tym miejscu znacząco się 
różni przede wszystkim poprzez dodanie wątku dziewicy odzianej w ornat. 
Badacz wyraził również przypuszczenie, że „baranka” być może oryginalnie 
nie było, a mogło występować tam słowo „cielec” (μόσχος)45. Jednak anali-
za wszystkich wersji wskazuje, że akurat motyw baranka w tym śnie mógł 
należeć do oryginału, ponieważ znajdujemy takie żydowskie apokaliptyczne 
metafory. Na przykład w TestNef jest byk (cielec), który symbolizuje władcę. 
Niemniej chrześcijańska redakcja zapewne to wykorzystała, by interpretować 
owego baranka jako symbol Chrystusa (por. J 1, 29).

Testament Asera — wcielenie Boga

Na osobną wzmiankę zasługuje Testament Asera 7,  3 (gr.), w którym znaj-
dujemy zdanie: „Najwyższy przyjdzie na ziemię jako człowiek, jedząc i pijąc 
z ludźmi, depcząc głowę smoka w wodzie”. 

Ὁ ὕψιστος ἐλεύσεται ἐπὶ τὴν γῆν ὡς ἄνθρωπος, ἐσθίων καὶ πίνων μετὰ τῶν ἀνθρώπων, 

καταπατῶν τὴν κεφαλὴν τοῦ δράκοντος ἐν τῷ ὕδατι (TestAs 7, 3).

…μη ծառայէք սատանային (TestAs 7, 3)46.

42	 P. Kurowski, Der menschliche Gott aus Levi und Juda, s. 90–92.
43	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version, s. 30–31.
44	R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek, s. 276.
45	 R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek, s. 276–277.
46	 Tekst ormiański zawiera w tym wersecie jedynie ogólne napomnienie.



  130

Adrian Mętel

Jest to dość enigmatyczne zdanie, ale brzmi jak połączenie motywów 
chrześcijańskich. Bóg przychodzący jako człowiek, jedzący i pijący — to wy-
raźna aluzja do wcielenia (i może do zarzutu z Łk 7, 34: „Oto człowiek, żarłok 
i pijak”). Zdeptanie głowy smoka — echo proroctwa z Rdz 3, 15 reinterpreto-
wanego mesjanistycznie. Mesjasz miażdży głowę węża — tradycja chrześcijań-
ska przedstawiała Jezusa przyjmującego chrzest w Jordanie jako tego, który 

„zdeptał głowę smoka/diabła w wodzie”47. Wydaje się to być zlepek tradycji 
chrześcijańskich. Wersja ormiańska TestAs ten fragment pomija lub ukazuje 
go w formie znacznie skróconej. Ormianie w TestAs 7, 3 mają jedynie kon-
kluzję, by nie służyć szatanowi, brak natomiast wzmianki o Bogu-człowieku 
czy też smoku48. Sugeruje to, że po raz kolejny mamy do czynienia z chrze-
ścijańską interpretacją. Większość badaczy przychyla się do uznania tego za 
interpolację (zwłaszcza że wzmianka o jedzeniu i piciu jak człowiek wygląda 
na świadomy dodatek antydoketyczny w epoce patrystycznej). Wydaje się, że 
późny redaktor chrześcijański wprowadził tutaj aluzję do wcielenia Logosu 
oraz triumfu Chrystusa nad szatanem, być może czerpiąc z tradycji interpre-
tacyjnej Księgi Rodzaju (3, 15).

Podsumowanie analizy porównawczej

Zestawienie powyższych przykładów prowadzi do następujących wniosków:
1.	 Judaistyczny rdzeń Testamentów XII Patriarchów obejmuje liczne pro-

roctwa mesjańskie i apokaliptyczne, ale są one sformułowane w katego-
riach typowych dla literatury Drugiej Świątyni. Przykładowo, oczeki-
wany jest kapłan doskonały z rodu Lewiego i władca z rodu Judy, którzy 
zaprowadzą sprawiedliwość — co odpowiada qumrańskiej idei dwóch 
Mesjaszy (Mesjasza Aarona i Mesjasza Izraela)49. Oryginalny tekst kładł 
nacisk na zbawienie Izraela (narodu wybranego) i odnowienie przymierza. 

47	 R. E. Brown, An introduction to New Testament Christology, New York 1999, s. 294–295; H. Blocher, In the 
beginning: The opening chapters of genesis, Downers Grove 1997, s. 58–60.

48	 H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 789; por. tekst ormiański u Stone’a.
49	 H.-W. Kuhn, Enderwartung und gegenwärtiges Heil: Untersuchungen zu Struktur und Funktion der 

frühjüdischen Apokalyptik, Göttingen 1966, s. 69–71; J. J. Collins, The scepter and the star, s. 122–124; 
J. A. Fitzmyer, The Dead Sea scrolls, s. 77–78.



131 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Wizje były niekiedy obrazowe (gwiazdy, byki, baranki, drzewo itp.), ale 
mogły być zrozumiane całkowicie w ramach judaizmu.

2.	 Chrześcijańskie interpolacje koncentrują się na konkretyzacji tych pro-
roctw w odniesieniu do osoby Jezusa Chrystusa i wydarzeń z Jego życia. 
Tam, gdzie oryginał mówił ogólnie o zbawieniu Izraela, redaktor do-
pisał „Zbawiciel świata” (uniwersalistyczne poszerzenie zbawienia na 
wszystkie narody). Tam, gdzie mowa była o zwycięstwie Mesjasza nad 
złem, dopisano szczegół o ukrzyżowaniu („wywyższony na drzewie”), 
śmierci (rozdarcie zasłony, zstąpienie do Hadesu) i zmartwychwstaniu 
(„wstąpi z ziemi do nieba”). Tam, gdzie widać było postać idealnego 
kapłana czy proroka, dodano wzmiankę, że zostanie on odrzucony i za-
bity, co idealnie pasuje do losu Jezusa. Tam, gdzie chodziło o Mesjasza, 
doprecyzowano: Bóg przyjdzie jako człowiek — podkreślając doktrynę 
wcielenia. Te dodatkowe elementy jasno odzwierciedlają wiarę chrze-
ścijańską redaktorów50.

3.	 Wersja ormiańska okazuje się narzędziem niezwykle pomocnym przy 
rozdzieleniu warstw tekstu. W niemal wszystkich przypadkach (z wy-
jątkiem najwcześniejszej obszernej interpolacji w TestBen, której Or-
mianie nie usunęli) przekład ormiański pomija elementy chrystolo-
giczne. Różnice grecko-ormiańskie wskazane wyżej nie pozostawiają 
wątpliwości, że Baranek Boży, Zbawca świata, krew przymierza za 
grzechy, ukrzyżowanie Pana i rozdarcie zasłony — to wszystko dodat-
ki późniejsze, zapewne wplecione do greckiego tekstu między II a IV 
wiekiem n.e. (przed przedostaniem się tekstu na Słowiańszczyznę i do 
armeńskiej wersji — niektóre przed, niektóre po).

4.	 Wersja słowiańska generalnie zgadza się z  grecką w  tych interpola-
cjach (czasem ma nawet drobne własne dodatki, jak antyżydowskie 
komentarze, np. w S¹ po TestRub 6, 12 dopisano potępienie Żydów). To 
potwierdza, że słowiański przekład (powstał ok. X wieku) wykonano 
już z tekstu ukształtowanego przez redakcję chrześcijańską.

5.	 Fragmenty z Qumran (Aramejski Lewi, Hebrajski Naftali) pełnią rolę 
kontrolną. Pokazują, że w  oryginalnej tradycji żydowskiej wątki me-
sjańskie były obecne, ale sformułowane inaczej. Na przykład w Qum-
ran Naftali silnie uwypuklono mesjasza kapłańskiego i królewskiego, 

50	 P. Kurowski, Der menschliche Gott aus Levi und Juda, s. 148; T. de Bruin, The great controversy, s. 99–102.



  132

Adrian Mętel

a pominięto rolę Józefa — w greckim tekście natomiast widać połączenie 
obu ról w jednym Mesjaszu Jezusie (bo dla chrześcijan Jezus jest i ka-
płanem, i królem, i prorokiem jednocześnie). Można więc powiedzieć, że 
chrześcijańska redakcja „scaliła” dwie odrębne linie oczekiwań mesjań-
skich w jedną postać Chrystusa — zgodnie ze swoją teologią, wedle której 
Jezus spełnia wszystkie starotestamentowe typy mesjańskie51.

6.	 Dotychczasowe badania nie wykazały, by chrześcijańscy interpolatorzy 
dodawali nowe materiały typu etycznego czy halachicznego — przeciw-
nie, te partie pozostały nietknięte. Moralne napomnienia Testamen-
tów nie budziły sprzeciwu ani konieczności korekty (są one przecież 
zgodne z nauczaniem Jezusa i wczesnego Kościoła, który przejął wiele 
z etyki judaizmu). Można wręcz zauważyć tendencję odwrotną: niektó-
re bardzo „żydowskie” akcenty mogły zostać złagodzone lub pominię-
te w tradycji chrześcijańskiej, choć zasadniczo cały katalog cnót i wy-
stępków pozostał52. Chrześcijańskich redaktorów interesowało przede 
wszystkim uczynienie z Testamentów XII Patriarchów księgi proroczej 
o Jezusie — prawdopodobnie po to, by użyć jej w sporach z Żydami (jako 
dowodu, że patriarchowie przepowiedzieli Chrystusa) lub w umocnie-
niu wiary chrześcijan pochodzenia żydowskiego53.

Nasza hipoteza badawcza zakładała możliwość rekonstrukcji żydowskie-
go rdzenia przez porównanie wersji. Przeprowadzone analizy ją potwier-
dzają — dzięki konfrontacji tekstów greckich z ormiańskimi oraz wglądowi 
w fragmenty semickie z Qumran jesteśmy w stanie wyodrębnić z dużą dozą 
pewności elementy oryginalne i  interpolowane. W oryginale Testamentów 
XII Patriarchów — powstałym prawdopodobnie w II wieku p.n.e. w środowisku 
pobożnych Żydów apokaliptycznych — znajdowały się nauki moralne o cno-
tach i grzechach, przestrogi zgodne z Torą i mądrością oraz proroctwa o przy-
szłym wybawieniu Izraela przez Mesjasza (nawet dwóch Mesjaszy, zgodnie 
z tradycją z Qumran) z pokoleń Judy i Lewiego. Te proroctwa były wyrażone 
w formie symbolicznej i ogólnej (np. słońce i księżyc w wizji Naftalego jako 
obrazy przyszłego mesjańskiego kapłana i króla). W okresie wczesnego chrze-
ścijaństwa, gdy tekst ten znalazł się w rękach judeochrześcijan, dokonano 

51	 J. J. Collins, The scepter and the star, s. 124; D. A. DeSilva, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 62–64.
52	 D. A. DeSilva, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 53; S. Opferkuch, Der handelnde Mensch, 

s. 278–281.
53	 P. Kurowski, Der menschliche Gott aus Levi und Juda, s. 45–50.



133 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

w nim serii interpolacji interpretacyjnych — chrześcijańskie glosy przemieni-
ły niejasne wizje w konkretne proroctwa o Jezusie Chrystusie. W ten sposób 
Testamenty XII Patriarchów stały się świadectwem „zapowiedzi Chrystusa” 
rzekomo wypowiedzianych jeszcze przez synów Jakuba.

Wnioski

Przeprowadzona analiza pozwala wypełnić istotną lukę w  badaniach nad 
Testamentami XII Patriarchów, ukazując stosunkowo klarowny obraz dwu-
warstwowej struktury tego dzieła: pierwotnego rdzenia judaistycznego oraz 
nałożonej nań warstwy interpolacji chrześcijańskich. Główne ustalenia ar-
tykułu można podsumować następująco:

1.	 Testamenty XII Patriarchów w swojej zasadniczej treści należą do li-
teratury okresu Drugiej Świątyni. Język, idee etyczne i apokaliptycz-
ne, a  nawet specyficzne motywy teologiczne (jak koncepcja dwóch 
Mesjaszy czy nawiązania do Księgi Henocha) sytuują je w kontekście 
judaizmu hasmonejskiego i  esseńskiego, datując je na okres około 
II–I wieku p.n.e. Rękopisy z Qumran dostarczyły bezpośredniego po-
twierdzenia historycznego istnienia fragmentów tych tekstów w tam-
tym okresie. Oznacza to, że dawny pogląd sceptyczny, traktujący Testa-
menty wyłącznie jako wytwór chrześcijański, jest nie do utrzymania. 
Chrześcijanie byli zaangażowani w transmisję i redakcję, ale korzystali 
z dziedzictwa starszego od nich.

2.	 Główna treść moralna Testamentów — katalogi cnót, grzechów, napo-
mnienia do pobożności, miłosierdzia, czystości i sprawiedliwości — nie 
nosi śladów chrześcijańskiej redakcji. Jest w pełni zgodna z etyką ju-
daistyczną i paralelna do nauk znanych z innych źródeł (Biblia hebraj-
ska, apokryfy, Qumran). Wersje tekstu nie wykazują różnic w tych par-
tiach, co sugeruje, że chrześcijańscy kopiści widzieli w nich przesłanie 
uniwersalne i w nie nie ingerowali. Oryginalne Testamenty stanowią 
zatem cenne źródło do rekonstrukcji późnożydowskiej teologii mo-
ralnej — wskazują na ciągłość między judaizmem a chrześcijaństwem 
w obszarze etyki (co zresztą zauważono, analizując np. paralele między 
Testamentami a listami Pawła).

3.	 Elementy apokaliptyczne i mesjańskie oryginału zostały w większości 
przekształcone lub uzupełnione przez redakcję chrześcijańską. Tam, 



  134

Adrian Mętel

gdzie patriarcha prorokował o „zbawieniu” czy „świetle poznania”, póź-
niejszy interpolator doprecyzował: Zbawiciel, Baranek Boży, Mesjasz. 
Tam, gdzie mowa była o nadejściu Pana, dodano: „Bóg przyjdzie jako 
człowiek”. Gdzieniegdzie dopisano całe wyimki właściwie streszczające 
Ewangelię (najjaskrawszy przykład: TestBen 9, 3–5). Dzięki porówna-
niu wersji (zwłaszcza pomiędzy tekstem greckim a ormiańskim) udało 
się z wysokim stopniem pewności zidentyfikować te chrześcijańskie 
interpolacje i wydzielić je od warstwy oryginalnej. Nasza hipoteza, że 
analiza porównawcza umożliwi taką rekonstrukcję, została potwier-
dzona — warianty tekstowe i różnice w tradycji tłumaczeń wiernie od-
biły proces rozwoju tekstu, ujawniając, co jest dodatkiem.

4.	 Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów XII Patriarchów 
prowadzi do obrazu dzieła, które pierwotnie koncentrowało się na lo-
sach narodu Izraela: moralnym życiu poszczególnych pokoleń (sym-
bolizowanych przez patriarchów), eschatologicznym wybawieniu tego 
narodu przez Bożego wysłańca (Mesjasza królewskiego) oraz odnowie-
niu kapłaństwa (Mesjasza kapłańskiego). Nauki etyczne mają służyć 
przygotowaniu Izraela na ten czas ostatecznej próby — stąd akcent na 
cnoty jak prawda, sprawiedliwość, miłosierdzie oraz na jedność bra-
terską (każdy patriarcha napomina swoje pokolenie, by unikało daw-
nych grzechów i trwało w bojaźni Bożej). Ten oryginalny przekaz ma 
duże znaczenie dla zrozumienia duchowości grup, które go wytwo-
rzyły — być może związanych z kręgami esseńskimi. W Testamentach 
pobrzmiewają echa podobnych trosk, co w regule wspólnoty z Qum-
ran: walka duchowa dobra ze złem, oczekiwanie rychłego nawiedzenia 
przez Pana, podkreślenie czystości rytualnej (zwłaszcza u Lewiego) 
i moralnej, a także specyficzna interpretacja historii plemion Izraela 
jako pouczenia moralnego (np. silna krytyka grzechów pokoleń Dana 
czy Symeona, które według tekstu skutkują problemami ich następ-
ców). Na tle literatury Drugiej Świątyni Testamenty XII Patriarchów ja-
wią się jako interesująca synteza mądrościowego nauczania etycznego 
z apokaliptyczną eschatologią — tzn. łączą zalecenia co do codziennego 
życia z perspektywą końca dziejów i sądu Bożego.

5.	 Chrześcijańscy redaktorzy przekształcili jednak ten przekaz, nadając 
mu nowy wymiar. Dodane interpolacje uczyniły z patriarchów swoiste-
go rodzaju proroków Chrystusa, zapowiadających Jego przyjście, śmierć 
i zbawczą misję. W rezultacie w tradycji chrześcijańskiej Testamenty 



135 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

XII Patriarchów zaczęto odczytywać niemal jak część historii zbawie-
nia — stąd np. cytowania przez niektórych Ojców Kościoła (Tertulian 
prawdopodobnie cytuje TestBen w polemice z Marcjonem)54. Warto jed-
nak zauważyć, że dzieło to nie zyskało powszechnego autorytetu wśród 
Ojców — być może właśnie z powodu wątpliwości co do jego pochodze-
nia (ostatecznie nie weszło do kanonu). Niemniej było znane, kopiowa-
ne i — jak pokazuje przykład przekładu słowiańskiego — wykorzystywa-
ne także do celów polemicznych (późniejsze glosy antyżydowskie).

Konkludując, niniejsze studium potwierdza, że krytyczna analiza tekstu-
alna i porównawcza Testamentów XII Patriarchów jest kluczem do rozdziele-
nia ich skomplikowanej tradycji na elementy oryginalne i wtórne. Uzyskany 
dzięki temu obraz pozwala docenić Testamenty jako świadectwo późnoży-
dowskiej pobożności, zawierające unikalne połączenie etyki i apokaliptyki, 
a zarazem zrozumieć sposób, w  jaki pismo to zostało zaadaptowane przez 
wczesne chrześcijaństwo. Artykuł ten miał za zadanie wypełnić lukę w  li-
teraturze przedmiotu, oferując usystematyzowany przegląd dowodów za 
żydowskim rdzeniem Testamentów XII Patriarchów oraz przykładów inter-
polacji chrześcijańskich popartych materiałem porównawczym z  różnych 
wersji językowych i źródeł manuskryptalnych. Wyniki badań potwierdziły 
postawioną hipotezę badawczą i mogą stanowić punkt wyjścia do dalszych 
prac — np. przygotowania krytycznej edycji Testamentów z  rozdzieleniem 
warstw redakcyjnych, a także szerszych studiów nad teologią tego utworu 
zarówno w kontekście judaizmu, jak i w recepcji chrześcijańskiej. 

Bibliografia

Apokryfy Starego Testamentu, red. R. Rubinkiewicz, Warszawa 2006.
Barrett C. K., The Lamb of God, „New Testament Studies” 1 (1955) no. 3, s. 210–218.
Bazyliński S., Wprowadzenie do studium Pisma Świętego, wydanie drugie popra-

wione, uzupełnione i poszerzone; apendyks opracował A. Kubiś, Kielce 2019.
Berner C., The heptadic chronologies of Testament of Levi 16–17 and their sources, 

„Journal for the Study of the Pseudepigrapha” 22 (2012) no. 1, s. 40–52, https://
doi.org/10.1177/0951820712458632.

54	 M. de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 131–133.



  136

Adrian Mętel

Blocher H., In the beginning: The opening chapters of genesis, Downers Grove 1997.
Brown R. E., An introduction to New Testament Christology, New York 1999.
Bruin T. de, The great controversy: the individual’s struggle between good and evil in 

the Testaments of the Twelve Patriarchs and in their Jewish and Christian contexts, 
Göttingen 2015 (Novum Testamentum et Orbis Antiquus, 106).

Charles R. H., The Greek versions of the Testaments of the Twelve Patriarchs, ed. from 
nine MSS, Oxford 1908.

Charles R. H., Testaments of the Twelve Patriarchs, w: Encyclopædia Britannica, 
vol. 26, Cambridge 1911, s. 666–668.

Charles R. H., The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s 
Greek Text and edited with introduction, notes and indices, London 1913.

Collins J. J., The scepter and the star: Messianism in light of the Dead Sea scrolls, 
Grand Rapids 2010.

Deane W. J., Pseudepigrapha: An account of certain apocryphal sacred writings of the 
Jews and early Christians, Edinburgh 1891.

DeSilva D. A., The Testaments of the Twelve Patriarchs as witnesses to pre-Chri-
stian Judaism: A re-assessment, „Journal for the Study of the Pseudepigrapha” 
23 (2013) no. 1, s. 21–68, https://doi.org/10.1177/0951820713502411.

Fitzmyer J. A., The Dead Sea scrolls and Christian origins, Grand Rapids 1997.
Greenfield J. C., Stone M. E., Eshel E., The Aramaic Levi document: Edition, transla-

tion, commentary, Leiden–Boston 2004 (Studia in Veteris Testamenti Pseude-
pigrapha, 19).

Hamidović D., Testaments des Douze Patriarches, w: Introduction à l’Ancien Testa-
ment, ed. T. Römer et al., Genève 2004, s. 840–843.

Hengel M., Bailey D. P., The effective history of Isaiah 53 in the pre-Christian period, 
w: The Suffering Servant: Isaiah 53 in Jewish and Christian sources, ed. by B. Ja-
nowski, P. Stuhlmacher, Grand Rapids 2004, s. 75–146.

Hillel V., Demonstrable instances of the use of sources in the Pseudepigrapha, w: Dead 
Sea scrolls: Texts and context, ed. C. Hempel, Leiden 2010, s. 325–38 (Studies on 
the Texts of the Desert of Judah, 90).

Hollander H. W., Jonge M. de, The Testaments of the Twelve Patriarchs: A commen-
tary, Leiden 1985.

Jonge M. de, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Christian and Jewish; 
a hundred years after Friedrich Schnapp, „Nederlands Theologisch Tijdschrift” 
39 (1985), s. 265–275.



137 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Kee H. C., Testaments of the Twelve Patriarchs (second century B.C.), w: The Old 
Testament pseudepigrapha, vol. 1, ed. J. H. Charlesworth, Garden City 1983, 
s. 775–828.

King G. B., The ‘negative’ golden rule, „The Journal of Religion” 8 (1928) no. 2, 
s. 268–79.

Kuhn H.-W., Enderwartung und gegenwärtiges Heil: Untersuchungen zu Struktur 
und Funktion der frühjüdischen Apokalyptik, Göttingen 1966.

Kurowski P., Der menschliche Gott aus Levi und Juda: Die „Testamente der zwölf 
Patriarchen” als Quelle judenchristlicher Theologie, Tübingen 2010 (Texte und 
Arbeiten zum neutestamentlichen Zeitalter, 52).

McClintock J., Strong J., Testaments of the Twelve Patriarchs, w: Cyclopædia of 
Biblical, theological, and ecclesiastical literature, vol. 10, New York 1880, s. 27.

Milik J. T., Dix ans de découvertes dans le désert de Juda, Paris 1957.
Mirguet F., An early history of compassion: Emotion and imagination in Hellenistic 

Judaism, Cambridge 2017.
O’Neill J. C., The Lamb of God in the Testaments of the Twelve Patriarchs, „Journal 

for the Study of the New Testament” 2 (1979), s.  2–30, https://doi.or-
g/10.1177/0142064X7900100201.

Opferkuch S., Der handelnde Mensch: Untersuchungen zum Verhältnis von Ethik und 
Anthropologie in den Testamenten der Zwölf Patriarchen, Berlin 2018 (Beihefte 
zur Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft, 232).

Philo of Alexandria, „Every good man is free” and „Hypothetica”, w: The works of 
Philo: Complete and unabridged, transl. by C. D. Yonge, Peabody 2001.

Schnelle U., Apostle Paul — his life and theology, Grand Rapids 2005.
Schürer E., The literature of the Jewish people in the time of Jesus, vol. 2, New York 

1909.
Slingerland H. D., The nature of „nomos” (law) within the Testaments of the Twelve 

Patriarchs, „Journal of Biblical Literature” 105 (1986) no. 1, s. 39–48, https://
doi.org/10.2307/3261109.

Stone M. E., Hillel V., An „editio minor” of the Armenian version of the Testaments of 
the Twelve Patriarchs, Leuven 2012 (Hebrew University Armenian Studies, 11).

Vermes G., The complete Dead Sea scrolls in English, Revised edition, London 2010.
Wyrzykowski M., Kapłaństwo w  świetle greckiego Testamentu Lewiego (14–16), 

„Warszawskie Studia Teologiczne” 31 (2018) nr 3, s.  30–44, https://doi.
org/10.30439/WST.2018.3.2.




