Anale;cta .
Cracoviensia

rocznik 57 « 2025 « strony 21-52

Pablo Blanco Sarto

® https://orcid.org/0000-0001-9497-1649
(@] pblanco@unav.es

Universidad de Navarra

ROR https://ror.org/o2rxc7m23

La esperanza del cristiano (1968)
de Josemaria Escriva. Una lectura al hilo
de la enciclica «Spe salvi» de Benedicto XVI

@ https://doi.org/10.15633/acr5702

o~
L ]

Historia artykutu « Zgloszony: 2 pazdziernika 2025 « Zaakceptowany: 15 pazdziernika 2025 « Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) « ISSN 2391-6842 (online) « Creative Commons Attribution 4.0 International (cC BY 4.0)


https://orcid.org/0000-0001-9497-1649
mailto:pblanco@unav.es
https://ror.org/02rxc7m23

Pablo Blanco Sarto

Resumen

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escrivd. Una lectura al hilo de la enciclica «Spe salvi»
de Benedicto XVI

Una comparacién entre autores algo distantes en el tiempo —como son san Josemarfa Escriva y Jo-
seph Ratzinger—nos lleva a interesantes paralelismos. A pesar de la diferente metodologia —mds
fenomenoldgico y espiritual en el santo; mas intelectual y en perspectiva escatolégica en el tedlo-
go—apreciamos en ambos autores una critica a una esperanza puramente horizontal, que necesita
ser completada con la dimensién teologal, el cristocentrismo, la importancia del perdén y la mi-
sericordia, la relacién con las demés virtudes infusas y la mirada hacia la bienaventuranza eterna.
Encontramos también semejanzas en los «lugares de la esperanza.

Palabras-clave: Cristo, cielo, perdén, virtud teologal

Abstract
Christian’s hope (1968) by Josemaria Escriva. A reading in light of Benedict XVI's encyclical «Spe salvi»

Comparing authors from differenteras, such (as St. Josemaria Escrivd and Joseph Ratzinger) reveals

interesting parallels. Despite their different methodologies—more phenomenological and spiritual

in the saint, and more intellectual and eschatological in the theologian, both authors critique a pu-
rely horizontal hope that needs to be complemented by the theological dimension, the Christocen-
trism, the importance of forgiveness and mercy, the relationship with the other infused virtues, and

the gaze towards the eternal bliss. Similarities can also be found in the «places of hope».

Keywords: Christ, heaven, forgiveness, theological virtue

e 22



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

Los santos son «testigos y compafieros de esperanza»l, repetia el papa Fran-
cisco, quien convoco este trepidante afio de la esperanza que estamos vivien-
do. La esperanza es estar abiertos al Dios de las sorpresas. El Jubileo de la
tercera virtud teologal constituye asi un buen motivo para volver sobre este
tema, y permanecer «alegres en la esperanza» (Rm 12, 12), como dice san
Pablo. «Espéralo todo de Jests», habia escrito san Josemaria en 1932° hasta
llegar a la homilia pronunciada el 8 de junio de 1968, predicada el sdbado
de témporas de Pentecostés. Ese afio estaba siendo complicado: hasta ese
momento, en Saigén (Vietnam) la embajada de Estados Unidos fue ataca-
da por guerrilleros vietcong; en Checoslovaquia comenzaba la Primavera de
Praga, y se registraba una nevada atipica en la Ciudad de México; en Sicilia,
un terremoto dej6 un saldo de 231 muertos y 262 heridos, mientras en Thule
(Groenlandia), se estrellaba un bombardero estadounidense B-52 con cuatro
bombas atémicas a bordo; en Setl, una unidad comando norcoreana intenté
asesinar a Park Chung-hee en la Casa Azul, pero felizmente fracasé; en el mar
Mediterraneo, frente a las costas de Israel, se hundia el submarino israeli
Dakar, ofreciendo un saldo de 69 muertos. Y esto solo en el mes de enero. Ha-
cia falta, por tanto, esperanza. En mayo tenia lugar el «xmayo francés», que san
Josemaria habia seguido con especial interés, como sefial6 Andrés Garrigé®.

Utopia y esperanza cristiana

Lallamada «revolucién del 68» fue un movimiento social que se dio en Fran-
cia y en otros paises, caracterizado por protestas estudiantiles y sindicales,
y se llevé a cabo durante mayo y junio de ese afio, precisamente cuando san

1 Francisco, Audiencia general, 21 de junio de 2017, https://www.vatican.va/content/francesco/es/audien-
ces/2017/documents/papa-francesco_20170621_udienza-generale.html

2 J. Escriva de Balaguer, Consideraciones espirituales, pro manuscripto, p. 67; después en J. Escriva de
Balaguer, Camino, Madrid 1989, n. 731. Utilizo aqui la edicién critica de Amigos de Dios, preparada por
Antonio Aranda, en Rialp, Madrid 2025, y los datos en ella contenida; seguimos la numeracién ofrecida
en este volumen.

3 Datos extraidos de 1968, https://es.wikipedia.org/wiki/1968; cf. Andrés Garrigé: «Que Escrivd aceptara
hablar con Gaceta Universitaria en plena dictadura era una apuesta por la libertad», https://conversacio-
nescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apues-
ta-por-la-libertad/ (02.04.2025); cfr. Conversaciones con monsefior Escrivd de Balaguer, Madrid 2025,

nn. 39-40.

23 e


https://es.wikipedia.org/wiki/1968
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/

Pablo Blanco Sarto

Josemaria predicaba esa meditacién. Supuso una serie de protestas, formada
por estudiantes contrarios al capitalismo, el imperialismo, el autoritarismo
y la sociedad de consumo. En Alemania, los disturbios estudiantiles habian
comenzado en 1967, cuando el estudiante Benno Ohnesorg recibié un dispa-
ro de un policia durante una protesta contra la visita de Mohammad Reza
Pahlavi, el sah de Irdn. Se considera que el movimiento comenz6 formalmente
después del intento de asesinato del lider activista estudiantil Rudi Dutschke
el 11 de abril de 1968, y provocé varias protestas en toda la Republica federal.
El movimiento crearia cambios duraderos en la cultura alemana y la llamada
«generacion del 68». Existe aqui, pues, un punto de conexién entre Josemaria
Escriva y Joseph Ratzinger, como veremos a continuacién: entre un santo
contempordneo y un teélogo que llegd a papa y escribié precisamente una
enciclica sobre la esperanza®.

Una teologia de la esperanza

Vayamos asi a los origenes de estas ideas en tierras germanas. La «teologia
de la esperanza» habia sido propuesta por el te6logo evangélico Jiirgen Molt-
mann (1926-2024), quien en 1964 habia publicado con gran éxito su Teologia de
la esperanza, con el que se habia convertido en la figura més representativa de
la teologia protestante de aquel entonces®. Introducia en la teologia el «princi-
pio esperanza» del fil6sofo Ernst Bloch (1885-1977), al proponer todo el men-
saje cristiano en clave escatolégica. La esperanza serd lo mas determinante
de la vida cristiana; es mads, la praxis —también politica— serd indispensable
para transformar el futuro. Del origen del ser pasamos al futuro del devenir.
Todo esto tendra un inevitable desenlace en la utopia politica de las teologias
de la liberacién, de la cruz y de la revolucion®.

«Poco después mi trabajo me llevé a ocuparme del pensamiento de Ernst
Bloch —evocaba el Ratzinger tedlogo afios después—, para quien el “principio

4 Movimiento estudiantil alemdn, https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_estudiantil_alem%C3%A1n
(02.04.2025).

5 Cf. B. Mondin, Storia della teologia, t. 4: Epoca contemporanea, Bologna 2019, pp. 489-490; E. Vilanova,
Historia de la teologia cristiana, t. 3: Siglos XVIII, XIX y XX, Barcelona 1992, pp. 771-774.

6 Cf.J.L. Illanes, La teologia en las épocas moderna y contempordnea, en: J.L. Illanes, J.I. Saranyana, His-
toria de la teologia, Madrid 1995, pp. 374-377; E. Vilanova, Historia de la teologia cristiana, t. 3, Barce-
lona 1989, pp. 772-773; J.-I. Saranyana, Historia de la teologia cristiana (750-2000), Pamplona 2020,

pp. 708-713.

o 24


https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_estudiantil_alem%C3%A1n

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

de la esperanza” esla figura especulativa central». Segtun Bloch, la esperanza
es la ontologia de lo ain no existente, pues una filosofia justa no debe pensar
en estudiar lo que es —seria algo conservador o reaccionario—, sino a preparar
lo que atin no es: la utopia, el futuro, lo que ha de venir. Las nuevas categorias
eran progreso, esperanza, optimismo, evolucién y revolucién.

La tarea del hombre creativo es, por tanto, la de crear el mundo justo que atin no existe;
para esta tarea tan elevada la filosofia debe desempefiar una tarea decisiva: se convierte
en el laboratorio de la esperanza, en la anticipacién del mundo del mafiana en el pensa-

miento, en la anticipacién de un mundo razonable y humano.

Asi, aqui la esperanza es «la virtud de una ontologia de lucha, la fuerza
dindmica de la marcha hacia la utopia». Por el contrario, para Ratzinger, «el
fin de la esperanza cristiana es el reino de Dios, es decir la unién de hombre
y mundo con Dios mediante un acto del divino poder y amor»".

En su famosa Introduccion al cristianismo, dictada en 1967, el mismo afio en
que tenian lugar las revueltas estudiantiles en Alemania, acudia a la perspec-
tiva mesidnica del pueblo escogido en la figura de Moisés. Esto significa que
el cristianismo mira siempre a un futuro mejor e inmejorable: el que es «fe
en la creacién y que por eso cree en el primado del Logos, en la inteligencia
creadora como principio y origen, lo acepta también como fin, como futuro,

7 J. Ratzinger, Auf Christus schauen. Einiibung in Glaube, Hoffnung, Liebe, Freiburg 1989; tr. esp.: Mirar
a Cristo. Ejercicios de fe, esperanza y amor, Valencia 2005, pp. 47, 52. Criticando la ideologia del progreso,
Ratzinger continuaba con las siguientes palabras: «El optimismo ideolégico es, en realidad, una pura
fachada de un mundo sin esperanza, un mundo que con esta fachada ilusoria quiere esconder su propia
desesperacién. Sélo asi se explicala desmesurada e irracional angustia, el miedo traumatico y violento
que irrumpe, cuando un accidente en el desarrollo técnico o econémico plantea dudas sobre el dogma
del progreso» (ibidem, p. 54). Por el contrario, fundamentaba la esperanza cristiana en los ejemplos
biblicos de Jeremia, el Apocalipsisy el sermén de la montafia, donde no aparece un éxito facil sino con
una cierta condicién escatolégica, asi como en los desarrollos de Buenaventura, Tomés de Aquino y el
Catecismo romano (cf. ibidem, pp. 55-72). Asi, animaba a unir la esperanza con las demads virtudes teo-
logales, para alcanzar su totalidad: «El amor buscado por la esperanza cristiana ala luz de la fe no es
un asunto particular, individual, no se cierra en un pequefio mundo privado. Este amor me abre todo
el universo, que por medio del amor se convierte en “paraiso”» (ibidem, p. 73). Para superar la melanco-
lia y la pereza espiritual, el «pelagianismo burgués» y el «pelagianismo de los piadosos», en la Iglesia,
y no caer en «un exceso de actividad exterior» para «colmar la intima miseria y la pereza del corazén,
que siguen a la falta de fe, de esperanza y de amor a Dios y a su imagen reflejada en el hombre». Si «<no
se atreve ya alo auténtico y grande, tiene necesidad de preocuparse con las cosas pentltimas. Y sin

embargo ese sentimiento de “demasiado poco” sigue creciendo» (ibidem, p. 80; cf. pp. 84-90).

25 e



Pablo Blanco Sarto

como lo venidero». No es nostalgia del pasado ni «mirar pura y simplemen-
te a lo eterno», sino «mirar hacia adelante, tantear con esperanza». Pero la
esperanza no se puede plantear sola y aislada, pues se convertiria en mera
utopia. La segunda virtud teologal se mueve asi entre el pasado, el presente
y el futuro, aunque los dos primeros no nos gusten demasiado. «Este es el ho-
rizonte comprensivo de lo cristiano, que se aleja tanto de la metafisica pura
[y atemporal] como de la ideologia del futuro propuesta por el marxismo».
Por eso no podemos idealizar la esperanza como si de una utopia se tratara:
«el signo del futuro serd la cruz, su rostro en el mundo serd un rostro lleno
de sangre y heridas»®.

En 1970 publicé una serie de conversaciones radiofénicas con el titulo
Fe y futuro, ademéas de una serie de homilias publicadas tres afios después
con el titulo La esperanza del grano de mostaza®. Pero sobre todo sera su Esca-
tologia (1977), de la cual Ratzinger se sentia especialmente orgulloso, donde
abord¢ algunos de los temas contenidos sobre este gran catalizador de la vida

8 J. Ratzinger, Einfiithrung in das Christentum, Minchen 1968; tr. esp.: Introduccion al cristianismo. Leccio-
nes sobre el credo apostdlico, Salamanca 2001, p. 203; cf. también pp. 103, 106. Aqui diferencia claramente
entre la concepcién cristiana de la esperanzay su versién marxista, que la convierte en pura utopia, en
mero «paraiso comunista» que nunca llega. El principio marxista «se apoya en la pasividad, porque el
proletariado es el paciente salvador del mundo». Mientras para el cristianismo es uno el redentor del
mundo, para el marxismo lo serd una colectividad que se resuelve al final en el anonimato, en nadie.
Pero el cristianismo mueve a la accién, a la iniciativa también personal, porque no hay nada mas activo
que el amor. En este «estd también incluido el principio de la esperanza que, superando el instante y su
aislamiento, corre en busca del todo» (ibidem, pp. 222, 225). La esperanza culmina en el amor que no
desaparecera nunca, pues «el amor nunca se extingue» (1 Co 13, 8).

9 J. Ratzinger, Glaube und Zukunft, Miinchen 1970; tr. esp.: Fe y futuro, Salamanca 1972. J. Ratzinger, Die
Hoffnung des Senfkorns, Meitingen 1973. En este volumen, que contiene una serie de meditaciones a lo
largo del afio, aparece por ejemplo «Die Gabe des Geistes als Frucht des Kreuzes» (ibidem, pp. 18-20),
«Der Leib und die himmlische Herrlichkeit» (ibidem, pp. 26-28), «Beten fiir den Toten» (ibidem, pp.
34-36), 0 «“Dein Reich komme”» (ibidem, pp. 37-39). En este ultimo texto, se planteaba que «la espe-
ranza cristiana era una palabra vacia y que, por lo tanto, sigue la ley de aquello que estéa vacio». Asi, la
verdadera esperanza estaria «en la primera y la segunda venida de Jesucristo»: «Sila “primera venida”
de Jesus ha llegado de una vez por todas, entonces también llegard la “segunda venida”. Si todos han
podido entrar en el establo, entonces este se convierte en el lugar de la santidad. En el establo se divide
el mundo. El Nifio rechazado es el juico, y también la salvacién» (ibidem, p. 38). Y terminaba con la
siguiente pregunta: «La verdadera alegria es el regalo para la comunién, al reconocer a Dios como algo
suyo. ;Y no tendriamos que aprender también a prepararnos para ello de una forma completamente

nueva?» (ibidem, p. 39).

® 26



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

cristiana®®. En este manual, del que Ratzinger se mostraba especialmente
orgulloso, criticé la teologia de la esperanza de Moltmann, pues suponia una
mundanizacién (Verweltlichung) de la perspectiva escatoldgica: secularizar-
la para convertirla en una esperanza meramente humana. Alli se reducia el
tiempo escatolégico al futuro histérico, sacandolo del &mbito de la eternidad.
Consistia asi en una secularizacién del mensaje escatolégico cristiano: «Ser
cristiano significa hacer frente a la situacién del presente a partir del futu-
ro»'". De esta manera, la teologia de la esperanza se convirtié después en
teologia politica, teologia de la revolucién, de la liberacién, indigenista o de
la raza negra, a partir de una matriz ideolégica o dialéctica. «En cuanto la
escatologia se convierte en utopia politica —afiade—, la esperanza cristiana

pierde su poder»*?.

10 J. Ratzinger, Eschatologie — Tod und ewiges Leben, en: J. Auer, J. Ratzinger, Kleine katholische Dogmatik,
Regensburg 1977; tr. esp.: Escatologia, Barcelona 2007.

1

oy

J. Ratzinger, Escatologia, p. 65.

12 J. Ratzinger, Escatologia, p. 66. Sobre este tema, puede verse T. Rowland, Variations on the theme of Chris-
tian hope in the work of Joseph Ratzinger/Benedict XVI, «Communio» 35 (2008), pp. 210-211; I. Murillo,
Critica moderna de la esperanza cristiana. Progresoy esperanza, en: Salvados en esperanza. Comentarios a la
enciclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. por J. Garcia Rojo, J. R. Flecha, Salamanca 2008, pp. 25-44;
S.Del Cura, «Spe salvi» y la Escatologia cristiana, en: El pensamiento de Joseph Ratzinger, teélogo y papa, ed.
S.Madrigal, Madrid 2009, pp. 149-193; R. Amiri, M. M. Keys, Benedict XVI on liberal modernity’s need for
the «Theological virtues» of faith, hope, and love, «Perspectives on Political Science» 41 (2012), pp. 11-18;
E. Eslava, Ratzinger, marxismo y liberacién, «Cuestiones Teolégicas» 52 (2025) nim. 117, pp. 1-23; A. Var-
gas, E. Eslava, Ratzinger: de la esperanza moderna a la esperanza de la salvacion (pro manuscripto) 2025.
En su comentado y polémico Informe sobre la fe (1985), el prefecto bavaro recordaba que «la Iglesia debe
encontrar el lenguaje apropiado para un mensaje permanentemente valido: la vida es algo extremada-
mente serio, y hemos de estar atentos parano rechazar la oferta de vida eterna —-de eterna amistad con
Cristo—-, que se le hace a cada uno» (J. Ratzinger, Informe sobre la fe, Madrid 2005, pp. 159-160).

Se ocupaba también de la tercera virtud teologal igualmente en Mirar a Cristo (1989) e Imdgenes de espe-
ranza (1997): Bilder der Hoffnung. Wanderungen im Kirchenjahr, Freiburg 1997. En este titulo que recoge
una sintesis entre arte y teologia, aparece un texto titulado «Pascua», que termina con las siguientes
palabras: «A este camino [de vida eterna] nos invitan las campanas de Pascua. Continuamente encu-
entran al hombre en la noche. Pero alli donde pueden tocar el corazén, la noche cede ante la oscuridad,
se disipa la oscuridad y se convierte en dia» (J. Ratzinger, Imdgenes de la esperanza. Itinerarios para el
ario liturgico, Madrid 1998, p. 41). En «La ascensién de Cristo al cielo» evoca «el recuerdo de la noche de
Getsemani: el lugar del pavor se convierte en el lugar de la esperanza» (ibidem, p. 59). En «A los pies de
la cipula de San Pedro», refiriéndose al cementerio del Campo Teuténico, con motivo de la festividad
de Todos los Santos, predicaba el entonces prefecto: «Asi, sobre la muerte se yergue aqui el signo de
esperanza: quien se hace enterrar en este lugar, se aferra a la esperanza, ala victoriosa fe de Pedro y de
los martires. [...] Asi, el cementerio, el lugar de la tristeza y la caducidad, se ha convertido en un lugar

de esperanza. [...] Esta transformacién del lugar de tristeza en un lugar de esperanza se percibe también

27 o



Pablo Blanco Sarto

Légicamente iba mas alld al proponer toda una teologia de la esperanza,
donde volvia a insistir en la relacién con la caridad: «La esperanza existe uni-
camente donde se da el amor. El ser humano puede esperar, porque en el Cris-
to crucificado ha surgido el amor més alld y por encima de la muerte». Cristo
esla gran esperanza, fundamento de toda esperanza humana y personal; mas
en concreto, toda nuestra esperanza estd cifrada en la resurreccién de Jesus,
el Cristo: «para el nuevo testamento, resurreccién es un acontecimiento posi-
tivo, una palabra de esperanza». «Si Cristo no ha resucitado, vana es nuestra
fe» (1Co 15, 14), vana es nuestra esperanza; pero en ella podemos esperar un
mundo mejor, que «no es un producto del pensamiento técnico, sino basado
en la espiritualidad judeocristiana». No estamos abocados a un nirvana, al
eterno retorno de lo mismo, a la esperanza vacia. Cabe el progreso que ha de
confluir en el verdadero y definitivo progreso: la resurreccién de Cristo y, en
ella, la de todos nosotros, en el ultimo dia. Alli, en la parusia, alcanzaremos
la plenitud del reino de Dios: «ya no habrd muerte, ni luto, ni llanto, ni dolor,
porque todo lo viejo habra desaparecido» (Apc 21, 14)*°.

La esperanza en 1968

Yendo ahora a san Josemaria, podemos apreciar cémo estaba muy atento en
ese afio a los acontecimientos del mundo y a las tensiones que surgian en
torno al mes de mayo. En medio de este clima de cambio, continué promo-
viendo su mensaje sobre la importancia de vivir la fe en la vida cotidiana y la
necesidad de encontrar a Dios en el trabajo y en las actividades diarias. En ese
contexto, enfatizé también la importancia de la estabilidad y la paz interior,
animando a los miembros del Opus Dei a ser luz en medio de la confusién,
y a vivir su vocacién con alegria y firmeza. Su enfoque en la santificacién
del trabajo y la vida ordinaria se volvi6é atin mas relevante en un momento
en que muchos cuestionaban las estructuras tradicionales. En este contexto,

en la forma exterior de este cementerio, de los cementerios cristianos en general: lo embellecen flores
y 4rboles; lo adornan signos de amor y solidaridad. Es como un jardin, un pequefio paraiso de paz en
un mundo sin pazy, por tanto, un signo de vida nueva. El cementerio como lugar de esperanza: esto es
cristiano» (ibidem, p. 96; cf. también ibidem, pp. 99-103).

13 J. Ratzinger, Imdgenes de la esperanza, pp. 72, 117, 197. Cf. M. Gagliardi, L'enciclica «Spe salvi». Alla luce
della «Deus caritas est» e della teologia di Joseph Ratzinger, «Communio» 215 (2008), pp. 59-79; J. Noriega,
Cuando el amor se transforma en esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella. En torno a la enciclica «Spe

salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega, Burgos 2008, pp. 127-144.

* 28



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

pronuncié la homilia La esperanza del cristiano, la cual comenzaba evocando
la mencionada cita:

Hace ya bastantes afios, con un convencimiento que se acrecentaba de dia en dia, escribi:
«espéralo todo de Jests: ti no tienes nada, no vales nada, no puedes nada. El obrara, si
en El te abandonas». Ha pasado el tiempo, y aquella conviccién mia se ha hecho atin mas
robusta, mas honda. He visto, en muchas vidas, que la esperanza en Dios enciende mara-
villosas hogueras de amor, con un fuego que mantiene palpitante el corazén, sin desani-

mos, sin decaimientos, aunque a lo largo del camino se sufra, y a veces se sufra de veras*®.

Y concluia con las siguientes palabras, de tipo programaitico, donde la es-
peranza no estd solo en el cielo, sino también en esta tierra: «Un cristiano
sincero, coherente con su fe, no actiia més que cara a Dios, con visién sobre-
natural; trabaja en este mundo, al que ama apasionadamente, metido en los
afanes de la tierra, con la mirada en el cielo»*®. Alli, tras citar de nuevo a san
Pablo (Rm 5, 1-5; 12, 12) y tras haber hablado de la «vida divina» opuesta
a la «vida animal»'® (en un apartado llamado «Esperanzas terrenas y espe-
ranza cristiana»), explica lo que esta no es esta virtud teologal: «un asidero
para seguir deambulando sin complicaciones, sin inquietudes de conciencia»;
«un expediente que permite aplazar sine die la oportuna rectificacién de la

14 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, edicién critico-histérica preparada por A. Aranda, Madrid 2025,
n. 205a. Véase P. O’Callaghan, La virtud de la esperanzay la ascética cristiana en algunos escritos del Beato
Josemaria Escrivd, Fundador del Opus Dei, <Romana: boletin de la Prelatura dela Santa Cruz y Opus Dei»
12 (1996) nim. 23, pp. 262-279.

15 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 206¢c. De ese mismo afio es la resolucién del marquesado de
Peralta, una polémica que supuso un desgaste importante para el fundador del Opus Dei: «Ya os he
abierto mi conciencia: es, de mi parte, una obligacién razonable y sobrenatural. / Un abrazo muy grande.
Contento, de tantalabor de almas que hacéis en esa queridisima tierra nuestra. / Os quiere y os bendice
vuestro Padre, / Mariano». Pasado el plazo legal de tres meses sin que nadie impugnase la peticién del
titulo, se presentd —el 26 de abril de 1968-1a documentacién pertinente. El decreto de 24 de julio reco-
noce al solicitante el titulo de Marqués de Peralta; y el despacho de rehabilitacién lleva fecha de 5 de
noviembre de 1968. «No fallé el Fundador en sus previsiones. Hubo criticas, griteria y rasgaduras de
vestimenta. A todo esto, el Padre no abrié la boca ni hizo siquiera mencién del titulo. Al correr de los
meses el alboroto se fue apaciguando y, pasado un tiempo prudencial, don Josemaria, como habia
decidido desde el principio, hizo cesién de su titulo al hermano» (A. Vazquez de Prada, El fundador del
Opus Dei, t. 3: Los caminos divinos de la tierra, Madrid 2003, pp. 558-559).

16 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 206c¢. Sobre los textos paulinos, puede verse: F. Varo, Alegres
con esperanza. Textos de San Pablo meditados por San Josemaria, Madrid 2009; P. O’Callaghan, La virtud

de la esperanza, pp. 262-279.

29 o



Pablo Blanco Sarto

conducta, la lucha para alcanzar metas nobles y, sobre todo, el fin supremo de
unirnos con Dios»". Es decir, el procrastinar para desesperar: «Yo diria que
ése es el camino para confundir la esperanza con la comodidad», que lleva ala
decadencia humana y sobrenatural, antropolégica y teologal:

Con un alma timida, encogida, perezosa, la criatura se llena de sutiles egoismos y se
conforma con que los dias, los afios, transcurran sine spe nec metu, sin aspiraciones que
exijan esfuerzos, sin las zozobras de la pelea: lo que importa es evitar el riesgo del desaire

y de las lagrimas®®.

Tampoco es la esperanza «poesia ficil» nilleva a «<una ilusién, a un ensuefio
utépico, al simple consuelo ante las congojas de una vida dificil», por la que
la «jfalsa esperanzal» se convierte «en una frivola veleidad, que a nada con-
duce»'®. De nuevo la utopia o una falsa distopia que solo genera miedo ante el
futuro incierto y perverso: de las esperanzas pequefias hemos de ir a «la gran
esperanza», Jesucristo, como lallamara después Benedicto XVI. La esperanza
cristiana no es optimismo ingenuo: es certeza de que Dios trabaja incluso en
el silencio. No constituye, sin embargo, esta una llamada a la pasividad: «<Esta
precariedad no sofoca la esperanza. Al contrario, cuando reconocemos las
pequetieces y la contingencia de las iniciativas terrenas, ese trabajo se abre
a la auténtica esperanza, que eleva todo el humano quehacer y lo convierte
en lugar de encuentro con Dios»*". Describia después Escriva el fundamento
de la esperanza: la condicién filial, verdadero centro de gravedad de la espi-
ritualidad por él predicada: «A mi, y deseo que a vosotros os ocurra lo mismo,
la seguridad de sentirme — de saberme — hijo de Dios me llena de verdadera
esperanza», al considerarme hijo de Dios en el Hijo.

17 J. Escrivd de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207a; cf. P. O’Callaghan, Esperanza, en: Diccionario de San
Josemaria Escrivd de Balaguer, coord. J. L. Illanes, Burgos 2013, pp. 426, 427-429.

18 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207b.

19 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207c.

20 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208b.

* 30



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

Por esto, la esperanza no me separa de las cosas de esta tierra, sino que me acerca a esas
realidades de un modo nuevo, cristiano, que trata de descubrir en toda la relacién de la

naturaleza, caida, con Dios Creador y con Dios Redentor®'.

El fundamento de la esperanza

Spe salvi facti sumus: «Salvados en / por la esperanza» (Rm 8, 24); asi se titu-
laba la segunda enciclica de Benedicto XVI, aparecida con fecha del 30 de no-
viembre de 2007, fiesta de san Andrés, apdstol a quien los orientales profesan
una especial devocién, en visperas del adviento, tiempo de espera y esperan-
za. Benedicto XVI publicaba su segunda enciclica sobre esta virtud teologal,
tras la dedicada a la caridad en enero de 2006, y titulada Deus caritas est. En
esta nueva enciclica se aprecia un intenso tono ecuménico, por ejemplo, cuan-
do aludia a la doctrina sobre el purgatorio (cf. Spe salvi, [en adelante: SpS] 48)
y, a la vez, el papa alemén propone un didlogo critico con la modernidad en
torno al tema de la esperanza. El que habia sido como prefecto el «guardian
de la fe» era ahora también el papa del amor y la esperanza. La «crisis actual
de la fe» es sobre todo «una crisis de la esperanza cristiana» (SpS 17), afirmaba.
A pesar de la curiosa reaccién inicial por parte de algunos, la enciclica fue en
general bien acogida por parte de los académicos y de los medios de comu-
nicacién, por ser un tema acorde con las necesidades actuales de la sociedad
y de las personas®”.

21 J. Escrivé de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208¢; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 273-274;
P. O’Callaghan, Esperanza, pp. 425-426, 427.

22 Cf.,, por ejemplo, E. Gonzélez, Benedicto XVI vuelve al integrismo preconciliar en su segunda enciclica,

«El Pais» 1.12.2007; P. Flores d’Arcais, La cruzada de Benedicto XVI, «<El Pais» 17.12.2007; Il Papa: «Marxis-
mo e illuminismo. Ecco le speranze terrene fallite», «I1 Corriere della sera» 1.12.2007; J. V. Boo, La eternidad
es sumergirse en el océano del amor infinito, «<ABC» 1.12.2007. Sobre esta enciclica, puede verse: M. Ge-
labert, Una recepcion teoldgica de la «Spe salvi», «Veritas. Revista de filosofia y teologia» 3 (2008) num.
18, pp. 35-37; J.L. Illanes Maestre, Cristo, esperanza del mundo: reflexiones sobre la enciclica «Spe salvi»,
Madrid 2011; La speranza, attesa di un eterno gia donato: Commenti all’enciclica «Spe salvi» di Benedetto X VI,
a cura di G. Russo, Torino 2008; J. Nufiez, El fundamento biblico de «Spe salvi», en: Salvados en esperanza,
pPp. 77-94; L. Sdnchez, Renacidos para la esperanza: Pablo y la esperanza cristiana, en: La esperanza: ancla
y estrella, pp. 39-52; G. Castillo Gutiérrez, Una lectura educativa a la enciclica «Spe salvi» de Benedicto
XVI, «Veritas: revista de filosofia y teologia» 2020 num. 45, pp. 143-159; U. Migut, Horyzonty nadziei
chrzescijariskiej w Swietle encykliki Benedykta XVI «Spe salvi» oraz teologii posoborowej, «Studia Elblgskie»

20 (2019), pp. 403-416; J. Fernandez Cueto Gutiérrez, Las aportaciones doctrinales sobre la Esperanza en

31 e



Pablo Blanco Sarto

La esperanza en el tercer milenio

En esta segunda enciclica comenzaba Benedicto XVI con un pasaje de la carta
de Pablo a los romanos (8, 24), y se preguntaba: ;qué tipo de esperanza? Para
evitar equivocos, afirmaba que «la fe es esperanza», es decir, la primera virtud
teologal se constituye en su auténtico fundamento. Por eso la esperanza que
aqui se presenta es la cristiana, la que procede de la fe. Frente a los «sin Dios»,
el cristiano se apoya en aquél que le da toda esperanza, y constituye «un
elemento distintivo de los cristianos el hecho de que ellos tienen un futuro»:
su vida «no acaba en el vacio» (SpS 2). Esta esperanza tiene su fundamento
en el Dios revelado en Jesucristo, y no en un mesias humano o humanizado.
Ese Jests que, en los antiguos sarcéfagos cristianos, era representado como
fil6sofo y pastor, como verdad y amor a la vez, es decir, como «camino, verdad
y vida» (Jn 14, 6)**.

El tener un fundamento firme —el de la fe— garantiza la fidelidad y la pacien-
cia, «<hermana pequefa de la esperanza», como decia Charles Péguy. «El cre-
yente necesita saber esperar soportando pacientemente las pruebas para po-
der “alcanzar la promesa” (cf. Hb 10, 36)» (SpS 8). Esta fe fundamenta toda
esperanza y toda espera en la vida eterna, sigue explicando Benedicto XVI.
Resulta evidente y notoria la originalidad de los escritos del papa y, de modo
especial, de esta enciclica sobre la esperanza, tal vez la mas personal de to-
das. No se trataba de un documento emanado de una oficina oportunamente
informada, sino que constituia una reflexién personal sobre un determinado
problema actual. Las fuentes eran, en primerisimo lugar, la Escritura —como
no podia ser de otra manera-, sin renunciar a utilizar incluso los hallazgos de
la exégesis actual (cf. SpS 2-5, 7-9). Ala vez, se acercaba con gran aprovecha-
miento a la teologia de los Padres —especialmente de su maestro san Agustin-,

la Enciclica «Spe salvi» de Benedicto XVI en el contexto del reciente Magisterio de la Iglesia, Roma 2013; Eine
Kultur der Hoffnung bauen: Papst Benedikt XVI. und die Idee guter Zukunft, Hrsg. C. Sedmak, M. P. Teixeira,
H.P. Gaisbauer, Regensburg 2013; J.-J. Alviar, Paralelismos y divergencias entre la enciclica «Spe salvi»
y escritos anteriores de Joseph Ratzinger, «Scripta Theologica» 54 (2022) nim. 3, pp. 671-695.

23 Con un toque exegético sostenia el pontifice alemén: «Jests no era Espartaco, no era un combatiente
por una liberacién politica como Barrabés o Bar-Kokeba. Lo que Jests habia traido, al morir El mismo
en la cruz, era algo del todo diferente: el encuentro con el Sefior de todos los sefiores, el encuentro con
el Dios vivo y, asi, el encuentro con una esperanza mas fuerte que los sufrimientos de la esclavitud»
(SpS 4). L. Rodriguez, Los suceddneos de la esperanza, en: Salvados en esperanza, pp. 45-58; P. O’Callaghan,
Esperanza, p. 427.

e 32



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

asi como a la vida y a los escritos de santos y de testigos de la fe. La «fe de los
sencillos» ha constituido siempre una importante fuente de su pensamiento,
al mismo tiempo que se considera a los santos como continuos inspiradores,
como «los verdaderos reformadores»**.

Pero no dudaba tampoco el papa aleman en dialogar con la modernidad yla
posmodernidad, en prestar oido alas voces —a veces criticas, otras concordan-
tes— de los filésofos Francis Bacon (1561-1626), Inmanuel Kant (1724-1804)
o Karl Marx (1818-1883), ademads de los citados representantes de la escuela
de Francfort. Esto supone un acto premeditado de decisién y de voluntad de
dialogo con la razén secular, que no excluia una decidida critica por parte de
la fe que Dios nos revela en Jesucristo. Si alguno pudiera pensar que el hablar
sobre el juicio final o los novisimos podria suponer un acto reaccionario o re-
trégrado, tal vez tendria que descubrir que Joseph Ratzinger (Benedicto XVI)
no es un nostélgico o un pensador premoderno o antimoderno. Tampoco es
un posmoderno en el sentido habitual del término, aunque sus propuestas
hacen entrar en crisis y a la vez dialogan con la posmodernidad. Pero esta
claro que mira al futuro y lo mira con esperanza: con la esperanza que Cristo
nos ha conquistado (cf. Rm 5, 1-11)*°.

Tras esta aproximacién teoldgica, realizaba Benedicto XVI un anélisis del
concepto de esperanza en la actualidad, al considerar las distintas esperanzas
e ilusiones que han surgido a partir de la modernidad. El pontifice pone en
tela de juicio el mito del progreso, que depende tan solo de los resultados de la
ciencia y la tecnologia, que genera el mito del progreso, el progresismo como
ideologia. La fe ciega en el progreso es una de las desilusiones analizadas, al
igual que el mito segin el cual el hombre podria ser redimido tan solo por

24, Asi, por sus paginas desfilan Agustin de Hipona (354-430), Benito de Nursia (480-547), Francisco de
Asis (1181/2-1226) y san Bernardo, junto con los testimonios contemporaneos de la sudanesa Josefi-
na Bakhita (1869-1947), del martir Pablo Le-Bao-Thin (1793-1857) y del cardenal Nguyen Van Thuan
(1928-2002), ambos vietnamitas. Sobre este tema, puede verse: J. T. Waldemar, Encyklika «Spe salvi»:
sladami Augustyna, «Vox Patrum» 52 (2008) nr 2, pp. 1181-1188; D. Doyle, «Spe salvi» on eschatological
and secular hope: A thomistic critique of an augustinian encyclical, «Theological Studies» 71 (2010) issue 2,
Pp- 350-379.

25 Cf. P. Blanco-Sarto, Benedicto XVI, ;un pensador posmoderno?, «Limite. Revista Interdisciplinaria de
Filosofia y Psicologia» 9 (2014) nam. 29, pp. 35-62; F. Conesa, El didlogo critico del cristianismo con la
modernidad en la enciclica «Spe salvi» de Benedicto XVI, «Scripta Theologica» 54 (2022) num. 3, pp. 697-717;
I. de Ribera Martin, El viaje de Ulises: la secularizacién de la Esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella,

pp. 53-68.

33 e



Pablo Blanco Sarto

la ciencia: «La ciencia puede contribuir mucho a la humanizacién del mundo
y de la humanidad. Pero también puede destruir al hombre y al mundo si no
estd orientada por fuerzas externas a ella misma». La ciencia puede construir
o destruir: «No es la ciencia la que redime al hombre. El hombre es redimido
por el amor» (SpS 24-26), de modo que queria ir a lo esencial y a las raices®.

Benedicto XVI criticaba asi las utopias politicas y terrenales, nacidas al-
gunas de ellas en tierras germanas y que ponen todas sus esperanzas en este
mundo. La enciclica muestra las desilusiones vividas por la humanidad en
los ultimos tiempos, como —por ejemplo— el marxismo que «ha olvidado al
hombre y ha olvidado su libertad. Ha olvidado que la libertad es siempre li-
bertad, incluso para el mal. Creyé que, una vez solucionada la economia, todo
quedaria solucionado». El papa alemén analiza de esta manera las causas del
colapso: «Su verdadero error —aclara- es el materialismo: en efecto, el hombre
no es sélo el producto de condiciones econémicas y no es posible curarlo sélo
desde fuera, creando condiciones econémicas favorables» (SpS 20-21). Como
se recordard, la enciclica explicaba que Jests no trajo un «mensaje socio-revo-
lucionario», «<no era un combatiente por una liberacién politica»; sino que, por
el contrario, nos permitié «el encuentro con el Dios vivo», «con una esperanza
mas fuerte que los sufrimientos de la esclavitud, y que por ello transforma
desde dentro la vida y el mundo» (SpS 4).

26 El fundamento se encuentra en los conceptos de razén y de libertad que ha utilizado la época moder-
na, a veces secularizados. Por un lado, los filésofos de la modernidad estaban separados de la Iglesia
y de la fe cristiana (cf. SpS 18); por otro, también la misma fe cristiana resulta reducida —en este caso
por Kant- a una «fe religiosa», ala religion dentro de los limites de la razén (cf. SpS 19). El reino de
Dios acabaria, en tltima instancia, por ser de este mundo, segun el filésofo de Kénigsberg y, de esta
forma, «en el s. XVIII no falté la fe en el progreso como nueva forma de la esperanza humana y siguié
considerando larazén y lalibertad como la idea-guia que se debia seguir en el camino de la esperanza»
(SpS 20). El proximo escalén en este proceso serd el marxismo, del que el papa aleman —tras reconocer
algan acierto en sus reivindicaciones— critica su horizonte puramente material y limitado (cf. SpS
20-21). Puede verse también M. Gutiérrez Jaramillo, La enciclica «Spe salvi» del papa Benedicto XVI en
la dialéctica de la esperanza activa, «Theologica Xaveriana» 59 (2009) nam. 168, pp. 393-422; D. Garcia,
El rostro de la esperanza. Lectura cristoldgica de «Spe salvi», «Scriptorium Victoriense» 58 (2011) no. 1-2,
pp. 151—-221; D. Gardocki, Christian hope as seen by J. Ratzinger / Benedict XVI, «Verbum Vitae» 41 (2023)
no. 2, pp. 271-290; F. Gémez, The moorings of «Spe salvi» in the letters of Saint Paul, «Philippiniana Sacra»
44 (2009) no. 131, pp. 235-257; J. de D. Larra Ramos, El realismo de la esperanza. La simbiosis entre las

esperanzasy la gran esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella, pp. 71-95.

o 34



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

En quién esperar

En la misma linea en que lo har4 el papa bavaro, en un nuevo apartado de
su homilia, san Josemaria nos hablaba del objeto de la esperanza: «sen qué
debemos esperar?», o tal vez la pregunta sea mds bien sen quién esperar?
Y dirigia nuestra mirada «hacia cumbres mds elevadas: infinitas». El énfasis
va siempre dirigido a la culminacién de todala vida cristiana: «Nos interesa el
amor mismo de Dios, gozarlo plenamente, con un gozo sin fin. [...] Por eso, con
las alas de la esperanza, que anima a nuestros corazones a levantarse hasta
Dios, hemos aprendido a rezar: in te Domine speravi, non confundar in aeternum
(Sal 31; 71, 1), espero en Ti, Sefor, para que me dirijas con tus manos ahora
y en todo momento, por los siglos de los siglos»*”. Las alas son la esperanza,
pero la meta es el amor, la unién con Dios. Esa esperanza nos dirige ala accién,
pues el cristiano — al ser llamado - tiene un claro sentido de misién que no
procede sin méas de una voz interior:

Esta ha sido mi predicacién constante desde 1928, recordaba: urge cristianizar la socie-
dad; llevar a todos los estratos de esta humanidad nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos empefiemos en elevar al orden de la gracia el quehacer diario,
la profesién u oficio. De esta forma, todas las ocupaciones humanas se iluminan con una

esperanza nueva, que trasciende el tiempo y la caducidad de lo mundano®®.

La esperanza lleva a la acci6én concreta y diaria, y explicaba cudl es el ori-
gen de este milagro: «Por el bautismo, somos portadores de la palabra de
Cristo, que serena, que enciende y aquieta las conciencias heridas. Y para
que el Sefior actie en nosotros y por nosotros, hemos de decirle que estamos
dispuestos a luchar cada jornada». El origen se encuentra en ese sacerdocio
comun o bautismal, por el que somos constituidos en «linaje escogido, real
sacerdocio, nacién santa, pueblo que pertenece a Dios» (1 P 2, 9), como dice
san Pedro. Esta vocacién lleva a la paz, la concordia, el sentido positivo de
la existencia: «Asi, trabajaremos con renovado empefio, y ensefiaremos a la

27 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208c.

28 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 210a; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 278.

35 e



Pablo Blanco Sarto

gente a reaccionar con serenidad, libres de odios, de recelos, de ignorancias,
de incomprensiones, de pesimismos, porque Dios todo lo puede»®’.

«Todo lo puedo»: con este subtitulo de apariencia un tanto presuntuoso
o pelagiano, san Josemaria continuaba hablando de amor, de lucha, de lucha
esperanzada: «Si no luchas, no me digas que intentas identificarte mds con
Cristo, conocerle, amarle», también en la cruz y en la resurreccién. «Te antici-
PO que este programa no resulta una empresa cémoda; que vivir a la manera
que sefala el Sefior supone esfuerzo», y recuerda la retahila de heroicidades
y proezas que realiz6 el apdstol de las gentes: «Tres veces fui azotado con va-
ras; una vez apedreado; tres veces naufragué; estuve una noche y un dia hun-
dido en alta mar», y afiade: «peligros... peligros... peligros» (2 Co 11, 24-28)*°.
Sin embargo, realizaba después una aparente rectificacién, sosteniendo que el
meollo de la vida cristiana se encuentra en lo normal, e incluso en lo vulgar:

Me gusta, en estas conversaciones con el Sefior, cefiirme a la realidad en la que nos des-
envolvemos, sin inventarme teorias, ni sofiar con grandes renuncias, con heroicidades,

que habitualmente no se dan. Importa que aprovechemos el tiempo, que se nos escapa

29 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 210b; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 266.
Sobre el sacerdocio comun, puede verse: P. Blanco-Sarto, The common priesthood of Lutherans and Ca-
tholics, «Roczniki Teologiczne» 69 (2022) z. 11, pp. 105-133. El anélisis psicolégico y ascético que habia
ofrecido hasta ahora el «<santo de lo ordinario» se convierte ahora en teolégico y espiritual, casi mistico.
«Alimentemos en nuestras conciencias, ante esa peticién de Dios, los deseos esperanzados de santidad,
con obras. “Dame, hijo mio, tu corazén” (Prov 23, 26), nos sugiere al oido». Por eso hemos de evitar
«construir castillos con la fantasia», por lo que «los mas nobles ideales se agostan como “la flor del heno
que, al salir el sol ardiente, se seca la hierba, cae la flor, y se acaba su vistosa hermosura” (St 1, 10-11)»
(J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 211), por no quitar toda esa hojarasca, esas malas hierbas que
nacen en el jardin de nuestra alma. La esperanza se fundamenta, pues, en nuestra libertad y en el libre
ejercicio del amor, cumbre de nuestra libertad. Entonces vienen las recomendaciones précticas, que
constituyen toda una regla de oro de la vida esperanzada: «Obra el bien —anima-, revisando tus acti-
tudes ordinarias ante la ocupacién de cada instante; practica la justicia, precisamente en los &mbitos
que frecuentas, aunque te dobles por la fatiga; fomenta la felicidad de los que te rodean, sirviendo a los
otros con alegria en el lugar de tu trabajo, con esfuerzo para acabarlo con la mayor perfeccién posible,
con tu comprensién, con tu sonrisa, con tu actitud cristiana. Y todo, por Dios, con el pensamiento en
su gloria, con la mirada alta, anhelando la Patria definitiva, que sélo ese fin merece la pena» (ibidem,
n. 211c).

30 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212a y b; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza,
pPp. 264—265.

® 36



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

de las manos y que, con criterio cristiano, es méas que oro, porque representa un anticipo

de la gloria que se nos concedera después®™.

Al palpar nuestro propio limite y nuestra fragilidad («descubriremos la ba-
jeza de nuestro egoismo, los zarpazos de la sensualidad, los manotazos de
un orgullo inutil y ridiculo, y muchas otras claudicaciones: tantas, tantas
flaquezas»), este santo contempordneo se preguntaba: «;Descorazonarse? No»,
y de nuevo san Pablo: «pues cuando estoy débil, entonces soy mas fuerte»
(2 Co 11, 28)°%; y asi nuestra esperanza esta puesta en Dios: «Td eres la misma
fortaleza: quia tu es, Deus, fortitudo mea (S 62, 2)». Concretaba esto todavia
mas al decir: «vivo persuadido de que, sin mirar hacia arriba, sin Jesus, ja-
mas lograré nada; y sé que mi fortaleza, para vencerme y para vencer, nace
de repetir aquel grito: “todo lo puedo en Aquel que me conforta” (Flp 4, 13)»*°.
Y entonces aparece de nuevo san Pablo, a quien cita implicitamente en el nt-
mero siguiente: «El bien que quiero hacer no lo hago, y el mal que no quiero
hacer, lo hago» (Rm 7, 19).

No hemos de extrafiarnos. Arrastramos en nosotros mismos —consecuencia de la natura-
leza caida— un principio de oposicién, de resistencia a la gracia: son las heridas del pecado
de origen, enconadas por nuestros pecados personales. Por tanto, hemos de emprender
esas ascensiones, esas tareas divinas y humanas —las de cada dia—, que siempre desem-

bocan en el amor de Dios®*.

Insiste desde el punto de vista practico en una lucha esperanzada, en una
lucha llena de amor: «Te lo digo en nombre de Dios: no desesperes», pues la
misma fragilidad «convierte esa ocasién en un motivo de unirte més con el
Sefior; porque El, que te ha escogido como hijo, no te abandonara. Permite
la prueba, para que ames mads y descubras con mas claridad su continua pro-
teccion, su amor»°®. Y con un realismo que nace de poner bien las bases para
construir nuestra esperanza, con expectativas de éxito:

31 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212c; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 269—273.
32 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212d.

33 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 213ay b.

34 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214b.

35 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214c.

37 e



Pablo Blanco Sarto

Bien cogido del brazo del Sefior, considera que Dios no pierde batallas. Si te alejas de El
por cualquier motivo, reacciona con la humildad de comenzar y recomenzar; de hacer
de hijo prédigo todas las jornadas, incluso repetidamente en las veinticuatro horas del

dia; de ajustar tu corazén contrito en la confesién, verdadero milagro del amor de Dios®®.

El perdony la «gran esperanza»

Como veiamos, para superar esta fractura que ha traido consecuencias evi-
dentesy terribles también en los tltimos tiempos, se requiere tanto un nuevo
concepto de razén como de libertad, afirmaba Benedicto XVI con su declarada
voluntad de didlogo con la modernidad. En primer lugar, una razén abierta,
también a la fe; era este el gran tema —no el islam- del famoso discurso de Ra-
tisbona de 2006™. Asi, «la razén necesita de la fe para llegar a ser totalmente
ella misma: razén y fe se requieren mutuamente para realizar su verdadera
naturaleza y su misién» (SpS 23). Pero también nuestra libertad ha de estar
abierta a las demds libertades, pues el amor es el encuentro entre dos liber-
tades, el cual mueve a la esperanza:

hablando de libertad, se ha de recordar que la libertad humana requiere que concurran
varias libertades. Sin embargo, esto no se puede lograr si no estd determinado por un
comun e intrinseco criterio de medida, que es fundamento y meta de nuestra libertad.
Digdmoslo ahora de manera muy sencilla: el hombre necesita a Dios, de lo contrario

queda sin esperanza (SpS 23).
«Dios no se cansa de perdonar»

El papa bavaro trazaba asi «la verdadera fisonomia de la esperanza cristia-
na», centrado una vez mis en el anélisis del concepto moderno de libertad,
y poniendo los fundamentos en la persona de Jesucristo. Era propuesta, de
este modo, por Benedicto XVI no una libertad auténoma, sin vinculo alguno;
sino una libertad heter6noma, con un hogar y con unos vinculos que la hagan
crecer de verdad. Se buscaba asi una libertad que libere de verdad:

36 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214d.
37 Cf. P. Blanco-Sarto, Fe, razén y amor. Los discursos de Ratisbona, «Scripta Theologica» 39 (2007) num. 3,

pp. 767-782.

® 38



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

La libertad necesita una conviccién; una conviccién no existe por si misma, sino que ha
de ser conquistada comunitariamente siempre de nuevo. [...] La libertad debe ser con-
quistada para el bien una y otra vez. La libre adhesién al bien nunca existe simplemente

por si misma (SpS 24).

Necesita, por el contrario, un fundamento méas firme y estable; requiere
en definitiva del soporte eterno de la verdad, del mismo Dios, que es a la vez
verdad y amor, sigue diciendo. Entonces esa libertad crece en libertad, val-
ga la redundancia, y en todos sus sentidos. «Con otras palabras: las buenas
estructuras ayudan, pero por si solas no bastan. El hombre nunca puede ser
redimido solamente desde el exterior» (SpS 25)°°. Hace falta pues algo mas
que la ciencia y la tecnologia.

No es la ciencia la que redime al hombre. E]l hombre es redimido por el amor, habiamos
dicho. Eso es vélido incluso en el &mbito puramente intramundano. Cuando uno experi-
menta un gran amor en su vida, se trata de un momento de «redencién» que da un nuevo
sentido a su existencia. Pero muy pronto se da cuenta también de que el amor que se le
ha dado, por si solo, no soluciona el problema de su vida. Es un amor fragil. Puede ser

destruido por la muerte. El ser humano necesita un amor incondicionado (SpS 26).

De este modo, el papa bavaro insistia en la necesidad de un Dios cristiano
—una verdad y un amor hechos Persona—, que necesita abrirse, difundirse y lle-
gar amas. Esto a suvez se proyecta en el ser humano: «La vida en su verdadero
sentido no la tiene uno solamente para si, ni tampoco solo por si mismo: es
una relacién. Y la vida entera es relacién con quien es la fuente de la vida.
Siestamos en relacién con Aquel que no muere, que es la Vida mismay el amor
mismo, entonces estamos en la vida. Entonces “vivimos™ (SpS 27). Por eso la

38 Necesita una liberacién también interior. Se contiene aqui una critica a la ciencia moderna, ajena ala
libertad. «La ciencia puede contribuir mucho ala humanizacién del mundo y de la humanidad. Pero
también puede destruir al hombre y al mundo si no estd orientada por fuerzas externas a ella misma.
Por otra parte, debemos constatar también que el cristianismo moderno, ante los éxitos de la ciencia
enla progresiva estructuracién del mundo, se ha concentrado en gran parte solo sobre el individuo y su
salvacién. Con esto ha reducido el horizonte de su esperanza y no ha reconocido tampoco suficiente-
mente la grandeza de su cometido, sibien es importante lo que ha seguido haciendo para la formacién
delhombre y la atencién de los débiles y de los que sufren» (SpS 25). Asi, por ejemplo, la energia atémica
es ambigua: puede servir para curar o para matar, y la ciencia no debe olvidar su vertiente éticay social;

pero también viene a reivindicar esa vocacion solidaria, colectiva, de la esperanza cristiana.

39 e



Pablo Blanco Sarto

pregunta es: «;no hemos caido en el individualismo de la salvacién?» (SpS 28),
y volvia a insistir de este modo en la superacién de la esfera individual, para
llegar al «nosotros». «;Qué puedo hacer —afiadia Benedicto XVI- para que
otros se salven y para que surja también para ellos la estrella de la esperan-
za?», se preguntaba, pues «entonces habré hecho todo lo posible también por
mi salvacién personal» (SpS 48). Llega entonces el momento integrador: han
de ser convenientemente armonizados el «yo» y el «<nosotros», la libertad y la
esperanza, las esperanzas humanas y la «fe-esperanza», la gran esperanza
cristiana.

Asi, «necesitamos tener esperanzas —-mdas grandes o mas pequefias—, que dia a dia nos
mantengan en camino. Pero sin la gran esperanza -que ha de superar todo lo demas-
aquellas no bastan. Esta gran esperanza solo puede ser Dios, que abraza el universoy que
nos puede proponer y dar lo que nosotros no podemos alcanzar por nosotros mismos.

De hecho, el recibir la gracia de un don forma parte de la esperanza» (SpS 31).

Esta dimensién relacional y solidaria de la esperanza cristiana era también
propuesta por el santo de nuestros dias a través del perdén y de la recupera-
ci6én del amor. La relacién rota con Dios puede siempre recomponerse. «Dios
no se cansa de perdonar»: asi subtitulaba el préoximo apartado de la homilia
de san Josemaria, que nos recuerda la revolucionaria afirmacién del papa
Francisco, que llené los confesionarios del mundo: «Dios no se cansa de per-
donar, somos nosotros los que nos cansamos de pedir perdén»*°. Y glosaba
Escriva esta misma idea: «Una vez mas viene el Sefior a nuestro encuentro,
con esa advertencia divina, para hablarnos de su misericordia, de su ternura,
de su clemencia, que nunca se acaban». Explicaba, por tanto, en qué consiste
esta idea con las siguientes palabras: «Dios no quiere nuestras miserias, pero
no las desconoce, y cuenta precisamente con esas debilidades para que nos
hagamos santos»*’. Volvia, en fin, a hacer ese juego de contrastes entre mi yo
y la omnipotencia de Dios:

Una sacudida de amor, os decia. Miro mi vida y, con sinceridad, veo que no soy nada, que

no valgo nada, que no tengo nada, que no puedo nada; més: jque soy la nada!, pero El es

39 Francisco, Angelus, 17 de marzo de 2013, https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/
documents/papa-francesco_angelus_20130317.html.

40 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215a.

° 40



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

el todo y, al mismo tiempo, es mio, y yo soy suyo, porque no me rechaza, porque se ha

entregado por mi. ;Habéis contemplado amor mas grande?**

El fundamento de la esperanza es, pues, el perdén y el amor de Dios, el
poder ser siempre perdonados, cuando hay una sincera declaracién sobre
quién soy yo: «Me postro ante Dios, y le expongo con claridad mi situacién.
Enseguida recibo la seguridad de su asistencia, y escucho en el fondo de mi
corazén que El me repite despacio: meus es tu! (Is 63, 1); sabia -y sé- cémo
eres, jadelante!»**. Dios nos acepta con nuestra pobreza, con nuestra escasez,
con nuestra insuficiencia. Tan solo nos pide que nos fiemos de El y que nos
entreguemos a su amor. De manera que también aqui la fe y el amor son
el fundamento seguro de nuestra esperanza: «Dios no se cansa de amarnos.
La esperanza nos demuestra que, sin El, no logramos realizar ni el mas peque-
fio deber», por lo que no cabe voluntarismo ni pelagianismo alguno; «y con El

—continuaba-, con su gracia, cicatrizardn nuestras heridas; nos revestiremos
con su fortaleza para resistir a los ataques del enemigo, y mejoraremos». Cris-
to es el verdadero fundamento de nuestra esperanza. «<En resumen», concluia:
«la conciencia de que estamos hechos de barro de botijo nos ha de servir, sobre
todo, para afirmar nuestra esperanza en Cristo Jests»*®,

Por eso hemos de tener la suficiente iniciativa —el suficiente ejercicio de la
libertad— para secundar su gracia. La vida es lucha, nos dicen los libros de
autoayuda, pero aqui el fundamento es mds firme y estable: «Si la situacién

41 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215b.

42 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215c.

43 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215d; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 274—277.
Esto comporta las dificultades propias de la vida y la fortaleza, la resiliencia, la fuerza venida de Dios
necesarias para aguantar estos obstaculos. «Compréndelo: si, al clavar un clavo en la pared, no encon-
trases resistencia, squé podrias colgar alli? Si no nos robustecemos, con el auxilio divino, por medio
del sacrificio, no alcanzaremos la condicién de instrumentos del Sefior». Ser instrumentos de Dios
requiere que la herramienta sea buena y fiable. «<En cambio, si nos decidimos a aprovechar con alegria
las contrariedades, por amor de Dios, no nos costara ante lo dificil y lo desagradable, ante lo duro y lo
incémodo, exclamar con los apéstoles Santiago y Juan: jpodemos!» (J. Escriva de Balaguer, Amigos de
Dios, n. 215¢). Estan siempre presentes nuestra debilidad y un personaje inquietante y muy activo «jése
no se toma vacaciones!», «para arrancarnos la paz». Pero también esta la fuerza de Dios, y aqui san
Josemaria se muestra profundamente providencialista: «Acordaos de que la Providencia de Dios nos
conduce sin pausas, y no escatima su auxilio — con milagros portentosos y con milagros menudos — para
sacar adelante a sus hijos» (J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 217a; cf. P. O’Callaghan, La virtud

de la esperanza, p. 279).

41 o



Pablo Blanco Sarto

de lucha es connatural a la criatura humana, procuremos cumplir nuestras
obligaciones con tenacidad, rezando y trabajando con buena voluntad, con
rectitud de intencién, con la mirada puesta en lo que Dios quiere». Los resul-
tados serdn de esta forma sorprendentes: «Asi se colmardn nuestras ansias
de amor, y progresaremos en la marcha hacia la santidad, aunque al terminar
la jornada comprobemos que todavia nos queda por recorrer mucha distan-
cia»**. Pasamos asi ahora de la definicién a la descripcién de los fundamentos
de toda esperanza:

La virtud de la esperanza -seguridad de que Dios nos gobierna con su providente omni-
potencia, que nos da los medios necesarios— nos habla de esa continua bondad del Sefior
con los hombres, contigo, conmigo, siempre dispuesto a oirnos, porque jamds se cansa de
escuchar. Le interesan tus alegrias, tus éxitos, tu amor, y también tus apuros, tu dolor,

tus fracasos*®.

44 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 217c.

45 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 218a. Y describe asi las matematicas de Dios: «somos una
auténtica multitud de ceros», afirma explicando nuestra debilidad, nuestra fragilidad, nuestra insu-
ficiencia; pero ese poco «se trocara en una fortaleza irresistible, porque a la izquierda de nuestro yo
estara Cristo, y jqué cifra inconmensurable resultal». Esta esla aritmética que rige nuestra vida cristina,
junto a nuestros ceros esta ese uno, que es Cristo. Asi, por muchos ceros que tengamos en nuestra vida,
en nuestro curriculum, en nuestro expediente, Cristo pondra ese valor infinito a nuestra existencia,
que lo sacara de su nulidad. Y la clave vuelve a estar en el «<amor»: «es la reaccién del enamorado, que
mientras trabaja y mientras descansa, mientras goza y mientras padece, pone su pensamiento en la
persona amada, y por ella se enfrenta gustosamente con los diferentes problemas». Lo que nos mueve
y lo que nos motiva incansablemente es el amor, y por eso cabe la esperanza: «como Dios —insisto— no
pierde batallas, nosotros, con El, nos llamaremos vencedores», afirma citando el salmo 22, 2-4: «Tu cla-
vay tu cayado son mi consuelo» (ibidem, n. 218b). De aqui pasa de nuevo a la recomendacién practica,
alavez que recurre de nuevo a los fundamentos, casi como si fuera un manual de autoayuda espiritual,
pero también con un contenido programético: «Os recuerdo que sufriréis derrotas, o que pasaréis por
altibajos —Dios permita que sean imperceptibles— en vuestra vida interior, porque nadie anda libre
de esos percances. Pero el Sefior, que es omnipotente y misericordioso, nos ha concedido los medios
idéneos para vencer. Basta que los empleemos, como os comentaba antes, con la resolucién de comen-
zar y recomenzar en cada momento, si fuera preciso». Y de aqui una recomendacién préctica: «Acudid
semanalmente —y siempre que lo necesitéis, sin dar cabida a los escrupulos— al santo sacramento de la
penitencia, al sacramento del divino perdén. [...] Optimismo, por lo tanto. Movidos por la fuerza de
la esperanza, lucharemos para borrar la mancha viscosa que extienden los sembradores del odio, y re-
descubriremos el mundo con una perspectiva gozosa, porque ha salido hermoso y limpio de las manos

de Dios, y asi de bello lo restituiremos a El, si aprendemos a arrepentirnos» (ibidem, n. 219b-c).

o 42



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

De modo analogo, en el apartado titulado «Lugares de la esperanza», el
papa béavaro indicaba ademads cuatro «lugares» para aprender y ejercitar la
esperanza. El primero es la oracién, un lugar seguro para recuperar toda es-
peranza: «Cuando ya nadie me escucha, Dios todavia me escucha. Cuando ya
no puedo hablar con ninguno, ni invocar a nadie, siempre puedo hablar con
Dios» (SpS 32). Junto a la oracién, viene la conversién. Para ser escuchados,
necesitamos el cambio interior, que nos permita de verdad poder dirigirnos
a Diosy alos demads: «Imaginate que Dios quiere llenarte de miel [simbolo de
la ternura y la bondad de Dios]; si estds lleno de vinagre, ;dénde pondrés la
miel?»*®. Necesitamos limpiarnos por dentro, para poder llenarnos de Dios;
alld donde hay vinagre y hiel, no puede haber miel. Es decir,

solo convirtiéndonos en hijos de Dios podemos estar con nuestro Padre comin. Rezar no
significa salir de la historia y retirarse en el rincén privado de la propia felicidad. El modo
apropiado de orar es un proceso de purificacién interior que nos hace capaces para Dios

y, precisamente por eso, capaces también para los demas (SpS 33).
Con la mirada en el cielo

El segundo lugar de aprendizaje de la esperanza es el «actuar» y el «sufrir».
Sin embargo, encontramos aqui una premisa en apariencia evidente: el reino
de Dios solo puede venir de Dios. «Ciertamente, no “podemos construir” el
reino de Dios con nuestras fuerzas; lo que construimos es siempre reino del
hombre con todos los limites propios de la naturaleza humana. El reino de
Dios es un don, y precisamente por eso es grande y hermoso, y constituye la
respuesta a la esperanza» (SpS 35). Huyendo de la sola praxis y del activis-
mo —dos bestias negras para el papa bavaro-, hemos de dejar hacer a Dios.
No podemos salvarnos a nosotros mismos, ni tampoco «merecer el cielo» en
sentido estricto, pues la solucién estd més en la santidad —que solo puede dar
Dios— que en la actividad.

46 Cf. Augustinus, In epistolam Ioannis ad Parthos tractatus decem 4, 6, en: Sancti Aurelii Augustini [...] opera
omnia, tomus 3, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1864, col. 2008 (Patrologiae Cursus Completus. Series Lati-
na, 35). Puede verse el comentario al respecto de M. Gelabert-Ballester, Esperanza cristiana: su relacién

con la fey sus lugares de aprendizaje, «Scripta Theologica» 54 (2022) num. 3, pp. 737-756.

43 o



Pablo Blanco Sarto

Podemos abrirnos nosotros mismos y abrir el mundo para que entre Dios: la verdad, el
amor y el bien. Es lo que han hecho los santos que, como «colaboradores de Dios», han

contribuido a la salvacién del mundo (cf. 1 Co 3, 9; 1 Ts 3, 2) (ibidem)*”.

El tercer «lugar» de la esperanza es el juicio final, a pesar de que sea esta una

realidad olvidada en la catequesis y en la predicacién. El juicio da justicia y es-

peranza a la vez. Aqui el papa alemdn no duda en citar incluso a pensadores

neomarxistas de la Escuela de Francfort, como Theodor Adorno (1903-1969)

y Max Horkheimer (1895-1973), quienes llegan a esta misma conclusién por

caminos muy distintos. El «<sufrimiento de los inocentes» reclama una justicia

mas alld de la humana, tantas veces incompleta.

47

4

oo}

Dios revela su rostro precisamente en la figura del que sufre y comparte la condicién del
hombre abandonado por Dios, toméandola consigo. Este inocente que sufre se ha conver-
tido en esperanza-certeza: Dios existe, y Dios sabe crear la justicia de un modo que noso-
tros no somos capaces de concebir y que, sin embargo, podemos intuir en la fe. Si, existe
la resurreccién de la carne. Existe una justicia. Existe la «revocacién» del sufrimiento

pasado, la reparacién que reestablece el derecho (n. 43)*°.

Ademas, nos encontramos en un contradictorio mundo en el que, por un lado, huye del dolor y, por otro,
segun algunos, van en aumento las complicaciones y los sufrimientos, también psiquicos. El estoicismo
estd de moda. «Precisamente cuando los hombres, intentando evitar toda dolencia, tratan de alejarse
de todo lo que podria significar afliccién, cuando quieren ahorrarse la fatiga y el dolor de la verdad, del
amory del bien, entonces caen en una vida vacia en la que quiza ya no existe el dolor, pero —enla quela
oscura sensacion de la falta de sentido y de la soledad- este es ain mucho mayor. Lo que cura al hombre
no es esquivar el sufrimiento y huir ante el dolor, sino la capacidad de aceptar la tribulacién, madurar
en ella y encontrar en ella un sentido mediante la unién con Cristo, que ha sufrido con amor infinito»
(SpS 37). El dolor y el sufrimiento engrandecen —si unen a Cristo— a las personas y a las sociedades.
«Pero una vez mas surge la pregunta: ;somos capaces de esto?» (SpS 39).

El juicio final, explica, no serd por tanto algo «<amenazante y lagubre» —reflejado a veces en el arte ba-
rroco—, aunque tampoco habra «un borrado» que suprima sin mas los pecados (cf. SpS 41). La justicia
constituye el argumento esencial —o al menos el mas convincente- en favor de la vida eterna, porque
«esimposible que la injusticia de la historia constituya la altima palabra» (SpS 43). «La gracia no excluye
la justicia», sigue diciendo, «y al final, en el banquete eterno, los malvados no se sentaran tranquila-
mente allado de las victimas, como si nada hubiese ocurrido» (SpS 44). «La eternidad es sumergirse en
el océano del amor infinito», habia dicho antes (SpS 12). Benedicto XVI habla asi del mds allad y de las
realidades ultimas con una decisién que puede admirar a mas de uno: cielo, infierno y purgatorio son
analizados con profundidad y amplitud. Al final, todo se remite a Cristo: «Algunos teélogos recientes
piensan que el fuego que arde, y que ala vez salva, es Cristo mismo, el Juez y Salvador. El encuentro

con El es el acto decisivo del juicio. Ante su mirada, toda falsedad se deshace. Es el encuentro con Ello

o 44



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

San Josemaria, en la recta final de su homilia, volvia a anudar las tres
virtudes teologales, como hacia ya la Epistola a los hebreos: «Crezcamos en es-
peranza, que de este modo nos afianzaremos en la fe, “verdadero fundamento
de las cosas que se esperan, y convencimiento de las que no se poseen” (11, 1)»,
y acudia de nuevo al gran amor: «Crezcamos en esta virtud, que es suplicar al
Sefior que acreciente su caridad en nosotros, porque sélo se confia de veras
en lo que se ama con todas las fuerzas. Y vale la pena amar al Sefior». A la
vez, apela a nuestra experiencia personal, al unir esas realidades presentes
en nuestra vida: Dios, amor y Jesus:

Vosotros habéis experimentado, como yo, que la persona enamorada se entrega segura,
con una sintonia maravillosa, en la que los corazones laten en un mismo querer. ;Y qué
serd el amor de Dios? ;No conocéis que por cada uno de nosotros ha muerto Cristo? Si, por

este corazén nuestro, pobre, pequefio, se ha consumado el sacrificio redentor de Jesus*’.

En fin, el santo aragonés dirige nuestra mirada hacia lo alto, hacia el mis
alla, a un futuro en buena compariia. «El cielo es la meta de nuestra senda
terrena. Jesucristo nos ha precedido y alli, en compariia de la Virgen y de san
José —a quien tanto venero-, de los dngeles y de los santos, aguarda nuestra
llegada»®’. Ese cielo estan descritos por Benedicto XVI con una especial poe-
siay teologia:

Seria el momento del sumergirse en el océano del amor infinito, en el cual el tempo —el an-
tesy el después- ya no existe. Podemos tnicamente tratar de pensar que este momento
es la vida en sentido pleno, sumergirse siempre de nuevo en la inmensidad del ser, a la

vez que estamos desbordados simplemente por la alegria (SpS 12)°".

que, quemandonos, nos transforma y nos libera parallegar a ser verdaderamente nosotros mismos. En
ese momento, todo lo que se ha construido durante la vida puede manifestarse como paja seca, vacua
fanfarroneria, y derrumbarse» (SpS 47).

49 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220a.

5

5

o

J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220b.

Tras esto abordaba el papa Ratzinger la dimensién comunitaria de la bienaventuranza eterna, de la

ey

eterna esperanza llena de amor, y ahi citaba alli de modo explicito un libro que considera como uno
de los inspiradores de su pensamiento teolégico: Catolicismo. Aspectos sociales del dogma (1938) de su
maestro Henri de Lubac (1896-1991). Se trata, pues, de un cielo solidario, nunca solitario: «Esta vida
verdadera, hacia la cual tratamos de dirigirnos siempre de nuevo, comporta estar unidos existencial-

mente en un “pueblo” y solo puede realizarse para cada persona dentro de este “nosotros”. Precisamente

45 o



Pablo Blanco Sarto

Zambullirse en ese océano infinito de amor, verdad y belleza que es Dios:
eso es el cielo y, por eso, es posible la esperanza. El cielo es el principal «lugar
de la esperanza». Esa bienaventuranza eterna que nace de la resurreccién de
Jesucristo —recordaba ahora san Josemaria—, al que hemos de confesar como
el Hijo de Dios, como verdadero Dios y verdadero hombre: «La divinidad de
nuestro camino —Jesus, camino, verdad y vida [Jn 14, 6]- es prenda segura
de que acaba en la felicidad eterna, si de El no nos apartamos»°>. Y exclama
entusiasmado, casi en éxtasis: «jEsperanzados! Ese es el prodigio del alma
contemplativa. Vivimos de fe, y de esperanza, y de amor; y la esperanza nos
vuelve poderosos»®®. Describia entonces el santo de lo ordinario lo méas ex-
traordinario: el cielo como el amor total, como la plenitud de ese amor en el
que hemos ido creciendo en esta vida y que se identifica con el mismo Dios
(cf. 1Jn 4, 8). «No lo olvidéis nunca: después de la muerte, os recibira el amor.
Y en el amor de Dios encontraréis, ademads, todos los amores limpios que ha-
béis tenido en la tierra»®*. Encomienda, en fin, esta navegacién hacia lo alto
a una buena guia:

Pidamos a Santa Maria, Spes nostra, que nos encienda en el afin santo de habitar todos
juntos en la casa del Padre. Nada podra preocuparnos, si decidimos anclar el corazén en
el deseo de la verdadera Patria: el Sefior nos conducira con su gracia, y empujara la barca

con buen viento a tan claras riberas®®.

La enciclica del papa bavaro concluia también presentando a Maria como
«estrella de la esperanza», como el altimo «lugar de la esperanza», aunque no
lo propone como un «lugar» en sentido estricto, aunque es evidente que hay
también personas que nos remiten de modo directo a esta virtud.

por eso presupone dejar de estar encerrados en el propio “yo”, porque sélo la apertura a este sujeto
universal abre también la mirada haciala fuente de la alegria, hacia el amor mismo, hacia Dios» (SpS 14).
La esperanza no es egoista, sino que se abre necesariamente a los demés: «Nadie vive solo —constata-.
Ninguno peca solo. Nadie se salva solo. En mi vida entra continuamente la de los otros: en lo que pienso,
digo, me ocupo o hago. Y viceversa, mi vida entra en la vida de los demas, tanto en el bien como en el
mal» (SpS 48). Véase F. Rodriguez, No nos salvamos solos. La Iglesia, comunidad de esperanza y salvacion,
en: Salvados en esperanza, pp. 115-130.

52 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220c.

53 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221a.

54 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221c.

55 J. Escriva de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221d; cf. P. O’Callaghan, Esperanza, p. 429—430.

o 46



La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

Las verdaderas estrellas de nuestra vida son las personas que han sabido vivir rectamen-
te. Ellas son luces de esperanza. Jesucristo es ciertamente la luz por antonomasia, el sol
que brilla sobre todas las tinieblas de la historia. Pero para llegar hasta El necesitamos
también luces cercanas, personas que dan luz reflejando la luz de Cristo, ofreciendo asi
orientacién para nuestra travesia. Y ;quién mejor que Maria podria ser para nosotros

estrella de esperanza? (SpS 49).

Los santos son los verdaderos testigos de la esperanza: quienes nos mues-
tran que la salvacién es posible. Por eso, Benedicto XVI acudia con la mas
santa con esta oracién: «Madre nuestra —terminaba la enciclica—, enséfianos
a creer, esperar y amar contigo. Indicanos el camino hacia su reino. Estrella
del mar, brilla sobre nosotros y guianos en nuestro camino» (SpS 50).

* %k k

Hemos visto, pues, cémo encontramos interesantes paralelismos entre auto-
res algo distantes en el tiempo como son san Josemaria y Joseph Ratzinger.
A pesar de la diferente metodologia, apreciamos en ambos autores una critica
auna esperanza puramente horizontal —las «pequefias» e incluso «falsas espe-
ranzas»—, que necesita ser completada con la dimensién teologal, esto es, con
el cristocentrismo de Jesds como «la gran esperanza», fundamento de todas
las demés. Por otra parte, apreciamos la importancia otorgada al perdén y la
misericordia, como fundamento objetivo y subjetivo de esa esperanza. En fin,
hemos advertido cémo ambos autores ven la tercera virtud teologal en rela-
cién con las demds virtudes infusas, pues la esperanza aislada se presenta sin
fundamento. La fe y la caridad ofrecen base y horizonte al mismo tiempo. En
fin, tanto Escrivd como Ratzinger tienen la mirada puesta en la bienaventu-
ranza eterna, pues tanto el juico final como el desiderium videre Deum y entrar
en comunién definitiva con Dios en la bienaventuranza eterna otorgan al
cristiano el deseo de seguir adelante en su camino. La esperanza es ancla
y estrella al mismo tiempo (cf. SpS 37, 39. 48. 49): fundamento y horizonte
ala vez. Encontramos, en fin, semejanzas en los mencionados «lugares de la
esperanza», especialmente cuando se habla de Maria como spes nostra, como
«estrella de la esperanzan.

47 o



Pablo Blanco Sarto

Bibliografia

Alviar J.-J., Paralelismos y divergencias entre la enciclica «Spe salvi» y escritos ante-
riores de Joseph Ratzinger, «Scripta Theologica» 54 (2022) num. 3, pp. 671695,
https://doi.org/10.15581/006.54.3.671-695.

Amiri R., Keys M. M., Benedict XV on liberal modernity’s need for the «ITheological
virtues” of faith, hope, and love, «Perspectives on Political Science» 41 (2012),
pp. 11-18.

Augustinus, In epistolam loannis ad Parthos tractatus decem 4, 6, en: Sancti Aurelii
Augustini [...] opera omnia, tomus 3, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1864, col. 1977-
2061 (Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, 35).

Benedicto XVI, Enciclica Spe salvi: Sobre la esperanza cristiana, 30.11.2007,
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/
hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html.

Blanco Sarto P., Benedicto XVI, ;un pensador posmoderno?, «Limite. Revista Inter-
disciplinaria de Filosofia y Psicologia» 9 (2014) num. 29, pp. 35-62.

Blanco Sarto P., Fe, razén y amor. Los discursos de Ratishona, «Scripta Theologica»
39 (2007) ndm. 3, pp. 767-782, https://doi.org/10.15581/006.39.11671.

Blanco Sarto P., The common priesthood of Lutherans and Catholics, «Roczniki Teo-
logiczne» 69 (2022) z. 11, pp. 105-133, http://dx.doi.org/10.18290/rt2269007.
Castillo Gutiérrez G., Una lectura educativa a la enciclica «Spe salvi» de Benedic-
to XVI, «Veritas: revista de filosofia y teologia» 2020 nam. 45, pp. 143-159.
Conesa F., El didlogo critico del cristianismo con la modernidad en la Enciclica «Spe
salvi» de Benedicto XVI, «Scripta Theologica» 54 (2022) num. 3, pp. 697-717,

https://doi.org/10.15581/006.54.3.697-717.

Conversaciones con monserior Escrivd de Balaguer, Madrid 2025.

De Ribera Martin ., El viaje de Ulises: la secularizacién de la Esperanza, en: La espe-
ranza: ancla y estrella. En torno a la enciclica «Spe salvi», coord. por J. Granados,
J. Noriega, Burgos 2008, pp. 53-68.

Del Cura S., «Spe salvi» y la Escatologia cristiana, en: El pensamiento de Joseph Rat-
zinger, tedlogo y papa, ed. S. Madrigal, Madrid 2009, pp. 149-193.

Doyle D., «Spe salvi» on eschatological and secular hope: A thomistic critique of an
augustinian encyclical, «Theological Studies» 71 (2010) issue 2, pp. 350-379,
https://doi.org/10.1177/004056391007100205.

Eine Kultur der Hoffnung bauen: Papst Benedikt XVI. und die Idee guter Zukunft,
Hrsg. C. Sedmak, M. P. Teixeira, Regensburg 2013.

o 48


https://doi.org/10.15581/006.54.3.671-695
https://doi.org/10.15581/006.39.11671
http://dx.doi.org/10.18290/rt2269007
https://doi.org/10.15581/006.54.3.697-717
https://doi.org/10.1177/004056391007100205

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

Escriva de Balaguer J., Amigos de Dios, edicién critico-histérica preparada por
A. Aranda, Madrid 2025.

Escriva de Balaguer J., Camino, Madrid 1989.

Eslava E., Ratzinger, marxismo y liberacién, «Cuestiones Teoldgicas» 52 (2025) nam.
117, pp. 1—23, https://orcid.org/0000-0002-2149-8958.

Ferndndez Cueto Gutiérrez J., Las aportaciones doctrinales sobre la Esperanza en
la Enciclica «Spe salvi» de Benedicto X VI en el contexto del reciente Magisterio de
la Iglesia, Roma 2013.

Francisco, Angelus, 17 de marzo de 2013, https://www.vatican.va/content/fran-
cesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html.
Francisco, Audiencia general, 21 de junio de 2017, https://www.vatican.va/con-
tent/francesco/es/audiences/2017/documents/papa-francesco_20170621_

udienza-generale.html

Gagliardi M., Lenciclica «Spe salvi». Alla luce della «Deus caritas est» e della teologia
di Joseph Ratzinger, «Communio» 215 (2008), pp. 59—79.

Garcia D., El rostro de la esperanza. Lectura cristoldgica de «Spe salvi», «Scriptorium
Victoriense» 58 (2011) no. 1-2, pp. 151-221.

Gardocki D., Christian hope as seen by J. Ratzinger / Benedict XV, «Verbum Vitae»
41 (2023) no. 2, pp. 271290, https://doi.org/10.31743/VV.14581.

Gelabert M., Una recepcion teolégica de la «Spe salvi», «Veritas. Revista de filosofia
y teologia» 3 (2008) ntum. 18, pp. 35-37.

Gomez E., The moorings of «Spe salvi» in the letters of Saint Paul, «Philippiniana Sa-
cra» 44 (2009) no. 131, pp. 235-257, https://doi.org/10.55997/ps2001xliviziai.

Gutiérrez Jaramillo M., La enciclica «Spe salvi» del papa Benedicto XVI en la
dialéctica de la esperanza activa, «Theologica Xaveriana» 59 (2009) nim. 168,
pp. 393—422.

[lanes Mestre J. L., Cristo, esperanza del mundo: reflexiones sobre la enciclica «Spe
salvi», Madrid 2011.

[lanes Mestre J. L., La teologia en las épocas moderna y contempordnea, en: J. L. Illa-
nes, J.1. Saranyana, Historia de la teologia, Madrid 1995, pp. 374-377.

La speranza, attesa di un eterno gia donato: Commenti all’Enciclica «Spe salvi» di Be-
nedetto XVI, ed. G. Russo, Torino 2008.

Larra Ramos J. de D., El realismo de la esperanza. La simbiosis entre las esperan-
zas y la gran esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella. En torno a la enciclica
«Spe salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega, Burgos 2008, pp. 71-95.

Migut U., Horyzonty nadziei chrzescijariskiej w swietle encykliki Benedykta XVI «Spe
salvi» oraz teologii posoborowej, «Studia Elblaskie» 20 (2019), pp. 403-416.

49 o


https://orcid.org/0000-0002-2149-8958
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html
https://doi.org/10.31743/VV.14581
https://doi.org/10.55997/ps2001xliv131a1

Pablo Blanco Sarto

Mondin B., Storia della teologia, t. 4: Epoca contemporanea, Bologna 2019.

Murillo I., Critica moderna de la esperanza cristiana. Progreso y esperanza, en: Sal-
vados en esperanza. Comentarios a la enciclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord.
por J. Garcia Rojo, J. R. Flecha, Salamanca 2008, pp. 25-44.

Noriega J., Cuando el amor se transforma en esperanza, en: La esperanza: ancla
y estrella. En torno a la enciclica «Spe salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega,
Burgos 2008, pp. 127-144.

Nuriez J., El fundamento biblico de «Spe salvi», en: Salvados en esperanza. Comenta-
rios a la enciclica de Benedicto X VI «Spe salvi», coord. por J. Garcia Rojo, J. R. Fle-
cha, Salamanca 2008, pp. 77-94.

O’Callaghan P., Esperanza, en: Diccionario de San Josemaria Escrivd de Balaguer,
coord. J.L. llanes, Burgos 2013, pp. 424—430.

O’Callaghan P., La virtud de la esperanza y la ascética cristiana en algunos escritos
del Beato Josemaria Escrivd, Fundador del Opus Dei, «<Romana: boletin de la Pre-
latura de la Santa Cruz y Opus Dei» 12 (1996) nam. 23, pp. 262-279, https://da-
dun.unav.edu/bitstreams/58dc8oes-f72a-4e6d-bb2e-2a08b27ce57f/download.

Ratzinger J., Auf Christus schauen. Eintibung in Glaube, Hoffnung, Liebe, Freiburg
1989; tr. esp.: Mirar a Cristo. Ejercicios de fe, esperanza y amor, Valencia 2005.

Ratzinger J., Bilder der Hoffnung. Wanderungen im Kirchenjahr, Freiburg 1997;
tr. esp.: Imdgenes de la esperanza. Itinerarios para el ario litirgico, Madrid 1998.

Ratzinger J., Die Hoffnung des Senfkorns, Meitingen 1973.

Ratzinger J., Einfiihrung in das Christentum, Minchen 1968; tr. esp.: Introduccion
al cristianismo. Lecciones sobre el credo apostdlico, Salamanca 2001.

Ratzinger J., Eschatologie — Tod und ewiges Leben, en: J. Auer, J. Ratzinger, Kleine
katholische Dogmatik, Regensburg 1977; tr. esp.: Escatologia, Barcelona 2007.
Ratzinger J., Glaube und Zukunft, Minchen 1970; tr. esp.: Fe y futuro, Salaman-

ca 1972.

Ratzinger J., Informe sobre la fe, Madrid 200s5.

Rodriguez L., Los suceddneos de la esperanza, en: Salvados en esperanza. Comenta-
rios a la enciclica de Benedicto X VI «Spe salvi», coord. por J. Garcia Rojo, J.R. Fle-
cha, Salamanca 2008, pp. 45-58.

Rowland T., Variations on the theme of Christian hope in the work of Joseph Ratzin-
ger/Benedict XVI, «Communio» 35 (2008), pp. 210-211.

Sanchez L., Renacidos para la esperanza: Pablo y la esperanza cristiana, en: La espe-
ranza: ancla y estrella. En torno a la enciclica «Spe salvi», coord. por J. Granados,
J. Noriega, Burgos 2008, pp. 39-52.

Saranyana J.-1., Historia de la teologia cristiana (750-2000), Pamplona 2020.

* 50


https://dadun.unav.edu/bitstreams/58dc80e5-f72a-4e6d-b62e-2a08b27ce57f/download
https://dadun.unav.edu/bitstreams/58dc80e5-f72a-4e6d-b62e-2a08b27ce57f/download

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaria Escriva...

Vargas A., Eslava E., Ratzinger: de la esperanza moderna a la esperanza de la salva-
cién (pro manuscripto) 2025.

Varo F., Alegres con esperanza. Textos de San Pablo meditados por San Josemaria,
Madrid 2009.

Vazquez de Prada A., El fundador del Opus Dei, t: 3: Los caminos divinos de la tierra,
Madrid 2003.

Vilanova E., Historia de la teologia cristiana, t: 3: Siglos XVIII, XIX y XX, Barcelona
1980.

Waldemar J. T., Encyklika «Spe salvi»: Sladami Augustyna, «Vox Patrum» 52 (2008)
nr 2, pp. 1181-1188, https://bibliotekanauki.pl/articles/613912.pdf.

51 e


https://bibliotekanauki.pl/articles/613912.pdf




