
rocznik 57 • 2025 • strony 21–52

Historia artykułu • Zgłoszony: 2 października 2025 • Zaakceptowany: 15 października 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Pablo Blanco Sarto

	K https://orcid.org/0000-0001-9497-1649

  pblanco@unav.es

Universidad de Navarra
	� https://ror.org/02rxc7m23

La esperanza del cristiano (1968) 
de Josemaría Escrivá. Una lectura al hilo 

de la encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI

	' https://doi.org/10.15633/acr.5702

https://orcid.org/0000-0001-9497-1649
mailto:pblanco@unav.es
https://ror.org/02rxc7m23


  22

Pablo Blanco Sarto

Resumen

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá. Una lectura al hilo de la encíclica «Spe salvi» 
de Benedicto XVI

Una comparación entre autores algo distantes en el tiempo ‒como son san Josemaría Escrivá y Jo-
seph Ratzinger‒ nos lleva a interesantes paralelismos. A pesar de la diferente metodología –más 
fenomenológico y espiritual en el santo; más intelectual y en perspectiva escatológica en el teólo-
go– apreciamos en ambos autores una crítica a una esperanza puramente horizontal, que necesita 
ser completada con la dimensión teologal, el cristocentrismo, la importancia del perdón y la mi-
sericordia, la relación con las demás virtudes infusas y la mirada hacia la bienaventuranza eterna. 
Encontramos también semejanzas en los «lugares de la esperanza».

Palabras-clave: Cristo, cielo, perdón, virtud teologal

Abstract

Christian’s hope (1968) by Josemaría Escrivá. A reading in light of Benedict XVI’s encyclical «Spe salvi»

Comparing authors from dif ferent eras, such (as St. Josemaría Escrivá and Joseph Ratzinger) reveals 
interesting parallels. Despite their dif ferent methodologies — more phenomenological and spiritual 
in the saint, and more intellectual and eschatological in the theologian, both authors critique a pu-
rely horizontal hope that needs to be complemented by the theological dimension, the Christocen-
trism, the importance of forgiveness and mercy, the relationship with the other infused virtues, and 
the gaze towards the eternal bliss. Similarities can also be found in the «places of hope».

Keywords: Christ, heaven, forgiveness, theological virtue



23 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Los santos son «testigos y compañeros de esperanza»1, repetía el papa Fran-
cisco, quien convocó este trepidante año de la esperanza que estamos vivien-
do. La esperanza es estar abiertos al Dios de las sorpresas. El Jubileo de la 
tercera virtud teologal constituye así un buen motivo para volver sobre este 
tema, y  permanecer «alegres en la esperanza» (Rm 12,  12), como dice san 
Pablo. «Espéralo todo de Jesús», había escrito san Josemaría en 19322, hasta 
llegar a  la homilía pronunciada el 8 de junio de 1968, predicada el sábado 
de témporas de Pentecostés. Ese año estaba siendo complicado: hasta ese 
momento, en Saigón (Vietnam) la embajada de Estados Unidos fue ataca-
da por guerrilleros vietcong; en Checoslovaquia comenzaba la Primavera de 
Praga, y se registraba una nevada atípica en la Ciudad de México; en Sicilia, 
un terremoto dejó un saldo de 231 muertos y 262 heridos, mientras en Thule 
(Groenlandia), se estrellaba un bombardero estadounidense B-52 con cuatro 
bombas atómicas a bordo; en Seúl, una unidad comando norcoreana intentó 
asesinar a Park Chung-hee en la Casa Azul, pero felizmente fracasó; en el mar 
Mediterráneo, frente a  las costas de Israel, se hundía el submarino israelí 
Dakar, ofreciendo un saldo de 69 muertos. Y esto solo en el mes de enero. Ha-
cía falta, por tanto, esperanza. En mayo tenía lugar el «mayo francés», que san 
Josemaría había seguido con especial interés, como señaló Andrés Garrigó3. 

Utopía y esperanza cristiana

La llamada «revolución del 68» fue un movimiento social que se dio en Fran-
cia y en otros países, caracterizado por protestas estudiantiles y sindicales, 
y se llevó a cabo durante mayo y junio de ese año, precisamente cuando san 

1	 Francisco, Audiencia general, 21 de junio de 2017, https://www.vatican.va/content/francesco/es/audien-
ces/2017/documents/papa-francesco_20170621_udienza-generale.html

2	 J. Escrivá de Balaguer, Consideraciones espirituales, pro manuscripto, p. 67; después en J. Escrivá de 
Balaguer, Camino, Madrid 1989, n. 731. Utilizo aquí la edición crítica de Amigos de Dios, preparada por 
Antonio Aranda, en Rialp, Madrid 2025, y los datos en ella contenida; seguimos la numeración ofrecida 
en este volumen.

3	 Datos extraídos de 1968, https://es.wikipedia.org/wiki/1968; cf. Andrés Garrigó: «Que Escrivá aceptara 
hablar con Gaceta Universitaria en plena dictadura era una apuesta por la libertad», https://conversacio-
nescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apues-
ta-por-la-libertad/ (02.04.2025); cfr. Conversaciones con monseñor Escrivá de Balaguer, Madrid 2025, 
nn. 39–40.

https://es.wikipedia.org/wiki/1968
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/


  24

Pablo Blanco Sarto

Josemaría predicaba esa meditación. Supuso una serie de protestas, formada 
por estudiantes contrarios al capitalismo, el imperialismo, el autoritarismo 
y la sociedad de consumo. En Alemania, los disturbios estudiantiles habían 
comenzado en 1967, cuando el estudiante Benno Ohnesorg recibió un dispa-
ro de un policía durante una protesta contra la visita de Mohammad Reza 
Pahlavi, el sah de Irán. Se considera que el movimiento comenzó formalmente 
después del intento de asesinato del líder activista estudiantil Rudi Dutschke 
el 11 de abril de 1968, y provocó varias protestas en toda la República federal. 
El movimiento crearía cambios duraderos en la cultura alemana y la llamada 
«generación del 68». Existe aquí, pues, un punto de conexión entre Josemaría 
Escrivá y Joseph Ratzinger, como veremos a continuación: entre un santo 
contemporáneo y un teólogo que llegó a papa y escribió precisamente una 
encíclica sobre la esperanza4.

Una teología de la esperanza

Vayamos así a los orígenes de estas ideas en tierras germanas. La «teología 
de la esperanza» había sido propuesta por el teólogo evangélico Jürgen Molt-
mann (1926-2024), quien en 1964 había publicado con gran éxito su Teología de 
la esperanza, con el que se había convertido en la figura más representativa de 
la teología protestante de aquel entonces5. Introducía en la teología el «princi-
pio esperanza» del filósofo Ernst Bloch (1885–1977), al proponer todo el men-
saje cristiano en clave escatológica. La esperanza será lo más determinante 
de la vida cristiana; es más, la praxis –también política– será indispensable 
para transformar el futuro. Del origen del ser pasamos al futuro del devenir. 
Todo esto tendrá un inevitable desenlace en la utopía política de las teologías 
de la liberación, de la cruz y de la revolución6. 

«Poco después mi trabajo me llevó a ocuparme del pensamiento de Ernst 
Bloch ‒evocaba el Ratzinger teólogo años después‒, para quien el “principio 

4	 Movimiento estudiantil alemán, https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_estudiantil_alem%C3%A1n 
(02.04.2025).

5	 Cf. B. Mondin, Storia della teologia, t. 4: Epoca contemporanea, Bologna 2019, pp. 489–490; E. Vilanova, 
Historia de la teología cristiana, t. 3: Siglos XVIII, XIX y XX, Barcelona 1992, pp. 771–774.

6	 Cf. J. L. Illanes, La teología en las épocas moderna y contemporánea, en: J. L. Illanes, J. I. Saranyana, His-
toria de la teología, Madrid 1995, pp. 374–377; E. Vilanova, Historia de la teología cristiana, t. 3, Barce-
lona 1989, pp. 772–773; J.-I. Saranyana, Historia de la teología cristiana (750–2000), Pamplona 2020, 
pp. 708–713.

https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_estudiantil_alem%C3%A1n


25 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

de la esperanza” es la figura especulativa central». Según Bloch, la esperanza 
es la ontología de lo aún no existente, pues una filosofía justa no debe pensar 
en estudiar lo que es ‒sería algo conservador o reaccionario‒, sino a preparar 
lo que aún no es: la utopía, el futuro, lo que ha de venir. Las nuevas categorías 
eran progreso, esperanza, optimismo, evolución y revolución. 

La tarea del hombre creativo es, por tanto, la de crear el mundo justo que aún no existe; 

para esta tarea tan elevada la filosofía debe desempeñar una tarea decisiva: se convierte 

en el laboratorio de la esperanza, en la anticipación del mundo del mañana en el pensa-

miento, en la anticipación de un mundo razonable y humano. 

Así, aquí la esperanza es «la virtud de una ontología de lucha, la fuerza 
dinámica de la marcha hacia la utopía». Por el contrario, para Ratzinger, «el 
fin de la esperanza cristiana es el reino de Dios, es decir la unión de hombre 
y mundo con Dios mediante un acto del divino poder y amor»7.

En su famosa Introducción al cristianismo, dictada en 1967, el mismo año en 
que tenían lugar las revueltas estudiantiles en Alemania, acudía a la perspec-
tiva mesiánica del pueblo escogido en la figura de Moisés. Esto significa que 
el cristianismo mira siempre a un futuro mejor e inmejorable: el que es «fe 
en la creación y que por eso cree en el primado del Logos, en la inteligencia 
creadora como principio y origen, lo acepta también como fin, como futuro, 

7	 J. Ratzinger, Auf Christus schauen. Einübung in Glaube, Hoffnung, Liebe, Freiburg 1989; tr. esp.: Mirar 
a Cristo. Ejercicios de fe, esperanza y amor, Valencia 2005, pp. 47, 52. Criticando la ideología del progreso, 
Ratzinger continuaba con las siguientes palabras: «El optimismo ideológico es, en realidad, una pura 
fachada de un mundo sin esperanza, un mundo que con esta fachada ilusoria quiere esconder su propia 
desesperación. Sólo así se explica la desmesurada e irracional angustia, el miedo traumático y violento 
que irrumpe, cuando un accidente en el desarrollo técnico o económico plantea dudas sobre el dogma 
del progreso» (ibidem, p. 54). Por el contrario, fundamentaba la esperanza cristiana en los ejemplos 
bíblicos de Jeremía, el Apocalipsis y el sermón de la montaña, donde no aparece un éxito fácil sino con 
una cierta condición escatológica, así como en los desarrollos de Buenaventura, Tomás de Aquino y el 
Catecismo romano (cf. ibidem, pp. 55–72). Así, animaba a unir la esperanza con las demás virtudes teo-
logales, para alcanzar su totalidad: «El amor buscado por la esperanza cristiana a la luz de la fe no es 
un asunto particular, individual, no se cierra en un pequeño mundo privado. Este amor me abre todo 
el universo, que por medio del amor se convierte en “paraíso”» (ibidem, p. 73). Para superar la melanco-
lía y la pereza espiritual, el «pelagianismo burgués» y el «pelagianismo de los piadosos», en la Iglesia, 
y no caer en «un exceso de actividad exterior» para «colmar la íntima miseria y la pereza del corazón, 
que siguen a la falta de fe, de esperanza y de amor a Dios y a su imagen reflejada en el hombre». Si «no 
se atreve ya a lo auténtico y grande, tiene necesidad de preocuparse con las cosas penúltimas. Y sin 
embargo ese sentimiento de “demasiado poco” sigue creciendo» (ibidem, p. 80; cf. pp. 84–90).



  26

Pablo Blanco Sarto

como lo venidero». No es nostalgia del pasado ni «mirar pura y simplemen-
te a lo eterno», sino «mirar hacia adelante, tantear con esperanza». Pero la 
esperanza no se puede plantear sola y aislada, pues se convertiría en mera 
utopía. La segunda virtud teologal se mueve así entre el pasado, el presente 
y el futuro, aunque los dos primeros no nos gusten demasiado. «Este es el ho-
rizonte comprensivo de lo cristiano, que se aleja tanto de la metafísica pura 
[y atemporal] como de la ideología del futuro propuesta por el marxismo». 
Por eso no podemos idealizar la esperanza como si de una utopía se tratara: 
«el signo del futuro será la cruz, su rostro en el mundo será un rostro lleno 
de sangre y heridas»8.

En 1970 publicó una serie de conversaciones radiofónicas con el título 
Fe y futuro, además de una serie de homilías publicadas tres años después 
con el título La esperanza del grano de mostaza9. Pero sobre todo será su Esca-
tología (1977), de la cual Ratzinger se sentía especialmente orgulloso, donde 
abordó algunos de los temas contenidos sobre este gran catalizador de la vida 

8	 J. Ratzinger, Einführung in das Christentum, München 1968; tr. esp.: Introducción al cristianismo. Leccio-
nes sobre el credo apostólico, Salamanca 2001, p. 203; cf. también pp. 103, 106. Aquí diferencia claramente 
entre la concepción cristiana de la esperanza y su versión marxista, que la convierte en pura utopía, en 
mero «paraíso comunista» que nunca llega. El principio marxista «se apoya en la pasividad, porque el 
proletariado es el paciente salvador del mundo». Mientras para el cristianismo es uno el redentor del 
mundo, para el marxismo lo será una colectividad que se resuelve al final en el anonimato, en nadie. 
Pero el cristianismo mueve a la acción, a la iniciativa también personal, porque no hay nada más activo 
que el amor. En este «está también incluido el principio de la esperanza que, superando el instante y su 
aislamiento, corre en busca del todo» (ibidem, pp. 222, 225). La esperanza culmina en el amor que no 
desaparecerá nunca, pues «el amor nunca se extingue» (1 Co 13, 8). 

9	 J. Ratzinger, Glaube und Zukunft, München 1970; tr. esp.: Fe y futuro, Salamanca 1972. J. Ratzinger, Die 
Hoffnung des Senfkorns, Meitingen 1973. En este volumen, que contiene una serie de meditaciones a lo 
largo del año, aparece por ejemplo «Die Gabe des Geistes als Frucht des Kreuzes» (ibidem, pp. 18–20), 
«Der Leib und die himmlische Herrlichkeit» (ibidem, pp. 26–28), «Beten für den Toten» (ibidem, pp. 
34–36), o «“Dein Reich komme”» (ibidem, pp. 37–39). En este último texto, se planteaba que «la espe-
ranza cristiana era una palabra vacía y que, por lo tanto, sigue la ley de aquello que está vacío». Así, la 
verdadera esperanza estaría «en la primera y la segunda venida de Jesucristo»: «Si la “primera venida” 
de Jesús ha llegado de una vez por todas, entonces también llegará la “segunda venida”. Si todos han 
podido entrar en el establo, entonces este se convierte en el lugar de la santidad. En el establo se divide 
el mundo. El Niño rechazado es el juico, y también la salvación» (ibidem, p. 38). Y terminaba con la 
siguiente pregunta: «La verdadera alegría es el regalo para la comunión, al reconocer a Dios como algo 
suyo. ¿Y no tendríamos que aprender también a prepararnos para ello de una forma completamente 
nueva?» (ibidem, p. 39).



27 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

cristiana10. En este manual, del que Ratzinger se mostraba especialmente 
orgulloso, criticó la teología de la esperanza de Moltmann, pues suponía una 
mundanización (Verweltlichung) de la perspectiva escatológica: secularizar-
la para convertirla en una esperanza meramente humana. Allí se reducía el 
tiempo escatológico al futuro histórico, sacándolo del ámbito de la eternidad. 
Consistía así en una secularización del mensaje escatológico cristiano: «Ser 
cristiano significa hacer frente a la situación del presente a partir del futu-
ro»11. De esta manera, la teología de la esperanza se convirtió después en 
teología política, teología de la revolución, de la liberación, indigenista o de 
la raza negra, a partir de una matriz ideológica o dialéctica. «En cuanto la 
escatología se convierte en utopía política –añade–, la esperanza cristiana 
pierde su poder»12. 

10	 J. Ratzinger, Eschatologie — Tod und ewiges Leben, en: J. Auer, J. Ratzinger, Kleine katholische Dogmatik, 
Regensburg 1977; tr. esp.: Escatología, Barcelona 2007.

11	 J. Ratzinger, Escatología, p. 65.
12	 J. Ratzinger, Escatología, p. 66. Sobre este tema, puede verse T. Rowland, Variations on the theme of Chris-

tian hope in the work of Joseph Ratzinger/Benedict XVI, «Communio» 35 (2008), pp. 210–211; I. Murillo, 
Crítica moderna de la esperanza cristiana. Progreso y esperanza, en: Salvados en esperanza. Comentarios a la 
encíclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. por J. García Rojo, J. R. Flecha, Salamanca 2008, pp. 25–44; 
S. Del Cura, «Spe salvi» y la Escatología cristiana, en: El pensamiento de Joseph Ratzinger, teólogo y papa, ed. 
S. Madrigal, Madrid 2009, pp. 149–193; R. Amiri, M. M. Keys, Benedict XVI on liberal modernity’s need for 
the «Theological virtues» of faith, hope, and love, «Perspectives on Political Science» 41 (2012), pp. 11–18; 
E. Eslava, Ratzinger, marxismo y liberación, «Cuestiones Teológicas» 52 (2025) núm. 117, pp. 1‒23; A. Var-
gas, E. Eslava, Ratzinger: de la esperanza moderna a la esperanza de la salvación (pro manuscripto) 2025. 
En su comentado y polémico Informe sobre la fe (1985), el prefecto bávaro recordaba que «la Iglesia debe 
encontrar el lenguaje apropiado para un mensaje permanentemente válido: la vida es algo extremada-
mente serio, y hemos de estar atentos para no rechazar la oferta de vida eterna –de eterna amistad con 
Cristo–, que se le hace a cada uno» (J. Ratzinger, Informe sobre la fe, Madrid 2005, pp. 159–160). 

	 Se ocupaba también de la tercera virtud teologal igualmente en Mirar a Cristo (1989) e Imágenes de espe-
ranza (1997): Bilder der Hoffnung. Wanderungen im Kirchenjahr, Freiburg 1997. En este título que recoge 
una síntesis entre arte y teología, aparece un texto titulado «Pascua», que termina con las siguientes 
palabras: «A este camino [de vida eterna] nos invitan las campanas de Pascua. Continuamente encu-
entran al hombre en la noche. Pero allí donde pueden tocar el corazón, la noche cede ante la oscuridad, 
se disipa la oscuridad y se convierte en día» (J. Ratzinger, Imágenes de la esperanza. Itinerarios para el 
año litúrgico, Madrid 1998, p. 41). En «La ascensión de Cristo al cielo» evoca «el recuerdo de la noche de 
Getsemaní: el lugar del pavor se convierte en el lugar de la esperanza» (ibidem, p. 59). En «A los pies de 
la cúpula de San Pedro», refiriéndose al cementerio del Campo Teutónico, con motivo de la festividad 
de Todos los Santos, predicaba el entonces prefecto: «Así, sobre la muerte se yergue aquí el signo de 
esperanza: quien se hace enterrar en este lugar, se aferra a la esperanza, a la victoriosa fe de Pedro y de 
los mártires. […] Así, el cementerio, el lugar de la tristeza y la caducidad, se ha convertido en un lugar 
de esperanza. […] Esta transformación del lugar de tristeza en un lugar de esperanza se percibe también 



  28

Pablo Blanco Sarto

Lógicamente iba más allá al proponer toda una teología de la esperanza, 
donde volvía a insistir en la relación con la caridad: «La esperanza existe úni-
camente donde se da el amor. El ser humano puede esperar, porque en el Cris-
to crucificado ha surgido el amor más allá y por encima de la muerte». Cristo 
es la gran esperanza, fundamento de toda esperanza humana y personal; más 
en concreto, toda nuestra esperanza está cifrada en la resurrección de Jesús, 
el Cristo: «para el nuevo testamento, resurrección es un acontecimiento posi-
tivo, una palabra de esperanza». «Si Cristo no ha resucitado, vana es nuestra 
fe» (1Co 15, 14), vana es nuestra esperanza; pero en ella podemos esperar un 
mundo mejor, que «no es un producto del pensamiento técnico, sino basado 
en la espiritualidad judeocristiana». No estamos abocados a un nirvana, al 
eterno retorno de lo mismo, a la esperanza vacía. Cabe el progreso que ha de 
confluir en el verdadero y definitivo progreso: la resurrección de Cristo y, en 
ella, la de todos nosotros, en el último día. Allí, en la parusía, alcanzaremos 
la plenitud del reino de Dios: «ya no habrá muerte, ni luto, ni llanto, ni dolor, 
porque todo lo viejo habrá desaparecido» (Apc 21, 14)13.

La esperanza en 1968

Yendo ahora a san Josemaría, podemos apreciar cómo estaba muy atento en 
ese año a  los acontecimientos del mundo y a  las tensiones que surgían en 
torno al mes de mayo. En medio de este clima de cambio, continuó promo-
viendo su mensaje sobre la importancia de vivir la fe en la vida cotidiana y la 
necesidad de encontrar a Dios en el trabajo y en las actividades diarias. En ese 
contexto, enfatizó también la importancia de la estabilidad y la paz interior, 
animando a los miembros del Opus Dei a ser luz en medio de la confusión, 
y a vivir su vocación con alegría y firmeza. Su enfoque en la santificación 
del trabajo y la vida ordinaria se volvió aún más relevante en un momento 
en que muchos cuestionaban las estructuras tradicionales. En este contexto, 

en la forma exterior de este cementerio, de los cementerios cristianos en general: lo embellecen flores 
y árboles; lo adornan signos de amor y solidaridad. Es como un jardín, un pequeño paraíso de paz en 
un mundo sin paz y, por tanto, un signo de vida nueva. El cementerio como lugar de esperanza: esto es 
cristiano» (ibidem, p. 96; cf. también ibidem, pp. 99–103).

13	 J. Ratzinger, Imágenes de la esperanza, pp. 72, 117, 197. Cf. M. Gagliardi, L’enciclica «Spe salvi». Alla luce 
della «Deus caritas est» e della teologia di Joseph Ratzinger, «Communio» 215 (2008), pp. 59‒79; J. Noriega, 
Cuando el amor se transforma en esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella. En torno a la encíclica «Spe 
salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega, Burgos 2008, pp. 127‒144.



29 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

pronunció la homilía La esperanza del cristiano, la cual comenzaba evocando 
la mencionada cita: 

Hace ya bastantes años, con un convencimiento que se acrecentaba de día en día, escribí: 

«espéralo todo de Jesús: tú no tienes nada, no vales nada, no puedes nada. Él obrará, si 

en Él te abandonas». Ha pasado el tiempo, y aquella convicción mía se ha hecho aún más 

robusta, más honda. He visto, en muchas vidas, que la esperanza en Dios enciende mara-

villosas hogueras de amor, con un fuego que mantiene palpitante el corazón, sin desáni-

mos, sin decaimientos, aunque a lo largo del camino se sufra, y a veces se sufra de veras14. 

Y concluía con las siguientes palabras, de tipo programático, donde la es-
peranza no está solo en el cielo, sino también en esta tierra: «Un cristiano 
sincero, coherente con su fe, no actúa más que cara a Dios, con visión sobre-
natural; trabaja en este mundo, al que ama apasionadamente, metido en los 
afanes de la tierra, con la mirada en el cielo»15. Allí, tras citar de nuevo a san 
Pablo (Rm 5, 1–5; 12, 12) y  tras haber hablado de la «vida divina» opuesta 
a  la «vida animal»16 (en un apartado llamado «Esperanzas terrenas y espe-
ranza cristiana»), explica lo que esta no es esta virtud teologal: «un asidero 
para seguir deambulando sin complicaciones, sin inquietudes de conciencia»; 
«un expediente que permite aplazar sine die la oportuna rectificación de la 

14	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, edición crítico-histórica preparada por A. Aranda, Madrid 2025, 
n. 205a. Véase P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza y la ascética cristiana en algunos escritos del Beato 
Josemaría Escrivá, Fundador del Opus Dei, «Romana: boletín de la Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei» 
12 (1996) núm. 23, pp. 262–279.

15	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 206c. De ese mismo año es la resolución del marquesado de 
Peralta, una polémica que supuso un desgaste importante para el fundador del Opus Dei: «Ya os he 
abierto mi conciencia: es, de mi parte, una obligación razonable y sobrenatural. / Un abrazo muy grande. 
Contento, de tanta labor de almas que hacéis en esa queridísima tierra nuestra. / Os quiere y os bendice 
vuestro Padre, / Mariano». Pasado el plazo legal de tres meses sin que nadie impugnase la petición del 
título, se presentó –el 26 de abril de 1968– la documentación pertinente. El decreto de 24 de julio reco-
noce al solicitante el título de Marqués de Peralta; y el despacho de rehabilitación lleva fecha de 5 de 
noviembre de 1968. «No falló el Fundador en sus previsiones. Hubo críticas, gritería y rasgaduras de 
vestimenta. A todo esto, el Padre no abrió la boca ni hizo siquiera mención del título. Al correr de los 
meses el alboroto se fue apaciguando y, pasado un tiempo prudencial, don Josemaría, como había 
decidido desde el principio, hizo cesión de su título al hermano» (A. Vázquez de Prada, El fundador del 
Opus Dei, t. 3: Los caminos divinos de la tierra, Madrid 2003, pp. 558‒559).

16	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 206c. Sobre los textos paulinos, puede verse: F. Varo, Alegres 
con esperanza. Textos de San Pablo meditados por San Josemaría, Madrid 2009; P. O’Callaghan, La virtud 
de la esperanza, pp. 262–279.



  30

Pablo Blanco Sarto

conducta, la lucha para alcanzar metas nobles y, sobre todo, el fin supremo de 
unirnos con Dios»17. Es decir, el procrastinar para desesperar: «Yo diría que 
ése es el camino para confundir la esperanza con la comodidad», que lleva a la 
decadencia humana y sobrenatural, antropológica y teologal: 

Con un alma tímida, encogida, perezosa, la criatura se llena de sutiles egoísmos y se 

conforma con que los días, los años, transcurran sine spe nec metu, sin aspiraciones que 

exijan esfuerzos, sin las zozobras de la pelea: lo que importa es evitar el riesgo del desaire 

y de las lágrimas18. 

Tampoco es la esperanza «poesía fácil» ni lleva a «una ilusión, a un ensueño 
utópico, al simple consuelo ante las congojas de una vida difícil», por la que 
la «¡falsa esperanza!» se convierte «en una frívola veleidad, que a nada con-
duce»19. De nuevo la utopía o una falsa distopía que solo genera miedo ante el 
futuro incierto y perverso: de las esperanzas pequeñas hemos de ir a «la gran 
esperanza», Jesucristo, como la llamará después Benedicto XVI. La esperanza 
cristiana no es optimismo ingenuo: es certeza de que Dios trabaja incluso en 
el silencio. No constituye, sin embargo, esta una llamada a la pasividad: «Esta 
precariedad no sofoca la esperanza. Al contrario, cuando reconocemos las 
pequeñeces y la contingencia de las iniciativas terrenas, ese trabajo se abre 
a la auténtica esperanza, que eleva todo el humano quehacer y lo convierte 
en lugar de encuentro con Dios»20. Describía después Escrivá el fundamento 
de la esperanza: la condición filial, verdadero centro de gravedad de la espi-
ritualidad por él predicada: «A mí, y deseo que a vosotros os ocurra lo mismo, 
la seguridad de sentirme ‒ de saberme ‒ hijo de Dios me llena de verdadera 
esperanza», al considerarme hijo de Dios en el Hijo. 

17	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207a; cf. P. O’Callaghan, Esperanza, en: Diccionario de San 
Josemaría Escrivá de Balaguer, coord. J. L. Illanes, Burgos 2013, pp. 426, 427‒429.

18	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207b.
19	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207c.
20	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208b.



31 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Por esto, la esperanza no me separa de las cosas de esta tierra, sino que me acerca a esas 

realidades de un modo nuevo, cristiano, que trata de descubrir en toda la relación de la 

naturaleza, caída, con Dios Creador y con Dios Redentor21.

El fundamento de la esperanza

Spe salvi facti sumus: «Salvados en / por la esperanza» (Rm 8, 24); así se titu-
laba la segunda encíclica de Benedicto XVI, aparecida con fecha del 30 de no-
viembre de 2007, fiesta de san Andrés, apóstol a quien los orientales profesan 
una especial devoción, en vísperas del adviento, tiempo de espera y esperan-
za. Benedicto XVI publicaba su segunda encíclica sobre esta virtud teologal, 
tras la dedicada a la caridad en enero de 2006, y titulada Deus caritas est. En 
esta nueva encíclica se aprecia un intenso tono ecuménico, por ejemplo, cuan-
do aludía a la doctrina sobre el purgatorio (cf. Spe salvi, [en adelante: SpS] 48) 
y, a la vez, el papa alemán propone un diálogo crítico con la modernidad en 
torno al tema de la esperanza. El que había sido como prefecto el «guardián 
de la fe» era ahora también el papa del amor y la esperanza. La «crisis actual 
de la fe» es sobre todo «una crisis de la esperanza cristiana» (SpS 17), afirmaba. 
A pesar de la curiosa reacción inicial por parte de algunos, la encíclica fue en 
general bien acogida por parte de los académicos y de los medios de comu-
nicación, por ser un tema acorde con las necesidades actuales de la sociedad 
y de las personas22. 

21	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208c; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 273‒274; 
P. O’Callaghan, Esperanza, pp. 425‒426, 427.

22	 Cf., por ejemplo, E. González, Benedicto XVI vuelve al integrismo preconciliar en su segunda encíclica, 
«El País» 1.12.2007; P. Flores d’Arcais, La cruzada de Benedicto XVI, «El País» 17.12.2007; Il Papa: «Marxis-
mo e illuminismo. Ecco le speranze terrene fallite», «Il Corriere della sera» 1.12.2007; J. V. Boo, La eternidad 
es sumergirse en el océano del amor infinito, «ABC» 1.12.2007. Sobre esta encíclica, puede verse: M. Ge-
labert, Una recepción teológica de la «Spe salvi», «Veritas. Revista de filosofía y teología» 3 (2008) núm. 
18, pp. 35–37; J. L. Illanes Maestre, Cristo, esperanza del mundo: reflexiones sobre la encíclica «Spe salvi», 
Madrid 2011; La speranza, attesa di un eterno già donato: Commenti all’enciclica «Spe salvi» di Benedetto XVI, 
a cura di G. Russo, Torino 2008; J. Núñez, El fundamento bíblico de «Spe salvi», en: Salvados en esperanza, 
pp. 77–94; L. Sánchez, Renacidos para la esperanza: Pablo y la esperanza cristiana, en: La esperanza: ancla 
y estrella, pp. 39–52; G. Castillo Gutiérrez, Una lectura educativa a la encíclica «Spe salvi» de Benedicto 
XVI, «Veritas: revista de filosofía y teología» 2020 núm. 45, pp. 143–159; U. Migut, Horyzonty nadziei 
chrześcijańskiej w świetle encykliki Benedykta XVI «Spe salvi» oraz teologii posoborowej, «Studia Elbląskie» 
20 (2019), pp. 403–416; J. Fernández Cueto Gutiérrez, Las aportaciones doctrinales sobre la Esperanza en 



  32

Pablo Blanco Sarto

La esperanza en el tercer milenio

En esta segunda encíclica comenzaba Benedicto XVI con un pasaje de la carta 
de Pablo a los romanos (8, 24), y se preguntaba: ¿qué tipo de esperanza? Para 
evitar equívocos, afirmaba que «la fe es esperanza», es decir, la primera virtud 
teologal se constituye en su auténtico fundamento. Por eso la esperanza que 
aquí se presenta es la cristiana, la que procede de la fe. Frente a los «sin Dios», 
el cristiano se apoya en aquél que le da toda esperanza, y  constituye «un 
elemento distintivo de los cristianos el hecho de que ellos tienen un futuro»: 
su vida «no acaba en el vacío» (SpS 2). Esta esperanza tiene su fundamento 
en el Dios revelado en Jesucristo, y no en un mesías humano o humanizado. 
Ese Jesús que, en los antiguos sarcófagos cristianos, era representado como 
filósofo y pastor, como verdad y amor a la vez, es decir, como «camino, verdad 
y vida» (Jn 14, 6)23.

El tener un fundamento firme ‒el de la fe‒ garantiza la fidelidad y la pacien-
cia, «hermana pequeña de la esperanza», como decía Charles Péguy. «El cre-
yente necesita saber esperar soportando pacientemente las pruebas para po-
der “alcanzar la promesa” (cf. Hb 10, 36)» (SpS 8). Esta fe fundamenta toda 
esperanza y toda espera en la vida eterna, sigue explicando Benedicto XVI. 
Resulta evidente y notoria la originalidad de los escritos del papa y, de modo 
especial, de esta encíclica sobre la esperanza, tal vez la más personal de to-
das. No se trataba de un documento emanado de una oficina oportunamente 
informada, sino que constituía una reflexión personal sobre un determinado 
problema actual. Las fuentes eran, en primerísimo lugar, la Escritura ‒como 
no podía ser de otra manera‒, sin renunciar a utilizar incluso los hallazgos de 
la exégesis actual (cf. SpS 2–5, 7–9). A la vez, se acercaba con gran aprovecha-
miento a la teología de los Padres –especialmente de su maestro san Agustín–, 

la Encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI en el contexto del reciente Magisterio de la Iglesia, Roma 2013; Eine 
Kultur der Hoffnung bauen: Papst Benedikt XVI. und die Idee guter Zukunft, Hrsg. C. Sedmak, M. P. Teixeira, 
H. P. Gaisbauer, Regensburg 2013; J.-J. Alviar, Paralelismos y divergencias entre la encíclica «Spe salvi» 
y escritos anteriores de Joseph Ratzinger, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 671–695.

23	 Con un toque exegético sostenía el pontífice alemán: «Jesús no era Espartaco, no era un combatiente 
por una liberación política como Barrabás o Bar–Kokebá. Lo que Jesús había traído, al morir Él mismo 
en la cruz, era algo del todo diferente: el encuentro con el Señor de todos los señores, el encuentro con 
el Dios vivo y, así, el encuentro con una esperanza más fuerte que los sufrimientos de la esclavitud» 
(SpS 4). L. Rodríguez, Los sucedáneos de la esperanza, en: Salvados en esperanza, pp. 45–58; P. O’Callaghan, 
Esperanza, p. 427.



33 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

así como a la vida y a los escritos de santos y de testigos de la fe. La «fe de los 
sencillos» ha constituido siempre una importante fuente de su pensamiento, 
al mismo tiempo que se considera a los santos como continuos inspiradores, 
como «los verdaderos reformadores»24.

Pero no dudaba tampoco el papa alemán en dialogar con la modernidad y la 
posmodernidad, en prestar oído a las voces –a veces críticas, otras concordan-
tes– de los filósofos Francis Bacon (1561–1626), Inmanuel Kant (1724–1804) 
o Karl Marx (1818–1883), además de los citados representantes de la escuela 
de Fráncfort. Esto supone un acto premeditado de decisión y de voluntad de 
diálogo con la razón secular, que no excluía una decidida crítica por parte de 
la fe que Dios nos revela en Jesucristo. Si alguno pudiera pensar que el hablar 
sobre el juicio final o los novísimos podría suponer un acto reaccionario o re-
trógrado, tal vez tendría que descubrir que Joseph Ratzinger (Benedicto XVI) 
no es un nostálgico o un pensador premoderno o antimoderno. Tampoco es 
un posmoderno en el sentido habitual del término, aunque sus propuestas 
hacen entrar en crisis y a  la vez dialogan con la posmodernidad. Pero está 
claro que mira al futuro y lo mira con esperanza: con la esperanza que Cristo 
nos ha conquistado (cf. Rm 5, 1–11)25.

Tras esta aproximación teológica, realizaba Benedicto XVI un análisis del 
concepto de esperanza en la actualidad, al considerar las distintas esperanzas 
e ilusiones que han surgido a partir de la modernidad. El pontífice pone en 
tela de juicio el mito del progreso, que depende tan solo de los resultados de la 
ciencia y la tecnología, que genera el mito del progreso, el progresismo como 
ideología. La fe ciega en el progreso es una de las desilusiones analizadas, al 
igual que el mito según el cual el hombre podría ser redimido tan solo por 

24	 Así, por sus páginas desfilan Agustín de Hipona (354–430), Benito de Nursia (480–547), Francisco de 
Asís (1181/2–1226) y san Bernardo, junto con los testimonios contemporáneos de la sudanesa Josefi-
na Bakhita (1869–1947), del mártir Pablo Le-Bao-Thin (1793–1857) y del cardenal Nguyen Van Thuan 
(1928–2002), ambos vietnamitas. Sobre este tema, puede verse: J. T. Waldemar, Encyklika «Spe salvi»: 
śladami Augustyna, «Vox Patrum» 52 (2008) nr 2, pp. 1181–1188; D. Doyle, «Spe salvi» on eschatological 
and secular hope: A thomistic critique of an augustinian encyclical, «Theological Studies» 71 (2010) issue 2, 
pp. 350–379.

25	 Cf. P. Blanco-Sarto, Benedicto XVI, ¿un pensador posmoderno?, «Límite. Revista Interdisciplinaria de 
Filosofía y Psicología» 9 (2014) núm. 29, pp. 35–62; F. Conesa, El diálogo crítico del cristianismo con la 
modernidad en la encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 697–717; 
I. de Ribera Martín, El viaje de Ulises: la secularización de la Esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella, 
pp. 53‒68.



  34

Pablo Blanco Sarto

la ciencia: «La ciencia puede contribuir mucho a la humanización del mundo 
y de la humanidad. Pero también puede destruir al hombre y al mundo si no 
está orientada por fuerzas externas a ella misma». La ciencia puede construir 
o destruir: «No es la ciencia la que redime al hombre. El hombre es redimido 
por el amor» (SpS 24–26), de modo que quería ir a lo esencial y a las raíces26. 

Benedicto XVI criticaba así las utopías políticas y terrenales, nacidas al-
gunas de ellas en tierras germanas y que ponen todas sus esperanzas en este 
mundo. La encíclica muestra las desilusiones vividas por la humanidad en 
los últimos tiempos, como ‒por ejemplo‒ el marxismo que «ha olvidado al 
hombre y ha olvidado su libertad. Ha olvidado que la libertad es siempre li-
bertad, incluso para el mal. Creyó que, una vez solucionada la economía, todo 
quedaría solucionado». El papa alemán analiza de esta manera las causas del 
colapso: «Su verdadero error –aclara– es el materialismo: en efecto, el hombre 
no es sólo el producto de condiciones económicas y no es posible curarlo sólo 
desde fuera, creando condiciones económicas favorables» (SpS 20–21). Como 
se recordará, la encíclica explicaba que Jesús no trajo un «mensaje socio-revo-
lucionario», «no era un combatiente por una liberación política»; sino que, por 
el contrario, nos permitió «el encuentro con el Dios vivo», «con una esperanza 
más fuerte que los sufrimientos de la esclavitud, y que por ello transforma 
desde dentro la vida y el mundo» (SpS 4).

26	 El fundamento se encuentra en los conceptos de razón y de libertad que ha utilizado la época moder-
na, a veces secularizados. Por un lado, los filósofos de la modernidad estaban separados de la Iglesia 
y de la fe cristiana (cf. SpS 18); por otro, también la misma fe cristiana resulta reducida –en este caso 
por Kant– a una «fe religiosa», a la religión dentro de los límites de la razón (cf. SpS 19). El reino de 
Dios acabaría, en última instancia, por ser de este mundo, según el filósofo de Königsberg y, de esta 
forma, «en el s. XVIII no faltó la fe en el progreso como nueva forma de la esperanza humana y siguió 
considerando la razón y la libertad como la idea-guía que se debía seguir en el camino de la esperanza» 
(SpS 20). El próximo escalón en este proceso será el marxismo, del que el papa alemán –tras reconocer 
algún acierto en sus reivindicaciones– critica su horizonte puramente material y limitado (cf. SpS 
20–21). Puede verse también M. Gutiérrez Jaramillo, La encíclica «Spe salvi» del papa Benedicto XVI en 
la dialéctica de la esperanza activa, «Theologica Xaveriana» 59 (2009) núm. 168, pp. 393–422; D. García, 
El rostro de la esperanza. Lectura cristológica de «Spe salvi», «Scriptorium Victoriense» 58 (2011) no. 1–2, 
pp. 151–221; D. Gardocki, Christian hope as seen by J. Ratzinger / Benedict XVI, «Verbum Vitae» 41 (2023) 
no. 2, pp. 271–290; F. Gómez, The moorings of «Spe salvi» in the letters of Saint Paul, «Philippiniana Sacra» 
44 (2009) no. 131, pp. 235–257; J. de D. Larrú Ramos, El realismo de la esperanza. La simbiosis entre las 
esperanzas y la gran esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella, pp. 71‒95.



35 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

En quién esperar

En la misma línea en que lo hará el papa bávaro, en un nuevo apartado de 
su homilía, san Josemaría nos hablaba del objeto de la esperanza: «¿en qué 
debemos esperar?», o  tal vez la pregunta sea más bien ¿en quién esperar? 
Y dirigía nuestra mirada «hacia cumbres más elevadas: infinitas». El énfasis 
va siempre dirigido a la culminación de toda la vida cristiana: «Nos interesa el 
amor mismo de Dios, gozarlo plenamente, con un gozo sin fin. […] Por eso, con 
las alas de la esperanza, que anima a nuestros corazones a levantarse hasta 
Dios, hemos aprendido a rezar: in te Domine speravi, non confundar in aeternum 
(Sal 31; 71, 1), espero en Ti, Señor, para que me dirijas con tus manos ahora 
y en todo momento, por los siglos de los siglos»27. Las alas son la esperanza, 
pero la meta es el amor, la unión con Dios. Esa esperanza nos dirige a la acción, 
pues el cristiano ‒ al ser llamado ‒ tiene un claro sentido de misión que no 
procede sin más de una voz interior: 

Esta ha sido mi predicación constante desde 1928, recordaba: urge cristianizar la socie-

dad; llevar a todos los estratos de esta humanidad nuestra el sentido sobrenatural, de 

modo que unos y otros nos empeñemos en elevar al orden de la gracia el quehacer diario, 

la profesión u oficio. De esta forma, todas las ocupaciones humanas se iluminan con una 

esperanza nueva, que trasciende el tiempo y la caducidad de lo mundano28.

La esperanza lleva a la acción concreta y diaria, y explicaba cuál es el ori-
gen de este milagro: «Por el bautismo, somos portadores de la palabra de 
Cristo, que serena, que enciende y aquieta las conciencias heridas. Y para 
que el Señor actúe en nosotros y por nosotros, hemos de decirle que estamos 
dispuestos a luchar cada jornada». El origen se encuentra en ese sacerdocio 
común o bautismal, por el que somos constituidos en «linaje escogido, real 
sacerdocio, nación santa, pueblo que pertenece a Dios» (1 P 2, 9), como dice 
san Pedro. Esta vocación lleva a  la paz, la concordia, el sentido positivo de 
la existencia: «Así, trabajaremos con renovado empeño, y enseñaremos a la 

27	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208c.
28	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 210a; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 278.



  36

Pablo Blanco Sarto

gente a reaccionar con serenidad, libres de odios, de recelos, de ignorancias, 
de incomprensiones, de pesimismos, porque Dios todo lo puede»29. 

«Todo lo puedo»: con este subtítulo de apariencia un tanto presuntuoso 
o pelagiano, san Josemaría continuaba hablando de amor, de lucha, de lucha 
esperanzada: «Si no luchas, no me digas que intentas identificarte más con 
Cristo, conocerle, amarle», también en la cruz y en la resurrección. «Te antici-
po que este programa no resulta una empresa cómoda; que vivir a la manera 
que señala el Señor supone esfuerzo», y recuerda la retahíla de heroicidades 
y proezas que realizó el apóstol de las gentes: «Tres veces fui azotado con va-
ras; una vez apedreado; tres veces naufragué; estuve una noche y un día hun-
dido en alta mar», y añade: «peligros… peligros… peligros» (2 Co 11, 24–28)30. 
Sin embargo, realizaba después una aparente rectificación, sosteniendo que el 
meollo de la vida cristiana se encuentra en lo normal, e incluso en lo vulgar:

Me gusta, en estas conversaciones con el Señor, ceñirme a la realidad en la que nos des-

envolvemos, sin inventarme teorías, ni soñar con grandes renuncias, con heroicidades, 

que habitualmente no se dan. Importa que aprovechemos el tiempo, que se nos escapa 

29	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 210b; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 266. 
Sobre el sacerdocio común, puede verse: P. Blanco-Sarto, The common priesthood of Lutherans and Ca-
tholics, «Roczniki Teologiczne» 69 (2022) z. 11, pp. 105–133. El análisis psicológico y ascético que había 
ofrecido hasta ahora el «santo de lo ordinario» se convierte ahora en teológico y espiritual, casi místico. 
«Alimentemos en nuestras conciencias, ante esa petición de Dios, los deseos esperanzados de santidad, 
con obras. “Dame, hijo mío, tu corazón” (Prov 23, 26), nos sugiere al oído». Por eso hemos de evitar 
«construir castillos con la fantasía», por lo que «los más nobles ideales se agostan como “la flor del heno 
que, al salir el sol ardiente, se seca la hierba, cae la flor, y se acaba su vistosa hermosura” (St 1, 10–11)» 
(J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 211), por no quitar toda esa hojarasca, esas malas hierbas que 
nacen en el jardín de nuestra alma. La esperanza se fundamenta, pues, en nuestra libertad y en el libre 
ejercicio del amor, cumbre de nuestra libertad. Entonces vienen las recomendaciones prácticas, que 
constituyen toda una regla de oro de la vida esperanzada: «Obra el bien ‒anima‒, revisando tus acti-
tudes ordinarias ante la ocupación de cada instante; practica la justicia, precisamente en los ámbitos 
que frecuentas, aunque te dobles por la fatiga; fomenta la felicidad de los que te rodean, sirviendo a los 
otros con alegría en el lugar de tu trabajo, con esfuerzo para acabarlo con la mayor perfección posible, 
con tu comprensión, con tu sonrisa, con tu actitud cristiana. Y todo, por Dios, con el pensamiento en 
su gloria, con la mirada alta, anhelando la Patria definitiva, que sólo ese fin merece la pena» (ibidem, 
n. 211c).

30	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212a y b; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, 
pp. 264‒265.



37 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

de las manos y que, con criterio cristiano, es más que oro, porque representa un anticipo 

de la gloria que se nos concederá después31.

Al palpar nuestro propio límite y nuestra fragilidad («descubriremos la ba-
jeza de nuestro egoísmo, los zarpazos de la sensualidad, los manotazos de 
un orgullo inútil y  ridículo, y muchas otras claudicaciones: tantas, tantas 
flaquezas»), este santo contemporáneo se preguntaba: «¿Descorazonarse? No», 
y de nuevo san Pablo: «pues cuando estoy débil, entonces soy más fuerte» 
(2 Co 11, 28)32; y así nuestra esperanza está puesta en Dios: «Tú eres la misma 
fortaleza: quia tu es, Deus, fortitudo mea (S 62, 2)». Concretaba esto todavía 
más al decir: «vivo persuadido de que, sin mirar hacia arriba, sin Jesús, ja-
más lograré nada; y sé que mi fortaleza, para vencerme y para vencer, nace 
de repetir aquel grito: “todo lo puedo en Aquel que me conforta” (Flp 4, 13)»33. 
Y entonces aparece de nuevo san Pablo, a quien cita implícitamente en el nú-
mero siguiente: «El bien que quiero hacer no lo hago, y el mal que no quiero 
hacer, lo hago» (Rm 7, 19).

No hemos de extrañarnos. Arrastramos en nosotros mismos ‒consecuencia de la natura-

leza caída‒ un principio de oposición, de resistencia a la gracia: son las heridas del pecado 

de origen, enconadas por nuestros pecados personales. Por tanto, hemos de emprender 

esas ascensiones, esas tareas divinas y humanas ‒las de cada día‒, que siempre desem-

bocan en el amor de Dios34.

Insiste desde el punto de vista práctico en una lucha esperanzada, en una 
lucha llena de amor: «Te lo digo en nombre de Dios: no desesperes», pues la 
misma fragilidad «convierte esa ocasión en un motivo de unirte más con el 
Señor; porque Él, que te ha escogido como hijo, no te abandonará. Permite 
la prueba, para que ames más y descubras con más claridad su continua pro-
tección, su amor»35. Y con un realismo que nace de poner bien las bases para 
construir nuestra esperanza, con expectativas de éxito: 

31	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212c; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 269‒273.
32	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212d.
33	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 213a y b.
34	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214b.
35	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214c.



  38

Pablo Blanco Sarto

Bien cogido del brazo del Señor, considera que Dios no pierde batallas. Si te alejas de Él 

por cualquier motivo, reacciona con la humildad de comenzar y recomenzar; de hacer 

de hijo pródigo todas las jornadas, incluso repetidamente en las veinticuatro horas del 

día; de ajustar tu corazón contrito en la confesión, verdadero milagro del amor de Dios36. 

El perdón y la «gran esperanza» 

Como veíamos, para superar esta fractura que ha traído consecuencias evi-
dentes y terribles también en los últimos tiempos, se requiere tanto un nuevo 
concepto de razón como de libertad, afirmaba Benedicto XVI con su declarada 
voluntad de diálogo con la modernidad. En primer lugar, una razón abierta, 
también a la fe; era este el gran tema –no el islam– del famoso discurso de Ra-
tisbona de 200637. Así, «la razón necesita de la fe para llegar a ser totalmente 
ella misma: razón y fe se requieren mutuamente para realizar su verdadera 
naturaleza y su misión» (SpS 23). Pero también nuestra libertad ha de estar 
abierta a las demás libertades, pues el amor es el encuentro entre dos liber-
tades, el cual mueve a la esperanza: 

hablando de libertad, se ha de recordar que la libertad humana requiere que concurran 

varias libertades. Sin embargo, esto no se puede lograr si no está determinado por un 

común e intrínseco criterio de medida, que es fundamento y meta de nuestra libertad. 

Digámoslo ahora de manera muy sencilla: el hombre necesita a  Dios, de lo contrario 

queda sin esperanza (SpS 23).

«Dios no se cansa de perdonar»

El papa bávaro trazaba así «la verdadera fisonomía de la esperanza cristia-
na», centrado una vez más en el análisis del concepto moderno de libertad, 
y poniendo los fundamentos en la persona de Jesucristo. Era propuesta, de 
este modo, por Benedicto XVI no una libertad autónoma, sin vínculo alguno; 
sino una libertad heterónoma, con un hogar y con unos vínculos que la hagan 
crecer de verdad. Se buscaba así una libertad que libere de verdad: 

36	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214d.
37	 Cf. P. Blanco-Sarto, Fe, razón y amor. Los discursos de Ratisbona, «Scripta Theologica» 39 (2007) núm. 3, 

pp. 767–782.



39 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

La libertad necesita una convicción; una convicción no existe por sí misma, sino que ha 

de ser conquistada comunitariamente siempre de nuevo. [...] La libertad debe ser con-

quistada para el bien una y otra vez. La libre adhesión al bien nunca existe simplemente 

por sí misma (SpS 24). 

Necesita, por el contrario, un fundamento más firme y estable; requiere 
en definitiva del soporte eterno de la verdad, del mismo Dios, que es a la vez 
verdad y amor, sigue diciendo. Entonces esa libertad crece en libertad, val-
ga la redundancia, y en todos sus sentidos. «Con otras palabras: las buenas 
estructuras ayudan, pero por sí solas no bastan. El hombre nunca puede ser 
redimido solamente desde el exterior» (SpS 25)38. Hace falta pues algo más 
que la ciencia y la tecnología. 

No es la ciencia la que redime al hombre. El hombre es redimido por el amor, habíamos 

dicho. Eso es válido incluso en el ámbito puramente intramundano. Cuando uno experi-

menta un gran amor en su vida, se trata de un momento de «redención» que da un nuevo 

sentido a su existencia. Pero muy pronto se da cuenta también de que el amor que se le 

ha dado, por sí solo, no soluciona el problema de su vida. Es un amor frágil. Puede ser 

destruido por la muerte. El ser humano necesita un amor incondicionado (SpS 26). 

De este modo, el papa bávaro insistía en la necesidad de un Dios cristiano 
–una verdad y un amor hechos Persona–, que necesita abrirse, difundirse y lle-
gar a más. Esto a su vez se proyecta en el ser humano: «La vida en su verdadero 
sentido no la tiene uno solamente para sí, ni tampoco solo por sí mismo: es 
una relación. Y la vida entera es relación con quien es la fuente de la vida. 
Si estamos en relación con Aquel que no muere, que es la Vida misma y el amor 
mismo, entonces estamos en la vida. Entonces “vivimos”» (SpS 27). Por eso la 

38	 Necesita una liberación también interior. Se contiene aquí una crítica a la ciencia moderna, ajena a la 
libertad. «La ciencia puede contribuir mucho a la humanización del mundo y de la humanidad. Pero 
también puede destruir al hombre y al mundo si no está orientada por fuerzas externas a ella misma. 
Por otra parte, debemos constatar también que el cristianismo moderno, ante los éxitos de la ciencia 
en la progresiva estructuración del mundo, se ha concentrado en gran parte solo sobre el individuo y su 
salvación. Con esto ha reducido el horizonte de su esperanza y no ha reconocido tampoco suficiente-
mente la grandeza de su cometido, si bien es importante lo que ha seguido haciendo para la formación 
del hombre y la atención de los débiles y de los que sufren» (SpS 25). Así, por ejemplo, la energía atómica 
es ambigua: puede servir para curar o para matar, y la ciencia no debe olvidar su vertiente ética y social; 
pero también viene a reivindicar esa vocación solidaria, colectiva, de la esperanza cristiana.



  40

Pablo Blanco Sarto

pregunta es: «¿no hemos caído en el individualismo de la salvación?» (SpS 28), 
y volvía a insistir de este modo en la superación de la esfera individual, para 
llegar al «nosotros». «¿Qué puedo hacer –añadía Benedicto XVI– para que 
otros se salven y para que surja también para ellos la estrella de la esperan-
za?», se preguntaba, pues «entonces habré hecho todo lo posible también por 
mi salvación personal» (SpS 48). Llega entonces el momento integrador: han 
de ser convenientemente armonizados el «yo» y el «nosotros», la libertad y la 
esperanza, las esperanzas humanas y  la «fe-esperanza», la gran esperanza 
cristiana. 

Así, «necesitamos tener esperanzas –más grandes o más pequeñas–, que día a día nos 

mantengan en camino. Pero sin la gran esperanza –que ha de superar todo lo demás– 

aquellas no bastan. Esta gran esperanza solo puede ser Dios, que abraza el universo y que 

nos puede proponer y dar lo que nosotros no podemos alcanzar por nosotros mismos. 

De hecho, el recibir la gracia de un don forma parte de la esperanza» (SpS 31).

Esta dimensión relacional y solidaria de la esperanza cristiana era también 
propuesta por el santo de nuestros días a través del perdón y de la recupera-
ción del amor. La relación rota con Dios puede siempre recomponerse. «Dios 
no se cansa de perdonar»: así subtitulaba el próximo apartado de la homilía 
de san Josemaría, que nos recuerda la revolucionaria afirmación del papa 
Francisco, que llenó los confesionarios del mundo: «Dios no se cansa de per-
donar, somos nosotros los que nos cansamos de pedir perdón»39. Y glosaba 
Escrivá esta misma idea: «Una vez más viene el Señor a nuestro encuentro, 
con esa advertencia divina, para hablarnos de su misericordia, de su ternura, 
de su clemencia, que nunca se acaban». Explicaba, por tanto, en qué consiste 
esta idea con las siguientes palabras: «Dios no quiere nuestras miserias, pero 
no las desconoce, y cuenta precisamente con esas debilidades para que nos 
hagamos santos»40. Volvía, en fin, a hacer ese juego de contrastes entre mi yo 
y la omnipotencia de Dios:

Una sacudida de amor, os decía. Miro mi vida y, con sinceridad, veo que no soy nada, que 

no valgo nada, que no tengo nada, que no puedo nada; más: ¡que soy la nada!, pero Él es 

39	 Francisco, Ángelus, 17 de marzo de 2013, https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/
documents/papa-francesco_angelus_20130317.html.

40	J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215a.



41 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

el todo y, al mismo tiempo, es mío, y yo soy suyo, porque no me rechaza, porque se ha 

entregado por mí. ¿Habéis contemplado amor más grande?41

El fundamento de la esperanza es, pues, el perdón y el amor de Dios, el 
poder ser siempre perdonados, cuando hay una sincera declaración sobre 
quién soy yo: «Me postro ante Dios, y le expongo con claridad mi situación. 
Enseguida recibo la seguridad de su asistencia, y escucho en el fondo de mi 
corazón que Él me repite despacio: meus es tu! (Is 63, 1); sabía ‒y sé‒ cómo 
eres, ¡adelante!»42. Dios nos acepta con nuestra pobreza, con nuestra escasez, 
con nuestra insuficiencia. Tan solo nos pide que nos fiemos de Él y que nos 
entreguemos a  su amor. De manera que también aquí la fe y  el amor son 
el fundamento seguro de nuestra esperanza: «Dios no se cansa de amarnos. 
La esperanza nos demuestra que, sin Él, no logramos realizar ni el más peque-
ño deber», por lo que no cabe voluntarismo ni pelagianismo alguno; «y con Él 

‒continuaba‒, con su gracia, cicatrizarán nuestras heridas; nos revestiremos 
con su fortaleza para resistir a los ataques del enemigo, y mejoraremos». Cris-
to es el verdadero fundamento de nuestra esperanza. «En resumen», concluía: 
«la conciencia de que estamos hechos de barro de botijo nos ha de servir, sobre 
todo, para afirmar nuestra esperanza en Cristo Jesús»43.

Por eso hemos de tener la suficiente iniciativa ‒el suficiente ejercicio de la 
libertad‒ para secundar su gracia. La vida es lucha, nos dicen los libros de 
autoayuda, pero aquí el fundamento es más firme y estable: «Si la situación 

41	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215b.
42	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215c.
43	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215d; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 274‒277. 

Esto comporta las dificultades propias de la vida y la fortaleza, la resiliencia, la fuerza venida de Dios 
necesarias para aguantar estos obstáculos. «Compréndelo: si, al clavar un clavo en la pared, no encon-
trases resistencia, ¿qué podrías colgar allí? Si no nos robustecemos, con el auxilio divino, por medio 
del sacrificio, no alcanzaremos la condición de instrumentos del Señor». Ser instrumentos de Dios 
requiere que la herramienta sea buena y fiable. «En cambio, si nos decidimos a aprovechar con alegría 
las contrariedades, por amor de Dios, no nos costará ante lo difícil y lo desagradable, ante lo duro y lo 
incómodo, exclamar con los apóstoles Santiago y Juan: ¡podemos!» (J. Escrivá de Balaguer, Amigos de 
Dios, n. 215c). Están siempre presentes nuestra debilidad y un personaje inquietante y muy activo «¡ése 
no se toma vacaciones!», «para arrancarnos la paz». Pero también está la fuerza de Dios, y aquí san 
Josemaría se muestra profundamente providencialista: «Acordaos de que la Providencia de Dios nos 
conduce sin pausas, y no escatima su auxilio ‒ con milagros portentosos y con milagros menudos ‒ para 
sacar adelante a sus hijos» (J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 217a; cf. P. O’Callaghan, La virtud 
de la esperanza, p. 279).



  42

Pablo Blanco Sarto

de lucha es connatural a la criatura humana, procuremos cumplir nuestras 
obligaciones con tenacidad, rezando y trabajando con buena voluntad, con 
rectitud de intención, con la mirada puesta en lo que Dios quiere». Los resul-
tados serán de esta forma sorprendentes: «Así se colmarán nuestras ansias 
de amor, y progresaremos en la marcha hacia la santidad, aunque al terminar 
la jornada comprobemos que todavía nos queda por recorrer mucha distan-
cia»44. Pasamos así ahora de la definición a la descripción de los fundamentos 
de toda esperanza: 

La virtud de la esperanza –seguridad de que Dios nos gobierna con su providente omni-

potencia, que nos da los medios necesarios– nos habla de esa continua bondad del Señor 

con los hombres, contigo, conmigo, siempre dispuesto a oírnos, porque jamás se cansa de 

escuchar. Le interesan tus alegrías, tus éxitos, tu amor, y también tus apuros, tu dolor, 

tus fracasos45. 

44	J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 217c.
45	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 218a. Y describe así las matemáticas de Dios: «somos una 

auténtica multitud de ceros», afirma explicando nuestra debilidad, nuestra fragilidad, nuestra insu-
ficiencia; pero ese poco «se trocará en una fortaleza irresistible, porque a la izquierda de nuestro yo 
estará Cristo, y ¡qué cifra inconmensurable resulta!». Esta es la aritmética que rige nuestra vida cristina, 
junto a nuestros ceros está ese uno, que es Cristo. Así, por muchos ceros que tengamos en nuestra vida, 
en nuestro currículum, en nuestro expediente, Cristo pondrá ese valor infinito a nuestra existencia, 
que lo sacará de su nulidad. Y la clave vuelve a estar en el «amor»: «es la reacción del enamorado, que 
mientras trabaja y mientras descansa, mientras goza y mientras padece, pone su pensamiento en la 
persona amada, y por ella se enfrenta gustosamente con los diferentes problemas». Lo que nos mueve 
y lo que nos motiva incansablemente es el amor, y por eso cabe la esperanza: «como Dios ‒insisto‒ no 
pierde batallas, nosotros, con Él, nos llamaremos vencedores», afirma citando el salmo 22, 2–4: «Tu cla-
va y tu cayado son mi consuelo» (ibidem, n. 218b). De aquí pasa de nuevo a la recomendación práctica, 
a la vez que recurre de nuevo a los fundamentos, casi como si fuera un manual de autoayuda espiritual, 
pero también con un contenido programático: «Os recuerdo que sufriréis derrotas, o que pasaréis por 
altibajos ‒Dios permita que sean imperceptibles‒ en vuestra vida interior, porque nadie anda libre 
de esos percances. Pero el Señor, que es omnipotente y misericordioso, nos ha concedido los medios 
idóneos para vencer. Basta que los empleemos, como os comentaba antes, con la resolución de comen-
zar y recomenzar en cada momento, si fuera preciso». Y de aquí una recomendación práctica: «Acudid 
semanalmente ‒y siempre que lo necesitéis, sin dar cabida a los escrúpulos‒ al santo sacramento de la 
penitencia, al sacramento del divino perdón. […] Optimismo, por lo tanto. Movidos por la fuerza de 
la esperanza, lucharemos para borrar la mancha viscosa que extienden los sembradores del odio, y re-
descubriremos el mundo con una perspectiva gozosa, porque ha salido hermoso y limpio de las manos 
de Dios, y así de bello lo restituiremos a Él, si aprendemos a arrepentirnos» (ibidem, n. 219b-c).



43 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

De modo análogo, en el apartado titulado «Lugares de la esperanza», el 
papa bávaro indicaba además cuatro «lugares» para aprender y ejercitar la 
esperanza. El primero es la oración, un lugar seguro para recuperar toda es-
peranza: «Cuando ya nadie me escucha, Dios todavía me escucha. Cuando ya 
no puedo hablar con ninguno, ni invocar a nadie, siempre puedo hablar con 
Dios» (SpS 32). Junto a la oración, viene la conversión. Para ser escuchados, 
necesitamos el cambio interior, que nos permita de verdad poder dirigirnos 
a Dios y a los demás: «Imagínate que Dios quiere llenarte de miel [símbolo de 
la ternura y la bondad de Dios]; si estás lleno de vinagre, ¿dónde pondrás la 
miel?»46. Necesitamos limpiarnos por dentro, para poder llenarnos de Dios; 
allá donde hay vinagre y hiel, no puede haber miel. Es decir, 

solo convirtiéndonos en hijos de Dios podemos estar con nuestro Padre común. Rezar no 

significa salir de la historia y retirarse en el rincón privado de la propia felicidad. El modo 

apropiado de orar es un proceso de purificación interior que nos hace capaces para Dios 

y, precisamente por eso, capaces también para los demás (SpS 33).

Con la mirada en el cielo

El segundo lugar de aprendizaje de la esperanza es el «actuar» y el «sufrir». 
Sin embargo, encontramos aquí una premisa en apariencia evidente: el reino 
de Dios solo puede venir de Dios. «Ciertamente, no “podemos construir” el 
reino de Dios con nuestras fuerzas; lo que construimos es siempre reino del 
hombre con todos los límites propios de la naturaleza humana. El reino de 
Dios es un don, y precisamente por eso es grande y hermoso, y constituye la 
respuesta a  la esperanza» (SpS 35). Huyendo de la sola praxis y del activis-
mo –dos bestias negras para el papa bávaro–, hemos de dejar hacer a Dios. 
No podemos salvarnos a nosotros mismos, ni tampoco «merecer el cielo» en 
sentido estricto, pues la solución está más en la santidad ‒que solo puede dar 
Dios‒ que en la actividad. 

46	 Cf. Augustinus, In epistolam Ioannis ad Parthos tractatus decem 4, 6, en: Sancti Aurelii Augustini […] opera 
omnia, tomus 3, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1864, col. 2008 (Patrologiae Cursus Completus. Series Lati-
na, 35). Puede verse el comentario al respecto de M. Gelabert-Ballester, Esperanza cristiana: su relación 
con la fe y sus lugares de aprendizaje, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 737–756. 



  44

Pablo Blanco Sarto

Podemos abrirnos nosotros mismos y abrir el mundo para que entre Dios: la verdad, el 

amor y el bien. Es lo que han hecho los santos que, como «colaboradores de Dios», han 

contribuido a la salvación del mundo (cf. 1 Co 3, 9; 1 Ts 3, 2) (ibidem)47.

El tercer «lugar» de la esperanza es el juicio final, a pesar de que sea esta una 
realidad olvidada en la catequesis y en la predicación. El juicio da justicia y es-
peranza a la vez. Aquí el papa alemán no duda en citar incluso a pensadores 
neomarxistas de la Escuela de Fráncfort, como Theodor Adorno (1903‒1969) 
y Max Horkheimer (1895‒1973), quienes llegan a esta misma conclusión por 
caminos muy distintos. El «sufrimiento de los inocentes» reclama una justicia 
más allá de la humana, tantas veces incompleta. 

Dios revela su rostro precisamente en la figura del que sufre y comparte la condición del 

hombre abandonado por Dios, tomándola consigo. Este inocente que sufre se ha conver-

tido en esperanza-certeza: Dios existe, y Dios sabe crear la justicia de un modo que noso-

tros no somos capaces de concebir y que, sin embargo, podemos intuir en la fe. Sí, existe 

la resurrección de la carne. Existe una justicia. Existe la «revocación» del sufrimiento 

pasado, la reparación que reestablece el derecho (n. 43)48.

47	 Además, nos encontramos en un contradictorio mundo en el que, por un lado, huye del dolor y, por otro, 
según algunos, van en aumento las complicaciones y los sufrimientos, también psíquicos. El estoicismo 
está de moda. «Precisamente cuando los hombres, intentando evitar toda dolencia, tratan de alejarse 
de todo lo que podría significar aflicción, cuando quieren ahorrarse la fatiga y el dolor de la verdad, del 
amor y del bien, entonces caen en una vida vacía en la que quizá ya no existe el dolor, pero –en la que la 
oscura sensación de la falta de sentido y de la soledad– este es aún mucho mayor. Lo que cura al hombre 
no es esquivar el sufrimiento y huir ante el dolor, sino la capacidad de aceptar la tribulación, madurar 
en ella y encontrar en ella un sentido mediante la unión con Cristo, que ha sufrido con amor infinito» 
(SpS 37). El dolor y el sufrimiento engrandecen –si unen a Cristo– a las personas y a las sociedades. 
«Pero una vez más surge la pregunta: ¿somos capaces de esto?» (SpS 39).

48	 El juicio final, explica, no será por tanto algo «amenazante y lúgubre» ‒reflejado a veces en el arte ba-
rroco‒, aunque tampoco habrá «un borrado» que suprima sin más los pecados (cf. SpS 41). La justicia 
constituye el argumento esencial –o al menos el más convincente– en favor de la vida eterna, porque 
«es imposible que la injusticia de la historia constituya la última palabra» (SpS 43). «La gracia no excluye 
la justicia», sigue diciendo, «y al final, en el banquete eterno, los malvados no se sentarán tranquila-
mente al lado de las víctimas, como si nada hubiese ocurrido» (SpS 44). «La eternidad es sumergirse en 
el océano del amor infinito», había dicho antes (SpS 12). Benedicto XVI habla así del más allá y de las 
realidades últimas con una decisión que puede admirar a más de uno: cielo, infierno y purgatorio son 
analizados con profundidad y amplitud. Al final, todo se remite a Cristo: «Algunos teólogos recientes 
piensan que el fuego que arde, y que a la vez salva, es Cristo mismo, el Juez y Salvador. El encuentro 
con Él es el acto decisivo del juicio. Ante su mirada, toda falsedad se deshace. Es el encuentro con Él lo 



45 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

San Josemaría, en la recta final de su homilía, volvía a  anudar las tres 
virtudes teologales, como hacía ya la Epístola a los hebreos: «Crezcamos en es-
peranza, que de este modo nos afianzaremos en la fe, “verdadero fundamento 
de las cosas que se esperan, y convencimiento de las que no se poseen” (11, 1)», 
y acudía de nuevo al gran amor: «Crezcamos en esta virtud, que es suplicar al 
Señor que acreciente su caridad en nosotros, porque sólo se confía de veras 
en lo que se ama con todas las fuerzas. Y vale la pena amar al Señor». A la 
vez, apela a nuestra experiencia personal, al unir esas realidades presentes 
en nuestra vida: Dios, amor y Jesús:

Vosotros habéis experimentado, como yo, que la persona enamorada se entrega segura, 

con una sintonía maravillosa, en la que los corazones laten en un mismo querer. ¿Y qué 

será el amor de Dios? ¿No conocéis que por cada uno de nosotros ha muerto Cristo? Sí, por 

este corazón nuestro, pobre, pequeño, se ha consumado el sacrificio redentor de Jesús49.

En fin, el santo aragonés dirige nuestra mirada hacia lo alto, hacia el más 
allá, a un futuro en buena compañía. «El cielo es la meta de nuestra senda 
terrena. Jesucristo nos ha precedido y allí, en compañía de la Virgen y de san 
José ‒a quien tanto venero‒, de los ángeles y de los santos, aguarda nuestra 
llegada»50. Ese cielo están descritos por Benedicto XVI con una especial poe-
sía y teología: 

Sería el momento del sumergirse en el océano del amor infinito, en el cual el tempo –el an-

tes y el después– ya no existe. Podemos únicamente tratar de pensar que este momento 

es la vida en sentido pleno, sumergirse siempre de nuevo en la inmensidad del ser, a la 

vez que estamos desbordados simplemente por la alegría (SpS 12)51. 

que, quemándonos, nos transforma y nos libera para llegar a ser verdaderamente nosotros mismos. En 
ese momento, todo lo que se ha construido durante la vida puede manifestarse como paja seca, vacua 
fanfarronería, y derrumbarse» (SpS 47).

49	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220a.
50	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220b.
51	 Tras esto abordaba el papa Ratzinger la dimensión comunitaria de la bienaventuranza eterna, de la 

eterna esperanza llena de amor, y ahí citaba allí de modo explícito un libro que considera como uno 
de los inspiradores de su pensamiento teológico: Catolicismo. Aspectos sociales del dogma (1938) de su 
maestro Henri de Lubac (1896‒1991). Se trata, pues, de un cielo solidario, nunca solitario: «Esta vida 
verdadera, hacia la cual tratamos de dirigirnos siempre de nuevo, comporta estar unidos existencial-
mente en un “pueblo” y solo puede realizarse para cada persona dentro de este “nosotros”. Precisamente 



  46

Pablo Blanco Sarto

Zambullirse en ese océano infinito de amor, verdad y belleza que es Dios: 
eso es el cielo y, por eso, es posible la esperanza. El cielo es el principal «lugar 
de la esperanza». Esa bienaventuranza eterna que nace de la resurrección de 
Jesucristo ‒recordaba ahora san Josemaría‒, al que hemos de confesar como 
el Hijo de Dios, como verdadero Dios y verdadero hombre: «La divinidad de 
nuestro camino ‒Jesús, camino, verdad y vida [Jn 14, 6]‒ es prenda segura 
de que acaba en la felicidad eterna, si de Él no nos apartamos»52. Y exclama 
entusiasmado, casi en éxtasis: «¡Esperanzados! Ese es el prodigio del alma 
contemplativa. Vivimos de fe, y de esperanza, y de amor; y la esperanza nos 
vuelve poderosos»53. Describía entonces el santo de lo ordinario lo más ex-
traordinario: el cielo como el amor total, como la plenitud de ese amor en el 
que hemos ido creciendo en esta vida y que se identifica con el mismo Dios 
(cf. 1 Jn 4, 8). «No lo olvidéis nunca: después de la muerte, os recibirá el amor. 
Y en el amor de Dios encontraréis, además, todos los amores limpios que ha-
béis tenido en la tierra»54. Encomienda, en fin, esta navegación hacia lo alto 
a una buena guía: 

Pidamos a Santa María, Spes nostra, que nos encienda en el afán santo de habitar todos 

juntos en la casa del Padre. Nada podrá preocuparnos, si decidimos anclar el corazón en 

el deseo de la verdadera Patria: el Señor nos conducirá con su gracia, y empujará la barca 

con buen viento a tan claras riberas55. 

La encíclica del papa bávaro concluía también presentando a María como 
«estrella de la esperanza», como el último «lugar de la esperanza», aunque no 
lo propone como un «lugar» en sentido estricto, aunque es evidente que hay 
también personas que nos remiten de modo directo a esta virtud. 

por eso presupone dejar de estar encerrados en el propio “yo”, porque sólo la apertura a este sujeto 
universal abre también la mirada hacia la fuente de la alegría, hacia el amor mismo, hacia Dios» (SpS 14). 
La esperanza no es egoísta, sino que se abre necesariamente a los demás: «Nadie vive solo –constata–. 
Ninguno peca solo. Nadie se salva solo. En mi vida entra continuamente la de los otros: en lo que pienso, 
digo, me ocupo o hago. Y viceversa, mi vida entra en la vida de los demás, tanto en el bien como en el 
mal» (SpS 48). Véase F. Rodríguez, No nos salvamos solos. La Iglesia, comunidad de esperanza y salvación, 
en: Salvados en esperanza, pp. 115–130.

52	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220c.
53	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221a.
54	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221c.
55	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221d; cf. P. O’Callaghan, Esperanza, p. 429‒430.



47 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Las verdaderas estrellas de nuestra vida son las personas que han sabido vivir rectamen-

te. Ellas son luces de esperanza. Jesucristo es ciertamente la luz por antonomasia, el sol 

que brilla sobre todas las tinieblas de la historia. Pero para llegar hasta Él necesitamos 

también luces cercanas, personas que dan luz reflejando la luz de Cristo, ofreciendo así 

orientación para nuestra travesía. Y ¿quién mejor que María podría ser para nosotros 

estrella de esperanza? (SpS 49). 

Los santos son los verdaderos testigos de la esperanza: quienes nos mues-
tran que la salvación es posible. Por eso, Benedicto XVI acudía con la más 
santa con esta oración: «Madre nuestra –terminaba la encíclica–, enséñanos 
a creer, esperar y amar contigo. Indícanos el camino hacia su reino. Estrella 
del mar, brilla sobre nosotros y guíanos en nuestro camino» (SpS 50).

* * *
Hemos visto, pues, cómo encontramos interesantes paralelismos entre auto-
res algo distantes en el tiempo como son san Josemaría y Joseph Ratzinger. 
A pesar de la diferente metodología, apreciamos en ambos autores una crítica 
a una esperanza puramente horizontal –las «pequeñas» e incluso «falsas espe-
ranzas»–, que necesita ser completada con la dimensión teologal, esto es, con 
el cristocentrismo de Jesús como «la gran esperanza», fundamento de todas 
las demás. Por otra parte, apreciamos la importancia otorgada al perdón y la 
misericordia, como fundamento objetivo y subjetivo de esa esperanza. En fin, 
hemos advertido cómo ambos autores ven la tercera virtud teologal en rela-
ción con las demás virtudes infusas, pues la esperanza aislada se presenta sin 
fundamento. La fe y la caridad ofrecen base y horizonte al mismo tiempo. En 
fin, tanto Escrivá como Ratzinger tienen la mirada puesta en la bienaventu-
ranza eterna, pues tanto el juico final como el desiderium videre Deum y entrar 
en comunión definitiva con Dios en la bienaventuranza eterna otorgan al 
cristiano el deseo de seguir adelante en su camino. La esperanza es ancla 
y estrella al mismo tiempo (cf. SpS 37, 39. 48. 49): fundamento y horizonte 
a la vez. Encontramos, en fin, semejanzas en los mencionados «lugares de la 
esperanza», especialmente cuando se habla de María como spes nostra, como 
«estrella de la esperanza».



  48

Pablo Blanco Sarto

Bibliografía

Alviar J.-J., Paralelismos y divergencias entre la encíclica «Spe salvi» y escritos ante-
riores de Joseph Ratzinger, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 671–695, 
https://doi.org/10.15581/006.54.3.671-695.

Amiri R., Keys M. M., Benedict XVI on liberal modernity’s need for the «Theological 
virtues” of faith, hope, and love, «Perspectives on Political Science» 41 (2012), 
pp. 11–18.

Augustinus, In epistolam Ioannis ad Parthos tractatus decem 4, 6, en: Sancti Aurelii 
Augustini […] opera omnia, tomus 3, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1864, col. 1977–
2061 (Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, 35).

Benedicto XVI, Encíclica Spe salvi: Sobre la esperanza cristiana, 30.11.2007, 
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/
hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html.

Blanco Sarto P., Benedicto XVI, ¿un pensador posmoderno?, «Límite. Revista Inter-
disciplinaria de Filosofía y Psicología» 9 (2014) núm. 29, pp. 35–62.

Blanco Sarto P., Fe, razón y amor. Los discursos de Ratisbona, «Scripta Theologica» 
39 (2007) núm. 3, pp. 767–782, https://doi.org/10.15581/006.39.11671.

Blanco Sarto P., The common priesthood of Lutherans and Catholics, «Roczniki Teo-
logiczne» 69 (2022) z. 11, pp. 105–133, http://dx.doi.org/10.18290/rt2269007.

Castillo Gutiérrez G., Una lectura educativa a  la encíclica «Spe salvi» de Benedic-
to XVI, «Veritas: revista de filosofía y teología» 2020 núm. 45, pp. 143–159.

Conesa F., El diálogo crítico del cristianismo con la modernidad en la Encíclica «Spe 
salvi» de Benedicto XVI, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 697–717, 
https://doi.org/10.15581/006.54.3.697-717.

Conversaciones con monseñor Escrivá de Balaguer, Madrid 2025.
De Ribera Martín I., El viaje de Ulises: la secularización de la Esperanza, en: La espe-

ranza: ancla y estrella. En torno a la encíclica «Spe salvi», coord. por J. Granados, 
J. Noriega, Burgos 2008, pp. 53‒68.

Del Cura S., «Spe salvi» y la Escatología cristiana, en: El pensamiento de Joseph Rat-
zinger, teólogo y papa, ed. S. Madrigal, Madrid 2009, pp. 149‒193.

Doyle D., «Spe salvi» on eschatological and secular hope: A thomistic critique of an 
augustinian encyclical, «Theological Studies» 71 (2010) issue 2, pp. 350–379, 
https://doi.org/10.1177/004056391007100205.

Eine Kultur der Hoffnung bauen: Papst Benedikt XVI. und die Idee guter Zukunft, 
Hrsg. C. Sedmak, M. P. Teixeira, Regensburg 2013.

https://doi.org/10.15581/006.54.3.671-695
https://doi.org/10.15581/006.39.11671
http://dx.doi.org/10.18290/rt2269007
https://doi.org/10.15581/006.54.3.697-717
https://doi.org/10.1177/004056391007100205


49 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Escrivá de Balaguer J., Amigos de Dios, edición crítico-histórica preparada por 
A. Aranda, Madrid 2025.

Escrivá de Balaguer J., Camino, Madrid 1989.
Eslava E., Ratzinger, marxismo y liberación, «Cuestiones Teológicas» 52 (2025) núm. 

117, pp. 1‒23, https://orcid.org/0000-0002-2149-8958.
Fernández Cueto Gutiérrez J., Las aportaciones doctrinales sobre la Esperanza en 

la Encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI en el contexto del reciente Magisterio de 
la Iglesia, Roma 2013.

Francisco, Ángelus, 17 de marzo de 2013, https://www.vatican.va/content/fran-
cesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html.

Francisco, Audiencia general, 21 de junio de 2017, https://www.vatican.va/con-
tent/francesco/es/audiences/2017/documents/papa-francesco_20170621_
udienza-generale.html

Gagliardi M., L’enciclica «Spe salvi». Alla luce della «Deus caritas est» e della teologia 
di Joseph Ratzinger, «Communio» 215 (2008), pp. 59‒79.

García D., El rostro de la esperanza. Lectura cristológica de «Spe salvi», «Scriptorium 
Victoriense» 58 (2011) no. 1–2, pp. 151–221.

Gardocki D., Christian hope as seen by J. Ratzinger / Benedict XVI, «Verbum Vitae» 
41 (2023) no. 2, pp. 271–290, https://doi.org/10.31743/VV.14581.

Gelabert M., Una recepción teológica de la «Spe salvi», «Veritas. Revista de filosofía 
y teología» 3 (2008) núm. 18, pp. 35–37.

Gómez F., The moorings of «Spe salvi» in the letters of Saint Paul, «Philippiniana Sa-
cra» 44 (2009) no. 131, pp. 235–257, https://doi.org/10.55997/ps2001xliv131a1.

Gutiérrez Jaramillo M., La encíclica «Spe salvi» del papa Benedicto XVI en la 
dialéctica de la esperanza activa, «Theologica Xaveriana» 59 (2009) núm. 168, 
pp. 393–422.

Illanes Mestre J. L., Cristo, esperanza del mundo: reflexiones sobre la encíclica «Spe 
salvi», Madrid 2011.

Illanes Mestre J. L., La teología en las épocas moderna y contemporánea, en: J. L. Illa-
nes, J. I. Saranyana, Historia de la teología, Madrid 1995, pp. 374–377.

La speranza, attesa di un eterno già donato: Commenti all’Enciclica «Spe salvi» di Be-
nedetto XVI, ed. G. Russo, Torino 2008.

Larrú Ramos J. de D., El realismo de la esperanza. La simbiosis entre las esperan-
zas y la gran esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella. En torno a la encíclica 
«Spe salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega, Burgos 2008, pp. 71‒95.

Migut U., Horyzonty nadziei chrześcijańskiej w świetle encykliki Benedykta XVI «Spe 
salvi» oraz teologii posoborowej, «Studia Elbląskie» 20 (2019), pp. 403–416.

https://orcid.org/0000-0002-2149-8958
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html
https://doi.org/10.31743/VV.14581
https://doi.org/10.55997/ps2001xliv131a1


  50

Pablo Blanco Sarto

Mondin B., Storia della teologia, t. 4: Epoca contemporanea, Bologna 2019.
Murillo I., Crítica moderna de la esperanza cristiana. Progreso y esperanza, en: Sal-

vados en esperanza. Comentarios a la encíclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. 
por J. García Rojo, J. R. Flecha, Salamanca 2008, pp. 25–44.

Noriega J., Cuando el amor se transforma en esperanza, en: La esperanza: ancla 
y estrella. En torno a la encíclica «Spe salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega, 
Burgos 2008, pp. 127‒144.

Núñez J., El fundamento bíblico de «Spe salvi», en: Salvados en esperanza. Comenta-
rios a la encíclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. por J. García Rojo, J. R. Fle-
cha, Salamanca 2008, pp. 77–94.

O’Callaghan P., Esperanza, en: Diccionario de San Josemaría Escrivá de Balaguer, 
coord. J. L. Illanes, Burgos 2013, pp. 424‒430.

O’Callaghan P., La virtud de la esperanza y la ascética cristiana en algunos escritos 
del Beato Josemaría Escrivá, Fundador del Opus Dei, «Romana: boletín de la Pre-
latura de la Santa Cruz y Opus Dei» 12 (1996) núm. 23, pp. 262–279, https://da-
dun.unav.edu/bitstreams/58dc80e5-f72a-4e6d-b62e-2a08b27ce57f/download.

 Ratzinger J., Auf Christus schauen. Einübung in Glaube, Hoffnung, Liebe, Freiburg 
1989; tr. esp.: Mirar a Cristo. Ejercicios de fe, esperanza y amor, Valencia 2005.

Ratzinger J., Bilder der Hoffnung. Wanderungen im Kirchenjahr, Freiburg 1997; 
tr. esp.: Imágenes de la esperanza. Itinerarios para el año litúrgico, Madrid 1998.

Ratzinger J., Die Hoffnung des Senfkorns, Meitingen 1973.
Ratzinger J., Einführung in das Christentum, München 1968; tr. esp.: Introducción 

al cristianismo. Lecciones sobre el credo apostólico, Salamanca 2001.
Ratzinger J., Eschatologie — Tod und ewiges Leben, en: J. Auer, J. Ratzinger, Kleine 

katholische Dogmatik, Regensburg 1977; tr. esp.: Escatología, Barcelona 2007.
Ratzinger J., Glaube und Zukunft, München 1970; tr. esp.: Fe y futuro, Salaman-

ca 1972.
Ratzinger J., Informe sobre la fe, Madrid 2005.
Rodríguez L., Los sucedáneos de la esperanza, en: Salvados en esperanza. Comenta-

rios a la encíclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. por J. García Rojo, J. R. Fle-
cha, Salamanca 2008, pp. 45–58.

Rowland T., Variations on the theme of Christian hope in the work of Joseph Ratzin-
ger/Benedict XVI, «Communio» 35 (2008), pp. 210–211.

Sánchez L., Renacidos para la esperanza: Pablo y la esperanza cristiana, en: La espe-
ranza: ancla y estrella. En torno a la encíclica «Spe salvi», coord. por J. Granados, 
J. Noriega, Burgos 2008, pp. 39–52.

Saranyana J.-I., Historia de la teología cristiana (750–2000), Pamplona 2020.

https://dadun.unav.edu/bitstreams/58dc80e5-f72a-4e6d-b62e-2a08b27ce57f/download
https://dadun.unav.edu/bitstreams/58dc80e5-f72a-4e6d-b62e-2a08b27ce57f/download


51 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Vargas A., Eslava E., Ratzinger: de la esperanza moderna a la esperanza de la salva-
ción (pro manuscripto) 2025.

Varo F., Alegres con esperanza. Textos de San Pablo meditados por San Josemaría, 
Madrid 2009.

Vázquez de Prada A., El fundador del Opus Dei, t: 3: Los caminos divinos de la tierra, 
Madrid 2003.

Vilanova E., Historia de la teología cristiana, t: 3: Siglos XVIII, XIX y XX, Barcelona 
1989.

Waldemar J. T., Encyklika «Spe salvi»: śladami Augustyna, «Vox Patrum» 52 (2008) 
nr 2, pp. 1181–1188, https://bibliotekanauki.pl/articles/613912.pdf. 

https://bibliotekanauki.pl/articles/613912.pdf



