
A
N

A
LE

CT
A

 C
R

A
CO

V
IE

N
SI

A
 5

7 
(2

02
5)

  57
2025

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydział Teologiczny





Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydział Teologiczny

57
2025

Analecta 
Cracoviensia



Redaktor naczelny
Krzysztof Porosło  

krzysztof.poroslo@upjp2.edu.pl

sekretarz
Tereza Huspeková

redaktorzy tematyczni
Wojciech Baran (teologia), Paweł Kras (historia),  

Piotr Kroczek (prawo kanoniczne)

Projekt i łamanie
Piotr Pielach

This work is licensed under a license 
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Copyright © 2025 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

ISSN 0209-0864 (druk)
ISSN 2391-6842 (online)

Adres do korespondencji: 31-348 Kraków, ul. Bobrzyńskiego 10
tel. +48 12 422 60 40, e-mail: analecta@upjp2.edu.pl

Wydawca: Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 
31-002 Kraków, ul. Kanonicza 25

Wersja online: https://czasopisma.upjp2.edu.pl/analectacracoviensia
Czasopismo finansowane przez Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie



3 

﻿

Spis treści

5	 Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski 

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

21	 Pablo Blanco Sarto

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá. Una lectura al hilo de la encíclica 
«Spe salvi» de Benedicto XVI

53	 Denisa Červenková

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”. The aim of spiritual 
development in the texts of John of the Cross

79	 Renata Chrzanowska

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego

101	 Grzegorz Hołub

„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu i odpowiedź personalistyczna

113	 Adrian Mętel

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów — analiza po-
równawcza wersji greckiej, ormiańskiej, słowiańskiej oraz rękopisów z Qumran

139	 Wojciech Węgrzyniak

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?

159	 Ewelina Zych

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776



185	 Mariusz Rosik

Recenzja monografii Dariusza Sztuki „Gilgal. Biblia — Archeologia — Teologia. Studium hi-
storyczno-krytyczne deuteronomi(sty)cznych tradycji o podboju Kanaanu” wydanej przez 
Bonus Liber w 2022 roku

191	 Mariusz Rosik

Recenzja monografii Dominika Tomczyka „Apostoł a charyzmat w Corpus Paulinum. Cha-
ryzmatyczny czy instytucjonalny obraz pierwotnego Kościoła w  Nowym Testamencie?” 
wydanej przez Wydawnictwo Naukowe ChAT w 2025 roku



rocznik 57 • 2025 • strony 5–20

Historia artykułu • Zgłoszony: 26 czerwca 2025 • Zaakceptowany: 1 października 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Przemysław Artemiuk

	K https://orcid.org/0000-0001-5337-0329

  artemiukprzemek@gmail.com

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
	� https://ror.org/05sdyjv16

Rafał Orzechowski

	K https://orcid.org/0009-0002-3323-6522

  rafalorzech99@gmail.com

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
	� https://ror.org/05sdyjv16

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

	' https://doi.org/10.15633/acr.5701

https://ror.org/05sdyjv16
https://ror.org/05sdyjv16


  6

Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski

Abstrakt

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

Celem artykułu jest ukazania istoty wiary i teologii według o. Jacka Salija. Podejmując analizę pism 
polskiego dominikanina, autorzy w części pierwszej ukazują sens teologii. Część drugą poświęca-
ją mądrościowemu wymiarowi filozofii. W części trzeciej zajmują się eklezjalnością teologii. Część 
czwarta stanowi refleksję nad myślą Akwianty, jaką odnaleźć można u J. Salija. Kluczowe terminy 
pojawiające się w tytule artykułu i nieustannie obecne w pismach polskiego dominikanina, czyli 
wiara i teologia, zostają ukazane w ich wzajemnych odniesieniach. Wnioski wyprowadzone z prze-
prowadzonych analiz są następujące. Teologia, jaką zajmuje się J. Salij, służy rozwoju wiary. Polski 
dominikanin teologię i wiarę ukazuje we wzajemnych relacjach. Teologia, którą zajmuje się J. Salij, 
ma wyraźny rys kościelny. Chce ona służyć Kościołowi. Teologia polskiego dominikanina jest upra-
wiana w nurcie tradycji, odwołując się do teologicznych autorytetów.

Słowa kluczowe: Jacek Salij, wiara, teologia, Kościół, św. Augustyn, św. Tomasz z Akwinu

Abstract

Faith and theology according to Jacek Salij OP

The aim of the article is to present the essence of faith and theology according to Fr. Jacek Salij. 
By analyzing the writings of the Polish Dominican, the authors show the meaning of theology in the 
first part. The second part is devoted to the wisdom dimension of philosophy. In the third part, they 
deal with the ecclesiality of theology. The fourth part is a reflection on the thought of Aquinas, which 
can be found in J. Salij. The key terms appearing in the title of the article and constantly present in 
the writings of the Polish Dominican, i.e. faith and theology, are shown in their mutual references. 
The conclusions drawn from the conducted analyses are as follows. The theology that J. Salij deals 
with serves the development of faith. The Polish Dominican shows theology and faith in mutual 
relations. The theology that J. Salij deals with has a clear ecclesiastical character. It wants to serve 
the Church. The theology of the Polish Dominican is practiced in the stream of tradition, referring 
to theological authorities.

Keywords: Jacek Salij, faith, theology, Church, St. Augustine, St. Thomas Aquinas



7 

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

Jacek Salij (ur. 1942) to uznawany teolog akademicki oraz wybitny publicysta. 
Jego teksty w dominikańskim miesięczniku „W drodze” kształtowały całe 
pokolenia czytelników, którzy korzystali z  jego odpowiedzi na różnorodne 
pytania korespondentów. W swoich pracach wielokrotnie podejmuje temat 
wiary, definiując go oraz analizując relacje między wiarą a teologią. Wskazu-
je również na kontekst współczesnego chrześcijaństwa. W rozmowie sprzed 
lat z Aliną Petrową-Wasilewicz i Jackiem Borkowiczem przyznał, że zgadza 
się z krytyką dotyczącą braku znajomości realiów życia, która często kiero-
wana jest pod adresem zakonników zamkniętych w klasztorach. Niemniej 
jednak, w świetle jego badań oraz bogatej działalności duszpasterskiej, na-
leży z większą ostrożnością podchodzić do jego słów. Jako teolog doskonale 
rozumie kontekst wiary i dostrzega jego dynamiczną zmienność, potrafiąc 
błyskawicznie analizować i interpretować zmiany zachodzące w świecie. Jego 
postawa przypomina obraz zapisany przez Hansa Waldenfelsa (zm. 2023), 
w  dziele z  roku 1985 Kontextuelle Fundamentaltheologie1. Postawę teologa 
niemiecki jezuita porównał do stania na progu domu2. Z miejsca tego widać 
zarówno to, co jest wewnątrz, wystarczy tylko odwrócić głowę, jak i  cały 
świat przed i wokół. Teolog, nie tylko fundamentalny o którym pisał przed 
laty Waldenfels, zna więc doskonale swój świat, czyli Kościół, który jest jego 
domem. Stojąc na progu, rozpoznaje to wszystko, co wokół niego. Salij, wie, 
tak jak niemiecki jezuita, że w „centrum fundamentalnoteologicznej refleks-
ji znajduje się to, czym chrześcijaństwo żyje”3, czyli objawienie Boga, które 
dokonało się w Jezusie Chrystusie i dzieje przekazywania tego orędzia światu 
poprzez Kościół4. Aby jednak każda teologia mogła skutecznie realizować 
własne zamierzenia, musi mieć pełną świadomość historyczno-społecznego 
kontekstu. Tworzą go: „pluralizm i konkurencyjność religijnych rozwiązań 
dotyczących sensu istnienia; poszukiwanie rozwiązań na drogach pozare-
ligijnych, czysto naturalnych, humanistycznych; odmowa poszukiwania sen-
su; układy i czynniki określające życie społeczne i  jednostkowe, jak: język, 

1	 H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj. Teologia fundamentalna w kontekście czasów 
obecnych, przeł. A. Paciorek, Katowice 1993. 

2	 Zob. H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 83–84.
3	 H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 20. 
4	 Zob. H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 20. 



  8

Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski

doświadczenie życiowe, kultura, struktury i  systemy społeczne, stosunki 
społeczno-ekonomiczno-polityczne itd.”5.

Teologia, szczególnie fundamentalna, ale nie tylko ona, wyczuwając 
napięcie między własną istotą a  kontekstem jej towarzyszącym, pragnie 

„sformułować i przedstawić chrześcijańskie roszczenia, czyli proprium chris-
tianum, to co specyficznie chrześcijańskie”6 oraz „uzasadnić roszczenia 
chrześcijańskie wobec dzisiejszego świata i dzisiejszych wizji świata”7. Kon-
tekst zatem, czyli określenie aktualnych warunków, w których przyszło eg-
zystować wierze, posiada szczególne znaczenia, „bowiem siła oddziaływania 
chrześcijaństwa ma być skuteczna w czasie i przestrzeni, nie poza czasem 
i poza przestrzenią”8. Wydaje się, że taki model teologii uprawia Salij. Jest 
ona osadzona w Kościele, a równocześnie, rozpoznając kontekst, odpowiada 
na pytania, które niesie świat. 

Przez wiele lat czytelnicy dominikańskiego miesięcznika „W Drodze” st-
awiali Salijowi pytania, które niejako zmuszały go do zgłębiania i analizy kon-
tekstu wiary. Publikowane później zbiory jego tekstów stanowią świadectwo 
poszukiwań, które prowadził dominikanin. Wystarczy sięgnąć po jeden 
z tomów „Szukającym drogi”, aby dostrzec bogactwo tematów teologicznych, 
które były przedmiotem jego analiz. Teksty te pełne są głębi, mądrości oraz 
empatii wobec pytań zadawanych przez czytelników. Salij, niezależnie od 
poruszanej kwestii, dążył do sformułowania jak najtrafniejszej odpowiedzi, 
starając się przy tym zmieścić w ograniczeniach znaków, jakie narzucała ru-
bryka. Jego teksty często mają charakter mini-traktatów, charakteryzujących 
się logiczną i uporządkowaną argumentacją. Dominikanin prezentuje w nich 
solidność, konsekwencję oraz kompetencję. Ukazuje się jako mistrz krótkiej 
formy, swobodnie poruszający się w świecie współczesnych, złożonych idei, 
a także doskonale rozumiejący kontekst, w jakim żyją chrześcijanie.

I jeszcze jedna kwestia. Stojąc na progu domu, dominikanin przyjmuje jed-
noznaczną postawę apologijną, to znaczy broni „istotnych treści […] wiary 
i odpiera zarzuty uderzające w serce chrześcijaństwa”9. Jest bowiem świadom, 
że chrześcijaństwo wciąż na nowo „podejmuje zmaganie […] z duchem tego 

5	 H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 20. 
6	 H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 20. 
7	 H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 20. 
8	 H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 21. 
9	 P. Artemiuk, Renesans apologii, Płock 2016, s. 5.



9 

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

świata”10, dostrzega bowiem, iż jest w  nim „obecna potężna anty-ewange-
lizacja, która ma swoje środki i swoje programy i z całą determinacją przeci-
wstawia się Ewangelii i  ewangelizacji”11. Apologia uprawiana przez Salija 
formułuje racje wobec zarzutów pochodzących z zewnątrz (apologia ad extra), 
jak i szuka niezbędnych argumentów, tak by można było budować własną 
pewność wiary (apologia ad intra)12. Te dwa wymiary przenikają się w tekstach 
warszawskiego dominikanina. 

Kontekst, jaki towarzyszy chrześcijaństwu, nieustannie ewoluuje. Wy-
czucie pulsu świata okazuje się niezbędne dla przyszłości wiary. Winno ono 
zawsze cechować spojrzenie teologa, który stojąc na progu domu, „przyswaja 
sobie to, co ludzie na zewnątrz myślą i wiedzą”13, a posiadając doświadczenie 
pochodzące z  wnętrza, „zwraca się z  zaproszeniem do wszystkich, którzy 
znajdują się wewnątrz i na zewnątrz”14. Taką postawę przyjmuje Salij. 

Podejmując analizę pism dominikanina, w  części pierwszej ukażemy 
sens teologii. Część drugą poświęcimy mądrościowemu wymiarowi filozofii. 
W części trzeciej zajmiemy się kościelnością teologii. Część czwarta będzie 
stanowiła refleksją nad myślą Akwianty, jaką odnaleźć można u  Salija. 
Kluczowa terminy pojawiąjące się w tytule i nieustannie obecne w pismach 
polskiego dominikanina, czyli wiara i teologia, zostaną ukazane w ich wza-
jemnych odniesieniach. Źródłami analiz będę teksty Salija zebrane w dwóch 
jego pracach. Pierwsza pochodzi z  roku 2017 i  nosi tytuł Wiara i  teologia. 
Druga z kolei to Dzieła wybrane, t. 2: Święty Tomasz z Akwinu, opublikowana 
w roku 2021. Stastus questionis badanego zagadnienia to recenzja pracy Salija 
i artykuł w którym pojawia się wątek poświęcony jego teologii, a także tekst 
poświęcony w całości jego twórczości15. 

10	 Przekroczyć próg nadziei. Jan Paweł II odpowiada na pytania Vittoria Messoriego, Lublin 1994, s. 96. 
11	 Przekroczyć próg nadziei, s. 96. 
12	 P. Artemiuk, Renesans apologii, s. 6. 
13	 H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 83–84.
14	 H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj, s. 84. 
15	 Zob. P. Artremiuk, Istota teologii według o. Jacka Salija OP, https://teologiapolityczna.pl/istota-te-

ologii-wedlug-o-jacka-salija-op (25.06.2025); Dlaczego teolog fundamentalny powinien czytać św. Tomasza 
z Akwinu?, „Rocznik Tomistyczny” 12 (2023) nr 2, s. 191–213; J. Szymik, Delectatio et decor ordinis. O te-
ologii Jacka Salija OP, „Warszawskie Studia Teologiczne” 32 (2019) nr 4, s. 56–80. W artykule odwołuję 
się do obu moich tekstów [P. A.]. 

https://teologiapolityczna.pl/istota-teologii-wedlug-o-jacka-salija-op
https://teologiapolityczna.pl/istota-teologii-wedlug-o-jacka-salija-op


  10

Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski

Sens teologii

Salij odróżnia wiarę od teologii, przypisując tej drugiej konstytutywne cechy. 
W jego ujęciu wiara nie jest jedynie światopoglądem ani nie sprowadza się do 
zbioru przekonań religijnych. Można ją zdefiniować jako osobisty akt zaufa-
nia i relację z Bogiem, która wykracza poza intelektualne rozumienie i obe-
jmuje całą egzystencję człowieka. Wiara zakłada otwartość na objawienie, 
a także gotowość do przyjęcia i praktykowania nauk, które z niego wynikają. 
Jest dynamiczna, rozwijająca się w kontekście osobistych doświadczeń oraz 
współczesnych wyzwań, a jednocześnie stanowi fundament dla refleksji teo-
logicznej, która stara się zrozumieć i interpretować jej głębię oraz znaczenie 
w życiu wierzących. Wiara w Boga, wyjaśnia Salij,

nie na tym polega, że człowiek przyjmuje Jego istnienie. Wierzyć w  Boga znaczy 

rozpoznać w Nim podstawę całej rzeczywistości i ostateczne źródło sensu. Toteż wiara 

w Boga pociąga za sobą uwierzenie w człowieka i w ogóle uwierzenie w sens istnienia 

świata oraz w realną różnicę między dobrem i złem. Zamykając się na wiarę w Boga łatwo 

zapomnieć o różnych ważnych prawdach, bez których życie może przemienić się w jeden 

wielki biznes albo nawet w koszmar16. 

Teologia z kolei, zdaniem dominikanina, „to realizowana w wierze refleksja 
nad Bożym objawieniem, jakie się dokonało ostatecznie w Jezusie Chrystusie, 
Synu Bożym i Zbawicielu wszystkich ludzi”17. Jest ona, zgodnie z przesłani-
em Akwinaty, jakby odbiciem Bożej wiedzy, „która jest jedną i niezłożoną 
znajomością wszechrzeczy”18. Pytając o  istotę teologii, Salij najpierw kon-
centruje się na jej mądrościowym wymiarze. Jest świadomy, że współczesny 
świat zmaga się z głębokim kryzysem mądrości. W związku z tym, nawiązu-
jąc do encykliki Fides et ratio, sugeruje, aby najpierw przywrócić filozofii jej 
mądrościowy wymiar, odnosząc się do mądrości naturalnej. Dopiero później 
można spojrzeć na teologię jako mądrość nadprzyrodzoną, która zstępuje 
z  góry. Takie podejście pozwala na harmonijne połączenie filozoficznych 
poszukiwań z teologiczną refleksją, co prowadzi do głębszego zrozumienia 
zarówno ludzkiego doświadczenia, jak i tajemnicy Bożej.

16	 J. Salij, „W cóż więc mamy wierzyć?”, w: J. Salij, Wiara i teologia, Poznań 2017, s. 27. 
17	 J. Salij, Mądrościowy wymiar teologii, w: J. Salij, Wiara i teologia, s. 51.
18	 J. Salij, Mądrościowy wymiar teologii, s. 51.



11 

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

Salij w wielu swoich tekstach wielokrotnie wraca do definicji teologii, doda-
jąc nowe akcenty i rozwijając swoje myśli. Podkreśla, że teologia wywodzi się 
z wiary i ma za zadanie prowadzić do niej. W jego ujęciu teologia nie jest jedy-
nie akademicką dyscypliną, lecz żywą refleksją, która ma na celu pogłębienie 
zrozumienia wiary oraz jej praktykowanie w codziennym życiu. W ten sposób 
teologia staje się mostem między wiarą a rozumem, umożliwiając wiernym 
lepsze zrozumienie tajemnic Bożych oraz ich zastosowanie w rzeczywistości. 

Nie sposób nie zauważyć [podkreśla], że teolog „pracuje” w  słowach. Owszem, słowa 

przekazujące wiarę w Chrystusa — zarówno zapisane w zdaniach ludzkiej mowy Pismo 

Święte, jak nauka Ojców, ustalenia soborów czy pouczenia papieży — są więcej lub mniej 

wypełnione osobą przekazującego, jednak są to tylko słowa. Jeśli je przyjmę, to znaczy 

jeśli pobudzą mnie one do wiary w Chrystusa lub do jej pogłębienia, będzie to polegało 

na tym, że za pośrednictwem tych słów zbliżę się do Chrystusa, który żyje i chce mnie 

ogarniać swoją mocą zbawczą. Jednak wiara, w swoim ostatecznym wymiarze, zmierza 

ku Chrystusowi, który zbawia człowieka i jego środowisko19. 

Mądrościowy wymiar filozofii

Pytając z kolei o rodzaj filozofii, jakiej potrzebuje teologia, dominikanin zau-
waża najpierw, że: po pierwsze, „uprawianie teologii to praca rozumu człow-
ieka wierzącego nad treścią wyznawanej przez niego wiary”20; po drugie, „nie 
jest teologią — w każdym razie nie jest teologią w całym tego słowa znacze-
niu — taka refleksja nad treścią wiary, która dokonywana jest poza wiarą”21; 
po trzecie, „jeśli teologia jest naszym «tak» dla dającego się nam Boga i jeśli 
teologia jest to wsłuchiwanie się w to Boże dawanie się człowiekowi, to aut-
entyczna teologia możliwa jest tylko w Kościele i dla Kościoła”22. 

Salij podkreśla, iż filozofia, która nosi znamiona autentyczności i cechuje ją 
chęć rozumowego ogarnięcia „ostatecznych horyzontów świata, w którym ży-
jemy, jest przez Pismo Święte przedstawiana z aprobatą i oceniana wysoko”23. 

19	 J. Salij, Teologia czasu próby, w: J. Salij, Wiara i teologia, s. 75. 
20	 J. Salij, Jakiej filozofii potrzebuje teologia?, w: J. Salij, Wiara i teologia, s. 94. 
21	 J. Salij, Jakiej filozofii potrzebuje teologia?, s. 94. 
22	 J. Salij, Jakiej filozofii potrzebuje teologia?, s. 95. 
23	 J. Salij, Jakiej filozofii potrzebuje teologia?, s. 102. 



  12

Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski

Należy jednak pamiętać, że filozofia jest dyscypliną autonomiczną w stosun-
ku do wiary i do teologii. Przypomniał o tym ostatni sobór, powołując się 
na orzeczenia Vaticanum I: „istnieje bowiem dwojaki porządek poznania, mi-
anowicie wiary i rozumu”24. Niemniej jednak żadna z tych nauk nie może być 
całkowicie odrębna od drugiej. Od obu dyscyplin bowiem można oczekiwać 
działania „bez zmieszania i bez rozłączenia”25. Dominikanin podkreśla, że 

„filozofia programowo odrzucająca wiarę, a nawet zamknięta na metafizykę, 
nie będzie właściwym parterem dla teologii”26. 

Teologia potrzebuje filozofii, która jest otwarta na wymiar mądrościowy 
i  jednocześnie poszukuje ostatecznego oraz całościowego sensu życia. Salij 
formułuje sześć postulatów dotyczących tego, jaką filozofię powinna przy-
jąć teologia. Po pierwsze, filozofia ma być szukaniem prawdy. Po drugie, nie 
powinna unikać pytań eschatologicznych, które dotyczą ostatecznych kwest-
ii życia i śmierci. Po trzecie, ważne jest, aby nie zapominała, że rozum potrze-
buje fundamentu dialogu i przyjaźni. Po czwarte, prawda w filozofii powinna 
być nieustannie dopełniana miłością i  dobrem, co nadaje jej głębszy sens. 
Po piąte, poszukiwania filozoficzne powinny charakteryzować się pokorą, 
uznając ograniczenia ludzkiego poznania. Wreszcie, po szóste, poszukujący 
prawdy powinni cechować się moralną prawością, co stanowi fundament dla 
autentycznego dążenia do prawdy.

Kościelność teologii 

Ważnym wątkiem, który podejmuje Salij, jest kwestia kościelności teologii. 
Dominikanin przypomina, iż „teologiem chrześcijańskim może być tylko 
ten, kto w Jezusa Chrystusa wierzy naprawdę, a więc kto wierzy, że Ojciec 
Przedwieczny dał nam swojego Syna, który za sprawą Ducha Świętego stał 
się człowiekiem, nauczył nas dróg Bożych, przeszedł zwycięsko przez mękę 
krzyża, a swoim zmartwychwstaniem otworzył nam drogę do życia wiecz-
nego. Nie jest teologiem chrześcijańskim, kto odrzuca prawdę Trójcy Świętej 
albo prawdę wcielenia Syna Bożego i dokonywanego przez Niego odkupienia; 

24	 J. Salij, Jakiej filozofii potrzebuje teologia?, s. 110. 
25	 J. Salij, Jakiej filozofii potrzebuje teologia?, s. 112. 
26	 J. Salij, Jakiej filozofii potrzebuje teologia?, s. 117. 



13 

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

nie jest również teologiem chrześcijańskim, kto przy tych prawdach próbuje 
majsterkować”27. 

Salij w swoim nauczaniu i nieustannym przypominaniu o wierze w Jezu-
sa, dostrzega podstawowe zadanie teologa chrześcijańskiego. Podkreśla, że 
fundamentalne znaczenie ma również osobista wiara teologa, która wpływa 
na jego refleksje i sposób przekazywania nauki. Współczesny teolog, według 
Salija, powinien być nie tylko znawcą doktryny, ale także autentycznym świ-
adkiem wiary, co pozwala mu lepiej komunikować prawdy chrześcijańskie 
i inspirować innych do ich odkrywania. Osobista wiara teologa staje się zatem 
fundamentem, na którym opiera się jego misja edukacyjna i duszpasterska. 

„Autentyczna teologia nie tylko uważnie i w posłuszeństwie wiary wsłuchuje 
się w to, co Jezus nam o swoim Ojcu opowiedział, ale szuka uczestnictwa z Je-
zusem w Jego kochającym zjednoczeniu z Ojcem”28. Teolog nie może z pozycji 
obserwatora zajmować się osobą Zbawiciela i Jego nauką. Ma być człowieki-
em wierzącym, który zastanawia się nad własną wiarą, „by osiągnąć większe 
zrozumienie samej wiary”29. Dominikanin dodaje, iż „autentyczna wiara i te-
ologia możliwe są tylko w Kościele”30. Salij zasadniczo odrzuca możliwość 
uprawiania teologii poza Kościołem, wskazując na niejednoznaczność tego 
pojęcia. Zauważa, że czasami spotykamy się z  tekstami religijnymi, które 
nie są teologią, ponieważ powstają one poza strukturami eklezjalnymi. In-
nym razem myśli te formułowane są w opozycji do Kościoła, odrzucając lub 
negując wiarę wspólnoty. Istnieją również teksty, które mają na celu służenie 
Kościołowi, ale ze względu na swój krytycyzm lub niezrozumienie mogą na-
potykać poważny opór lub odrzucenie. Salij podkreśla, że nie każdy duch, 
który porusza serca teologa w  kwestiach wiary, jest Duchem Świętym, co 
wskazuje na konieczność rozważnego i odpowiedzialnego podchodzenia do 
wszelkich inspiracji i myśli teologicznych.

Istnieje proste kryterium, stwierdza dominikanin, jak odróżnić Ducha prawdy od 

różnych duchów niedobrych: niemożliwe jest, żeby ten sam Duch Święty inaczej nauczał 

27	 J. Salij, Czy możliwa jest teologia chrześcijańska poza Kościołem?, w: J. Salij, Wiara i teologia, s. 127–128. 
28	 J. Salij, Czy możliwa jest teologia chrześcijańska poza Kościołem?, s. 132. 
29	 J. Salij, Czy możliwa jest teologia chrześcijańska poza Kościołem?, s. 133. 
30	 J. Salij, Czy możliwa jest teologia chrześcijańska poza Kościołem?, s. 137. 



  14

Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski

w  Kościele, a  inaczej w  moim wnętrzu, niemożliwe jest również, żeby Duch Święty 

nauczał dzisiaj czegoś sprzecznego z wiarą poprzednich pokoleń31. 

W kręgu myśli Akwinaty

Św. Tomasz z Akwinu obok św. Augustyna należy do najczęściej przywoły-
wanych autorytetów przez polskiego dominikanina32. Studia jemu poświęcone, 
które ukazały się w serii dzieł wybranych, wydawanych przez „Teologię Poli-
tyczną”33, dotyczą teologii średniowiecznego mistrza. Salij pragnie tę stronę 
spuścizny Akwinaty przybliżyć34. Jest bowiem przekonany, że wielkość teo-
logiczna św. Tomasza „wciąż jeszcze czeka na odkrycie”35. Dominikanin nie 
rości sobie prawa do wyłączności w odniesieniu do twórczości teologicznej 
św. Tomasza z Akwinu, zdając sobie sprawę z jej ogromu i wielowątkowości. 
Uznaje, że trudno, aby jedna praca, nawet tak obszerna jak opublikowany 
tom, wypełniła lukę w zrozumieniu myśli Akwinaty. Mimo to, Salij ufa, że 
teksty zawarte w tym zbiorze pomogą czytelnikom dostrzec teologiczne skar-
by, jakie oferuje myśl św. Tomasza, oraz że zostaną odebrane jako imperatyw 
do poważnego potraktowania teologii tego mistrza, na którą niewątpliwie 
zasługuje. W ten sposób chce zachęcić do głębszej refleksji nad jego naukami 
i ich aktualnością w kontekście współczesnych wyzwań.

O. Salij zajmuje się wybranymi motywami z teologii św. Tomasza, koncen-
trując się na tematach takich jak wiara, zbawienie, dobro, mądrość, głupota, 
początek i koniec świata oraz władza i prawo. Każdy z jego esejów przyjmu-
je formę małej monografii, co pozwala na dogłębną analizę poszczególnych 
kwestii. Dominikanin mistrzowsko odsłania sposób argumentacji Akwinaty, 
trafnie dobierając cytaty i wiernie podążając za jego myślą. W jego analizach 
wyraźnie widać oryginalność oraz wielkość średniowiecznego mistrza, co 

31	 J. Salij, Czy możliwa jest teologia chrześcijańska poza Kościołem?, s. 143. 
32	 Zob. J. Salij, Dzieła wybrane, t. 1: Święty Augustyn, Warszawa 2020. 
33	 J. Salij, Dzieła wybrane, t. 2: Święty Tomasz z Akwinu, Warszawa 2021. 
34	 Publikowany zbiór pism o. Salija zawiera teksty z lat 1980–1993. Większość z nich została w całości 

poświęcona teologii św. Tomasza, pozostałe traktują myśl Akwinaty jako podstawę rozważań i hory-
zont uzasadnienia. Całość tomu redaktorzy podzielili na cztery części (I — Eseje tomistyczne; II — Teo-
logia; III — Bóg, kochający Stwórca; IV — Człowiek i nasze zmierzanie do celu), prowadzące czytelnika 
od tajemnicy Boga do tajemnicy człowieka. 

35	 J. Salij, Słowo wstępne, w: J. Salij, Dzieła wybrane, t. 2, s. 10. 



15 

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

czyni te teksty nie tylko wartościowym wkładem w teologię, ale także in-
spirującym źródłem refleksji. Warto zwrócić uwagę na kilka wybranych wąt-
ków, które Salij podejmuje, aby lepiej zrozumieć zarówno myśl Tomasza, jak 
i jej znaczenie w kontekście współczesnych zagadnień teologicznych.

Zacznijmy od Tomaszowej koncepcji mądrości. Akwinata przytacza za 
Arystotelesem jej podstawową definicję. Przez mądrość rozumie „poznanie 
w  świetle najgłębszych przyczyn”36. Tej definicji towarzyszy wyjaśniający 
komentarz Tomasza, zawarty w sześciu punktach, który kieruje myśl czytel-
nika ku Bogu, bez przywoływania Go. Mądrość, po pierwsze, obejmuje całą 
rzeczywistość37. Po drugie, jest ona umiejętnością pokonywania trudności 
w poznaniu najgłębszych korzeni rzeczywistości38. Po trzecie, „trud zdoby-
wania mądrości bardzo się opłaca, daje ona bowiem pewność”39. Po czwarte, 

„mądrość promieniuje na innych”40, co oznacza, że „o tyle ktoś może nauczać 
innych, o ile sam rozumie to, czego chce innych nauczyć”41. Po piąte, „mądroś-
ci szuka się dla niej samej”42. I po szóste, „cechą mądrości jest porządek”43, 
który przejawia się „zarówno w  myśleniu, jak i  w  działaniu oraz w  ogóle 
w całej życiowej postawie człowieka”44. Arystotelesowską definicję mądrości 
(mądrość jako poznanie w świetle najgłębszym przyczyn) Tomasz stosował 
zamiennie z koncepcją augustiańską zawartą w traktacie „O Trójcy Świętej”. 
Według Augustyna, „mądrość jest to poznanie tego, co Boskie”45. Tomasz tę 
ideę podjął i rozwinął. Zdaniem Akwinaty, każdy człowiek może uczestniczyć 
w Bożej mądrości, nawet niewierzący. Jednak „mądrość bez wiary sprowadza 
się jedynie do rozpoznania ostatecznych wymiarów rzeczywistości”46. Dop-
iero wiara „daje początek takiej mądrości, która rzeczywiście przybliża do 
Boga”47. Najwyższym stopniem uczestnictwa w Bożej mądrości, dokonującym 

36	 J. Salij, Mądrość i głupota, w: J. Salij, Dzieła wybrane, t. 2, s. 47. 
37	 Zob. J. Salij, Mądrość i głupota, s. 47. 
38	 Zob. J. Salij, Mądrość i głupota, s. 48. 
39	 J. Salij, Mądrość i głupota, s. 49. 
40	J. Salij, Mądrość i głupota, s. 49. 
41	 J. Salij, Mądrość i głupota, s. 49. 
42	 J. Salij, Mądrość i głupota, s. 50. 
43	 J. Salij, Mądrość i głupota, s. 50. 
44	J. Salij, Mądrość i głupota, s. 50. 
45	 J. Salij, Mądrość i głupota, s. 51. 
46	 J. Salij, Mądrość i głupota, s. 53. 
47	 J. Salij, Mądrość i głupota, s. 53.



  16

Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski

się przez działanie Ducha Świętego, jest „pewna współnaturalność człowieka 
z Bogiem, a więc wszczepienie przez łaskę w Bożą naturę”48. 

Pytanie o  wiarę rzeczywiście wydaje się kluczowe dla Salija. Uważa on, 
że św. Tomasz z Akwinu przesuwa tę kwestię z poziomu psychologicznego 
i antropologicznego do perspektywy ontologicznej i teocentrycznej. Oznacza 
to, że wiara nie jest jedynie subiektywnym doświadczeniem czy ludzkim 
przeżyciem, ale ma głębsze, metafizyczne podstawy, które odnoszą się do 
samej natury bytu i relacji człowieka z Bogiem. W ten sposób Salij podkreś-
la, że zrozumienie wiary wymaga spojrzenia na nią jako na fundamentalny 
aspekt rzeczywistości, który kształtuje nasze pojmowanie świata i miejsca 
człowieka w Bożym planie. To podejście otwiera drogę do głębszej refleksji 
nad tym, jak wiara wpływa na nasze życie i jakie ma znaczenie w kontekście 
teologii oraz filozofii. Akwinata „nie szuka w naturze ludzkiej poczucia eg-
zystencjalnego dyskomfortu, które domaga się wiary. Wiara nie jest też dla 
niego decyzją światopoglądową, za pomocą której człowiek usiłuje głębiej się 
rozeznać w otaczającym go świecie oraz rozpoznać ostateczny sens swojego 
życia”49. Tomasz, podkreśla Salij, „mówi nie tyle o potrzebie wiary, co o potr-
zebie poznania Boga”50. Człowiek, dostrzegając skutek, w sposób naturalny 
pyta o przyczynę. Pragnie przy tym widzieć nie tylko to, co cząstkowe, ale 
także jakąś nadrzędną, uniwersalną przyczynę istnienia wszystkiego. Stąd 
bierze się, zdaniem Tomasza, potrzeba szukania Boga. Rodzi się z naturalne-
go pragnienia „poznania powszechnej i ostatecznej przyczyny całej rzeczy-
wistości”51. Przekracza to jednak możliwości ludzkiej natury, ponieważ Boga 
można poznać tylko poprzez zjednoczenie się z Nim. 

Krótko mówiąc [wyjaśnia myśl Akwinaty Salij] wszechogarniające nas pragnienie pozna-

nia Boga świadczy o niesamowitym wręcz zamyśle miłości Bożej względem nad, mianow-

icie zamyśle wyprowadzenia nas ponad status stworzeń i uczynienia niejako bogami, 

realnymi uczestnikami Bożej natury. Jasne więc, że zrealizowanie aż tak wielkiego zam-

ysłu metafizycznego przekracza możliwości ludzkiej natury i możliwe jest tylko dzięki 

nadnaturalnemu darowi Boga52.

48	 J. Salij, Mądrość i głupota, s. 53. 
49	 J. Salij, Co to znaczy być człowiekiem wierzącym?, w: J. Salij, Dzieła wybrane, t. 2, s. 73. 
50	 J. Salij, Co to znaczy być człowiekiem wierzącym?, s. 73. 
51	 J. Salij, Co to znaczy być człowiekiem wierzącym?, s. 74. 
52	 J. Salij, Co to znaczy być człowiekiem wierzącym?, s. 75. 



17 

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

 Na ziemi nie jest możliwe absolutne zjednoczenie człowieka z  Bogiem. 
Dokona się ono, zgodnie ze słowami Pisma Świętego (1 Kor 13,12), przez 
oglądanie Boga twarzą w twarz, dopiero w przyszłości. Tutaj zaś zostaje nam 
wiara, będąca zalążkiem życia wiecznego. Tomasz definiują ją jako „sprawn-
ość duchową, mocą której rozpoczyna się w nas życie wieczne, a która czyni 
nasz umysł przylegającym do tego, co nieoczywiste”53. Taka perspektywa 
w spojrzeniu na wiarę dominuje w myśli Akwinaty. Oczywiście, w  jego pis-
mach pojawiają się doktrynalne dystynkcje dotyczące wiary: „wierzę, że jest 
Bóg”; „wierzę Bogu” i „wierzę w Boga”, będące stopniami na drodze zjednocze-
nia człowieka z Bogiem i przejścia od tego, co naturalne do tego, co nadprzy-
rodzone. W myśli Tomaszowej dominuje jednak, nazwałbym ją, eschatolog-
iczna perspektywa: „wiarą obejmujemy przede wszystkim to, co bezpośrednio 
zwraca nas do życia wiecznego”54 i „pierwszorzędnym przedmiotem wiary 
jest to, dzięki czemu człowiek zbliża się do szczęścia wiecznego”55. 

Zagadnienie tożsamości teologii pozostaje, zdaniem Salija, nadal bardzo 
istotne. Dominikanin rozpoczyna od istotnego wprowadzenia, stanowiącego 
swoiste wyznania wiary. 

Teologia [stwierdza on] jest to wiedza o Bogu. Otóż jest tylko jeden Teolog w pełnym tego 

wyrazu znaczeniu. Jest nim Ten, o którym czytamy w Ewangeliach, że „nikt nie zna Ojca, 

tylko Syn, i ten, komu Syn zechce objawić” (Mt 11, 27). Owszem, zwyczajny chrześcijanin 

może być teologiem, ale tylko poprzez uczestnictwo w tej znajomości przedwiecznego 

Ojca, jaką ma Jego Syn, Jezus Chrystus56. 

Jak rozpoznać autentycznego teologa? Salij proponuje trzy kryteria. Po 
pierwsze, wyjaśnia, „niech sobie psychologowie komentują to, jak chcą, niech 
widzą we mnie epigona cywilizacji strachu, ale ja to po prostu wiem — że na 
Sądzie nie będę ocalony, jeśli Pan się nade mną nie zmiłuje”57. Chodzi zatem 
o przyłożenie do teologicznej pracy Jezusowej miary. Zdaniem dominikanina, 
teolog ma starać się o to, by uprawiana przez niego nauka była zakorzenio-
na w  jego osobistej wierze i modlitwie oraz by ją wykonywał w „postawie 

53	 J. Salij, Co to znaczy być człowiekiem wierzącym?, s. 76. 
54	 J. Salij, Co to znaczy być człowiekiem wierzącym?, s. 76–77.
55	 J. Salij, Co to znaczy być człowiekiem wierzącym?, s. 77. 
56	 J. Salij, Teologia w poszukiwaniu swojej tożsamości, w: J. Salij, Dzieła wybrane, t. 2, s. 197. 
57	 J. Salij, Teologia w poszukiwaniu swojej tożsamości, s. 199. 



  18

Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski

posłuszeństwa i służby”58. Po drugie, autentyczna teologia winna polegać na 
„naśladowaniu Pana Jezusa w tym, że On własnej nauki nie głosił”59. Oznacza 
to, że teolog ma wsłuchiwać się nieustannie w wiarę Kościoła. Według Sali-
ja, nie ma miejsca dla teologii, która sytuowałaby się obok Kościoła czy też 
wbrew Kościołowi. Po trzecie, zadaniem teologa jest przyczynianie się do 
zmniejszenia cienia, którym naznaczona jest Matka Kościół. To wyrażenie 
oznacza po prostu grzech, będący udziałem wszystkich wierzącym, także 
teologów60. 

Zakończenie

Podejmując analizę pism Salija, w części pierwszej ukazaliśmy sens teologii. 
Część drugą poświęciliśmy mądrościowemu wymiarowi filozofii. W  części 
trzeciej zajęliśmy się kościelnością teologii. Część czwarta stanowiła refl-
eksję nad myślą Akwianty, jaką odnaleźć można u Salija. Kluczowe terminy 
pojawiające się w tytule i nieustannie obecne w pismach polskiego dominika-
nina, czyli wiara i teologia, zostały ukazane w ich wzajemnych odniesieniach. 
Zamykając analizy, pragniemy sformułować następujące wnioski. 

Po pierwsze, teologia, jaką zajmuje się polski dominikanin, służy rozwoju 
wiary. Salij te dwa terminy, czyli teologię i wiarę, ukazuje we wzajemnych 
relacjach. Każdemu z nich wskazuje własne miejsce i  zakres znaczeniowy. 
Ponadto ukazuje służebny wymiar teologii w relacji do wiary. 

Po drugie, teologia, którą uprawia Salij, ma wyraźny rys kościelny. Chce 
ona służyć Kościołowi. Dominikanin podkreśla, że autentyczna teologia to 
taka, która nie odcina się od Kościoła, ale posłuszna, traktuje go jako własny 
dom.

Po trzecie, teologia Salija jest uprawiana przez niego w  nurcie tradyc-
ji, odwołując się do teologicznych autorytetów. Dwie kluczowe postaci dla 
dominikanina to św. Augustyn i  św. Tomasz z  Akwinu. Temu ostatniemu 
poświęcił najwięcej miejscu, sięgając do jego pism. 

58	 J. Salij, Teologia w poszukiwaniu swojej tożsamości, s. 199. 
59	 J. Salij, Teologia w poszukiwaniu swojej tożsamości, s. 199. 
60	 Zob. J. Salij, Teologia w poszukiwaniu swojej tożsamości, s. 200. 



19 

Wiara i teologia według Jacka Salija OP

Bibliografia

Artemiuk P., Renesans apologii, Płock 2016.
Artemiuk P., Dlaczego teolog fundamentalny powinien czytać św. Tomasza z Akwinu?, 

„Rocznik Tomistyczny” 12 (2023) nr 2, s. 191–213.
Artremiuk P., Istota teologii według o. Jacka Salija OP, https://teologiapolityczna.

pl/istota-teologii-wedlug-o-jacka-salija-op (25.06.2025). 
Przekroczyć próg nadziei. Jan Paweł II odpowiada na pytania Vittoria Messoriego, 

Lublin 1994. 
Salij J., „W  cóż więc mamy wierzyć?”, w: J. Salij, Wiara i  teologia, Poznań 2017, 

s. 23–32. 
Salij J., Czy możliwa jest teologia chrześcijańska poza Kościołem?, w: J. Salij, Wiara 

i teologia, Poznań 2017, s. 125–145. 
Salij J., Jakiej filozofii potrzebuje teologia?, w: J. Salij, Wiara i teologia, Poznań 2017, 

s. 93–124. 
Salij J., Mądrościowy wymiar teologii, w: J. Salij, Wiara i  teologia, Poznań 2017, 

s. 51–71.
Salij J., Teologia czasu próby, w: J. Salij, Wiara i teologia, Poznań 2017, s. 73–91. 
Salij J., Co to znaczy być człowiekiem wierzącym?, w: J. Salij, Dzieła wybrane, 

t. 2: Święty Tomasz z Akwinu, s. 73–83. 
Salij J., Dzieła wybrane, t. 1: Święty Augustyn, Warszawa 2020. 
Salij J., Dzieła wybrane, t. 2: Święty Tomasz z Akwinu, Warszawa 2021. 
Salij J., Mądrość i głupota, w: J. Salij, Dzieła wybrane, t. 2: Święty Tomasz z Akwinu, 

s. 45–56. 
Salij J., Słowo wstępne, w: J. Salij, Dzieła wybrane, t. 2: Święty Tomasz z Akwinu, 

s. 9–10. 
Salij J., Teologia w  poszukiwaniu swojej tożsamości, w: J. Salij, Dzieła wybrane, 

t. 2: Święty Tomasz z Akwinu, s. 197–200. 
Szymik J., Delectatio et decor ordinis. O  teologii Jacka Salija OP, „Warszawskie 

Studia Teologiczne” 32 (2019) nr 4, s. 56–80.
Świętowanie Pana Boga. z Ojcem Jackiem Salijem OP rozmawiają Alina Petrowa-Wa-

silewicz i Jacek Borkowicz, Kraków 2001.
Waldenfels H., O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele — dzisiaj. Teologia fundamen-

talna w kontekście czasów obecnych, przeł. A. Paciorek, Katowice 1993.

https://teologiapolityczna.pl/istota-teologii-wedlug-o-jacka-salija-op
https://teologiapolityczna.pl/istota-teologii-wedlug-o-jacka-salija-op




rocznik 57 • 2025 • strony 21–52

Historia artykułu • Zgłoszony: 2 października 2025 • Zaakceptowany: 15 października 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Pablo Blanco Sarto

	K https://orcid.org/0000-0001-9497-1649

  pblanco@unav.es

Universidad de Navarra
	� https://ror.org/02rxc7m23

La esperanza del cristiano (1968) 
de Josemaría Escrivá. Una lectura al hilo 

de la encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI

	' https://doi.org/10.15633/acr.5702

https://orcid.org/0000-0001-9497-1649
mailto:pblanco@unav.es
https://ror.org/02rxc7m23


  22

Pablo Blanco Sarto

Resumen

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá. Una lectura al hilo de la encíclica «Spe salvi» 
de Benedicto XVI

Una comparación entre autores algo distantes en el tiempo ‒como son san Josemaría Escrivá y Jo-
seph Ratzinger‒ nos lleva a interesantes paralelismos. A pesar de la diferente metodología –más 
fenomenológico y espiritual en el santo; más intelectual y en perspectiva escatológica en el teólo-
go– apreciamos en ambos autores una crítica a una esperanza puramente horizontal, que necesita 
ser completada con la dimensión teologal, el cristocentrismo, la importancia del perdón y la mi-
sericordia, la relación con las demás virtudes infusas y la mirada hacia la bienaventuranza eterna. 
Encontramos también semejanzas en los «lugares de la esperanza».

Palabras-clave: Cristo, cielo, perdón, virtud teologal

Abstract

Christian’s hope (1968) by Josemaría Escrivá. A reading in light of Benedict XVI’s encyclical «Spe salvi»

Comparing authors from dif ferent eras, such (as St. Josemaría Escrivá and Joseph Ratzinger) reveals 
interesting parallels. Despite their dif ferent methodologies — more phenomenological and spiritual 
in the saint, and more intellectual and eschatological in the theologian, both authors critique a pu-
rely horizontal hope that needs to be complemented by the theological dimension, the Christocen-
trism, the importance of forgiveness and mercy, the relationship with the other infused virtues, and 
the gaze towards the eternal bliss. Similarities can also be found in the «places of hope».

Keywords: Christ, heaven, forgiveness, theological virtue



23 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Los santos son «testigos y compañeros de esperanza»1, repetía el papa Fran-
cisco, quien convocó este trepidante año de la esperanza que estamos vivien-
do. La esperanza es estar abiertos al Dios de las sorpresas. El Jubileo de la 
tercera virtud teologal constituye así un buen motivo para volver sobre este 
tema, y  permanecer «alegres en la esperanza» (Rm 12,  12), como dice san 
Pablo. «Espéralo todo de Jesús», había escrito san Josemaría en 19322, hasta 
llegar a  la homilía pronunciada el 8 de junio de 1968, predicada el sábado 
de témporas de Pentecostés. Ese año estaba siendo complicado: hasta ese 
momento, en Saigón (Vietnam) la embajada de Estados Unidos fue ataca-
da por guerrilleros vietcong; en Checoslovaquia comenzaba la Primavera de 
Praga, y se registraba una nevada atípica en la Ciudad de México; en Sicilia, 
un terremoto dejó un saldo de 231 muertos y 262 heridos, mientras en Thule 
(Groenlandia), se estrellaba un bombardero estadounidense B-52 con cuatro 
bombas atómicas a bordo; en Seúl, una unidad comando norcoreana intentó 
asesinar a Park Chung-hee en la Casa Azul, pero felizmente fracasó; en el mar 
Mediterráneo, frente a  las costas de Israel, se hundía el submarino israelí 
Dakar, ofreciendo un saldo de 69 muertos. Y esto solo en el mes de enero. Ha-
cía falta, por tanto, esperanza. En mayo tenía lugar el «mayo francés», que san 
Josemaría había seguido con especial interés, como señaló Andrés Garrigó3. 

Utopía y esperanza cristiana

La llamada «revolución del 68» fue un movimiento social que se dio en Fran-
cia y en otros países, caracterizado por protestas estudiantiles y sindicales, 
y se llevó a cabo durante mayo y junio de ese año, precisamente cuando san 

1	 Francisco, Audiencia general, 21 de junio de 2017, https://www.vatican.va/content/francesco/es/audien-
ces/2017/documents/papa-francesco_20170621_udienza-generale.html

2	 J. Escrivá de Balaguer, Consideraciones espirituales, pro manuscripto, p. 67; después en J. Escrivá de 
Balaguer, Camino, Madrid 1989, n. 731. Utilizo aquí la edición crítica de Amigos de Dios, preparada por 
Antonio Aranda, en Rialp, Madrid 2025, y los datos en ella contenida; seguimos la numeración ofrecida 
en este volumen.

3	 Datos extraídos de 1968, https://es.wikipedia.org/wiki/1968; cf. Andrés Garrigó: «Que Escrivá aceptara 
hablar con Gaceta Universitaria en plena dictadura era una apuesta por la libertad», https://conversacio-
nescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apues-
ta-por-la-libertad/ (02.04.2025); cfr. Conversaciones con monseñor Escrivá de Balaguer, Madrid 2025, 
nn. 39–40.

https://es.wikipedia.org/wiki/1968
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/
https://conversacionescon.es/que-escriva-aceptara-hablar-con-gaceta-universitaria-en-plena-dictadura-era-una-apuesta-por-la-libertad/


  24

Pablo Blanco Sarto

Josemaría predicaba esa meditación. Supuso una serie de protestas, formada 
por estudiantes contrarios al capitalismo, el imperialismo, el autoritarismo 
y la sociedad de consumo. En Alemania, los disturbios estudiantiles habían 
comenzado en 1967, cuando el estudiante Benno Ohnesorg recibió un dispa-
ro de un policía durante una protesta contra la visita de Mohammad Reza 
Pahlavi, el sah de Irán. Se considera que el movimiento comenzó formalmente 
después del intento de asesinato del líder activista estudiantil Rudi Dutschke 
el 11 de abril de 1968, y provocó varias protestas en toda la República federal. 
El movimiento crearía cambios duraderos en la cultura alemana y la llamada 
«generación del 68». Existe aquí, pues, un punto de conexión entre Josemaría 
Escrivá y Joseph Ratzinger, como veremos a continuación: entre un santo 
contemporáneo y un teólogo que llegó a papa y escribió precisamente una 
encíclica sobre la esperanza4.

Una teología de la esperanza

Vayamos así a los orígenes de estas ideas en tierras germanas. La «teología 
de la esperanza» había sido propuesta por el teólogo evangélico Jürgen Molt-
mann (1926-2024), quien en 1964 había publicado con gran éxito su Teología de 
la esperanza, con el que se había convertido en la figura más representativa de 
la teología protestante de aquel entonces5. Introducía en la teología el «princi-
pio esperanza» del filósofo Ernst Bloch (1885–1977), al proponer todo el men-
saje cristiano en clave escatológica. La esperanza será lo más determinante 
de la vida cristiana; es más, la praxis –también política– será indispensable 
para transformar el futuro. Del origen del ser pasamos al futuro del devenir. 
Todo esto tendrá un inevitable desenlace en la utopía política de las teologías 
de la liberación, de la cruz y de la revolución6. 

«Poco después mi trabajo me llevó a ocuparme del pensamiento de Ernst 
Bloch ‒evocaba el Ratzinger teólogo años después‒, para quien el “principio 

4	 Movimiento estudiantil alemán, https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_estudiantil_alem%C3%A1n 
(02.04.2025).

5	 Cf. B. Mondin, Storia della teologia, t. 4: Epoca contemporanea, Bologna 2019, pp. 489–490; E. Vilanova, 
Historia de la teología cristiana, t. 3: Siglos XVIII, XIX y XX, Barcelona 1992, pp. 771–774.

6	 Cf. J. L. Illanes, La teología en las épocas moderna y contemporánea, en: J. L. Illanes, J. I. Saranyana, His-
toria de la teología, Madrid 1995, pp. 374–377; E. Vilanova, Historia de la teología cristiana, t. 3, Barce-
lona 1989, pp. 772–773; J.-I. Saranyana, Historia de la teología cristiana (750–2000), Pamplona 2020, 
pp. 708–713.

https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_estudiantil_alem%C3%A1n


25 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

de la esperanza” es la figura especulativa central». Según Bloch, la esperanza 
es la ontología de lo aún no existente, pues una filosofía justa no debe pensar 
en estudiar lo que es ‒sería algo conservador o reaccionario‒, sino a preparar 
lo que aún no es: la utopía, el futuro, lo que ha de venir. Las nuevas categorías 
eran progreso, esperanza, optimismo, evolución y revolución. 

La tarea del hombre creativo es, por tanto, la de crear el mundo justo que aún no existe; 

para esta tarea tan elevada la filosofía debe desempeñar una tarea decisiva: se convierte 

en el laboratorio de la esperanza, en la anticipación del mundo del mañana en el pensa-

miento, en la anticipación de un mundo razonable y humano. 

Así, aquí la esperanza es «la virtud de una ontología de lucha, la fuerza 
dinámica de la marcha hacia la utopía». Por el contrario, para Ratzinger, «el 
fin de la esperanza cristiana es el reino de Dios, es decir la unión de hombre 
y mundo con Dios mediante un acto del divino poder y amor»7.

En su famosa Introducción al cristianismo, dictada en 1967, el mismo año en 
que tenían lugar las revueltas estudiantiles en Alemania, acudía a la perspec-
tiva mesiánica del pueblo escogido en la figura de Moisés. Esto significa que 
el cristianismo mira siempre a un futuro mejor e inmejorable: el que es «fe 
en la creación y que por eso cree en el primado del Logos, en la inteligencia 
creadora como principio y origen, lo acepta también como fin, como futuro, 

7	 J. Ratzinger, Auf Christus schauen. Einübung in Glaube, Hoffnung, Liebe, Freiburg 1989; tr. esp.: Mirar 
a Cristo. Ejercicios de fe, esperanza y amor, Valencia 2005, pp. 47, 52. Criticando la ideología del progreso, 
Ratzinger continuaba con las siguientes palabras: «El optimismo ideológico es, en realidad, una pura 
fachada de un mundo sin esperanza, un mundo que con esta fachada ilusoria quiere esconder su propia 
desesperación. Sólo así se explica la desmesurada e irracional angustia, el miedo traumático y violento 
que irrumpe, cuando un accidente en el desarrollo técnico o económico plantea dudas sobre el dogma 
del progreso» (ibidem, p. 54). Por el contrario, fundamentaba la esperanza cristiana en los ejemplos 
bíblicos de Jeremía, el Apocalipsis y el sermón de la montaña, donde no aparece un éxito fácil sino con 
una cierta condición escatológica, así como en los desarrollos de Buenaventura, Tomás de Aquino y el 
Catecismo romano (cf. ibidem, pp. 55–72). Así, animaba a unir la esperanza con las demás virtudes teo-
logales, para alcanzar su totalidad: «El amor buscado por la esperanza cristiana a la luz de la fe no es 
un asunto particular, individual, no se cierra en un pequeño mundo privado. Este amor me abre todo 
el universo, que por medio del amor se convierte en “paraíso”» (ibidem, p. 73). Para superar la melanco-
lía y la pereza espiritual, el «pelagianismo burgués» y el «pelagianismo de los piadosos», en la Iglesia, 
y no caer en «un exceso de actividad exterior» para «colmar la íntima miseria y la pereza del corazón, 
que siguen a la falta de fe, de esperanza y de amor a Dios y a su imagen reflejada en el hombre». Si «no 
se atreve ya a lo auténtico y grande, tiene necesidad de preocuparse con las cosas penúltimas. Y sin 
embargo ese sentimiento de “demasiado poco” sigue creciendo» (ibidem, p. 80; cf. pp. 84–90).



  26

Pablo Blanco Sarto

como lo venidero». No es nostalgia del pasado ni «mirar pura y simplemen-
te a lo eterno», sino «mirar hacia adelante, tantear con esperanza». Pero la 
esperanza no se puede plantear sola y aislada, pues se convertiría en mera 
utopía. La segunda virtud teologal se mueve así entre el pasado, el presente 
y el futuro, aunque los dos primeros no nos gusten demasiado. «Este es el ho-
rizonte comprensivo de lo cristiano, que se aleja tanto de la metafísica pura 
[y atemporal] como de la ideología del futuro propuesta por el marxismo». 
Por eso no podemos idealizar la esperanza como si de una utopía se tratara: 
«el signo del futuro será la cruz, su rostro en el mundo será un rostro lleno 
de sangre y heridas»8.

En 1970 publicó una serie de conversaciones radiofónicas con el título 
Fe y futuro, además de una serie de homilías publicadas tres años después 
con el título La esperanza del grano de mostaza9. Pero sobre todo será su Esca-
tología (1977), de la cual Ratzinger se sentía especialmente orgulloso, donde 
abordó algunos de los temas contenidos sobre este gran catalizador de la vida 

8	 J. Ratzinger, Einführung in das Christentum, München 1968; tr. esp.: Introducción al cristianismo. Leccio-
nes sobre el credo apostólico, Salamanca 2001, p. 203; cf. también pp. 103, 106. Aquí diferencia claramente 
entre la concepción cristiana de la esperanza y su versión marxista, que la convierte en pura utopía, en 
mero «paraíso comunista» que nunca llega. El principio marxista «se apoya en la pasividad, porque el 
proletariado es el paciente salvador del mundo». Mientras para el cristianismo es uno el redentor del 
mundo, para el marxismo lo será una colectividad que se resuelve al final en el anonimato, en nadie. 
Pero el cristianismo mueve a la acción, a la iniciativa también personal, porque no hay nada más activo 
que el amor. En este «está también incluido el principio de la esperanza que, superando el instante y su 
aislamiento, corre en busca del todo» (ibidem, pp. 222, 225). La esperanza culmina en el amor que no 
desaparecerá nunca, pues «el amor nunca se extingue» (1 Co 13, 8). 

9	 J. Ratzinger, Glaube und Zukunft, München 1970; tr. esp.: Fe y futuro, Salamanca 1972. J. Ratzinger, Die 
Hoffnung des Senfkorns, Meitingen 1973. En este volumen, que contiene una serie de meditaciones a lo 
largo del año, aparece por ejemplo «Die Gabe des Geistes als Frucht des Kreuzes» (ibidem, pp. 18–20), 
«Der Leib und die himmlische Herrlichkeit» (ibidem, pp. 26–28), «Beten für den Toten» (ibidem, pp. 
34–36), o «“Dein Reich komme”» (ibidem, pp. 37–39). En este último texto, se planteaba que «la espe-
ranza cristiana era una palabra vacía y que, por lo tanto, sigue la ley de aquello que está vacío». Así, la 
verdadera esperanza estaría «en la primera y la segunda venida de Jesucristo»: «Si la “primera venida” 
de Jesús ha llegado de una vez por todas, entonces también llegará la “segunda venida”. Si todos han 
podido entrar en el establo, entonces este se convierte en el lugar de la santidad. En el establo se divide 
el mundo. El Niño rechazado es el juico, y también la salvación» (ibidem, p. 38). Y terminaba con la 
siguiente pregunta: «La verdadera alegría es el regalo para la comunión, al reconocer a Dios como algo 
suyo. ¿Y no tendríamos que aprender también a prepararnos para ello de una forma completamente 
nueva?» (ibidem, p. 39).



27 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

cristiana10. En este manual, del que Ratzinger se mostraba especialmente 
orgulloso, criticó la teología de la esperanza de Moltmann, pues suponía una 
mundanización (Verweltlichung) de la perspectiva escatológica: secularizar-
la para convertirla en una esperanza meramente humana. Allí se reducía el 
tiempo escatológico al futuro histórico, sacándolo del ámbito de la eternidad. 
Consistía así en una secularización del mensaje escatológico cristiano: «Ser 
cristiano significa hacer frente a la situación del presente a partir del futu-
ro»11. De esta manera, la teología de la esperanza se convirtió después en 
teología política, teología de la revolución, de la liberación, indigenista o de 
la raza negra, a partir de una matriz ideológica o dialéctica. «En cuanto la 
escatología se convierte en utopía política –añade–, la esperanza cristiana 
pierde su poder»12. 

10	 J. Ratzinger, Eschatologie — Tod und ewiges Leben, en: J. Auer, J. Ratzinger, Kleine katholische Dogmatik, 
Regensburg 1977; tr. esp.: Escatología, Barcelona 2007.

11	 J. Ratzinger, Escatología, p. 65.
12	 J. Ratzinger, Escatología, p. 66. Sobre este tema, puede verse T. Rowland, Variations on the theme of Chris-

tian hope in the work of Joseph Ratzinger/Benedict XVI, «Communio» 35 (2008), pp. 210–211; I. Murillo, 
Crítica moderna de la esperanza cristiana. Progreso y esperanza, en: Salvados en esperanza. Comentarios a la 
encíclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. por J. García Rojo, J. R. Flecha, Salamanca 2008, pp. 25–44; 
S. Del Cura, «Spe salvi» y la Escatología cristiana, en: El pensamiento de Joseph Ratzinger, teólogo y papa, ed. 
S. Madrigal, Madrid 2009, pp. 149–193; R. Amiri, M. M. Keys, Benedict XVI on liberal modernity’s need for 
the «Theological virtues» of faith, hope, and love, «Perspectives on Political Science» 41 (2012), pp. 11–18; 
E. Eslava, Ratzinger, marxismo y liberación, «Cuestiones Teológicas» 52 (2025) núm. 117, pp. 1‒23; A. Var-
gas, E. Eslava, Ratzinger: de la esperanza moderna a la esperanza de la salvación (pro manuscripto) 2025. 
En su comentado y polémico Informe sobre la fe (1985), el prefecto bávaro recordaba que «la Iglesia debe 
encontrar el lenguaje apropiado para un mensaje permanentemente válido: la vida es algo extremada-
mente serio, y hemos de estar atentos para no rechazar la oferta de vida eterna –de eterna amistad con 
Cristo–, que se le hace a cada uno» (J. Ratzinger, Informe sobre la fe, Madrid 2005, pp. 159–160). 

Se ocupaba también de la tercera virtud teologal igualmente en Mirar a Cristo (1989) e Imágenes de espe-
ranza (1997): Bilder der Hoffnung. Wanderungen im Kirchenjahr, Freiburg 1997. En este título que recoge 
una síntesis entre arte y teología, aparece un texto titulado «Pascua», que termina con las siguientes 
palabras: «A este camino [de vida eterna] nos invitan las campanas de Pascua. Continuamente encu-
entran al hombre en la noche. Pero allí donde pueden tocar el corazón, la noche cede ante la oscuridad, 
se disipa la oscuridad y se convierte en día» (J. Ratzinger, Imágenes de la esperanza. Itinerarios para el 
año litúrgico, Madrid 1998, p. 41). En «La ascensión de Cristo al cielo» evoca «el recuerdo de la noche de 
Getsemaní: el lugar del pavor se convierte en el lugar de la esperanza» (ibidem, p. 59). En «A los pies de 
la cúpula de San Pedro», refiriéndose al cementerio del Campo Teutónico, con motivo de la festividad 
de Todos los Santos, predicaba el entonces prefecto: «Así, sobre la muerte se yergue aquí el signo de 
esperanza: quien se hace enterrar en este lugar, se aferra a la esperanza, a la victoriosa fe de Pedro y de 
los mártires. […] Así, el cementerio, el lugar de la tristeza y la caducidad, se ha convertido en un lugar 
de esperanza. […] Esta transformación del lugar de tristeza en un lugar de esperanza se percibe también 



  28

Pablo Blanco Sarto

Lógicamente iba más allá al proponer toda una teología de la esperanza, 
donde volvía a insistir en la relación con la caridad: «La esperanza existe úni-
camente donde se da el amor. El ser humano puede esperar, porque en el Cris-
to crucificado ha surgido el amor más allá y por encima de la muerte». Cristo 
es la gran esperanza, fundamento de toda esperanza humana y personal; más 
en concreto, toda nuestra esperanza está cifrada en la resurrección de Jesús, 
el Cristo: «para el nuevo testamento, resurrección es un acontecimiento posi-
tivo, una palabra de esperanza». «Si Cristo no ha resucitado, vana es nuestra 
fe» (1Co 15, 14), vana es nuestra esperanza; pero en ella podemos esperar un 
mundo mejor, que «no es un producto del pensamiento técnico, sino basado 
en la espiritualidad judeocristiana». No estamos abocados a un nirvana, al 
eterno retorno de lo mismo, a la esperanza vacía. Cabe el progreso que ha de 
confluir en el verdadero y definitivo progreso: la resurrección de Cristo y, en 
ella, la de todos nosotros, en el último día. Allí, en la parusía, alcanzaremos 
la plenitud del reino de Dios: «ya no habrá muerte, ni luto, ni llanto, ni dolor, 
porque todo lo viejo habrá desaparecido» (Apc 21, 14)13.

La esperanza en 1968

Yendo ahora a san Josemaría, podemos apreciar cómo estaba muy atento en 
ese año a  los acontecimientos del mundo y a  las tensiones que surgían en 
torno al mes de mayo. En medio de este clima de cambio, continuó promo-
viendo su mensaje sobre la importancia de vivir la fe en la vida cotidiana y la 
necesidad de encontrar a Dios en el trabajo y en las actividades diarias. En ese 
contexto, enfatizó también la importancia de la estabilidad y la paz interior, 
animando a los miembros del Opus Dei a ser luz en medio de la confusión, 
y a vivir su vocación con alegría y firmeza. Su enfoque en la santificación 
del trabajo y la vida ordinaria se volvió aún más relevante en un momento 
en que muchos cuestionaban las estructuras tradicionales. En este contexto, 

en la forma exterior de este cementerio, de los cementerios cristianos en general: lo embellecen flores 
y árboles; lo adornan signos de amor y solidaridad. Es como un jardín, un pequeño paraíso de paz en 
un mundo sin paz y, por tanto, un signo de vida nueva. El cementerio como lugar de esperanza: esto es 
cristiano» (ibidem, p. 96; cf. también ibidem, pp. 99–103).

13	 J. Ratzinger, Imágenes de la esperanza, pp. 72, 117, 197. Cf. M. Gagliardi, L’enciclica «Spe salvi». Alla luce 
della «Deus caritas est» e della teologia di Joseph Ratzinger, «Communio» 215 (2008), pp. 59‒79; J. Noriega, 
Cuando el amor se transforma en esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella. En torno a la encíclica «Spe 
salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega, Burgos 2008, pp. 127‒144.



29 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

pronunció la homilía La esperanza del cristiano, la cual comenzaba evocando 
la mencionada cita: 

Hace ya bastantes años, con un convencimiento que se acrecentaba de día en día, escribí: 

«espéralo todo de Jesús: tú no tienes nada, no vales nada, no puedes nada. Él obrará, si 

en Él te abandonas». Ha pasado el tiempo, y aquella convicción mía se ha hecho aún más 

robusta, más honda. He visto, en muchas vidas, que la esperanza en Dios enciende mara-

villosas hogueras de amor, con un fuego que mantiene palpitante el corazón, sin desáni-

mos, sin decaimientos, aunque a lo largo del camino se sufra, y a veces se sufra de veras14. 

Y concluía con las siguientes palabras, de tipo programático, donde la es-
peranza no está solo en el cielo, sino también en esta tierra: «Un cristiano 
sincero, coherente con su fe, no actúa más que cara a Dios, con visión sobre-
natural; trabaja en este mundo, al que ama apasionadamente, metido en los 
afanes de la tierra, con la mirada en el cielo»15. Allí, tras citar de nuevo a san 
Pablo (Rm 5, 1–5; 12, 12) y  tras haber hablado de la «vida divina» opuesta 
a  la «vida animal»16 (en un apartado llamado «Esperanzas terrenas y espe-
ranza cristiana»), explica lo que esta no es esta virtud teologal: «un asidero 
para seguir deambulando sin complicaciones, sin inquietudes de conciencia»; 
«un expediente que permite aplazar sine die la oportuna rectificación de la 

14	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, edición crítico-histórica preparada por A. Aranda, Madrid 2025, 
n. 205a. Véase P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza y la ascética cristiana en algunos escritos del Beato 
Josemaría Escrivá, Fundador del Opus Dei, «Romana: boletín de la Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei» 
12 (1996) núm. 23, pp. 262–279.

15	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 206c. De ese mismo año es la resolución del marquesado de 
Peralta, una polémica que supuso un desgaste importante para el fundador del Opus Dei: «Ya os he 
abierto mi conciencia: es, de mi parte, una obligación razonable y sobrenatural. / Un abrazo muy grande. 
Contento, de tanta labor de almas que hacéis en esa queridísima tierra nuestra. / Os quiere y os bendice 
vuestro Padre, / Mariano». Pasado el plazo legal de tres meses sin que nadie impugnase la petición del 
título, se presentó –el 26 de abril de 1968– la documentación pertinente. El decreto de 24 de julio reco-
noce al solicitante el título de Marqués de Peralta; y el despacho de rehabilitación lleva fecha de 5 de 
noviembre de 1968. «No falló el Fundador en sus previsiones. Hubo críticas, gritería y rasgaduras de 
vestimenta. A todo esto, el Padre no abrió la boca ni hizo siquiera mención del título. Al correr de los 
meses el alboroto se fue apaciguando y, pasado un tiempo prudencial, don Josemaría, como había 
decidido desde el principio, hizo cesión de su título al hermano» (A. Vázquez de Prada, El fundador del 
Opus Dei, t. 3: Los caminos divinos de la tierra, Madrid 2003, pp. 558‒559).

16	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 206c. Sobre los textos paulinos, puede verse: F. Varo, Alegres 
con esperanza. Textos de San Pablo meditados por San Josemaría, Madrid 2009; P. O’Callaghan, La virtud 
de la esperanza, pp. 262–279.



  30

Pablo Blanco Sarto

conducta, la lucha para alcanzar metas nobles y, sobre todo, el fin supremo de 
unirnos con Dios»17. Es decir, el procrastinar para desesperar: «Yo diría que 
ése es el camino para confundir la esperanza con la comodidad», que lleva a la 
decadencia humana y sobrenatural, antropológica y teologal: 

Con un alma tímida, encogida, perezosa, la criatura se llena de sutiles egoísmos y se 

conforma con que los días, los años, transcurran sine spe nec metu, sin aspiraciones que 

exijan esfuerzos, sin las zozobras de la pelea: lo que importa es evitar el riesgo del desaire 

y de las lágrimas18. 

Tampoco es la esperanza «poesía fácil» ni lleva a «una ilusión, a un ensueño 
utópico, al simple consuelo ante las congojas de una vida difícil», por la que 
la «¡falsa esperanza!» se convierte «en una frívola veleidad, que a nada con-
duce»19. De nuevo la utopía o una falsa distopía que solo genera miedo ante el 
futuro incierto y perverso: de las esperanzas pequeñas hemos de ir a «la gran 
esperanza», Jesucristo, como la llamará después Benedicto XVI. La esperanza 
cristiana no es optimismo ingenuo: es certeza de que Dios trabaja incluso en 
el silencio. No constituye, sin embargo, esta una llamada a la pasividad: «Esta 
precariedad no sofoca la esperanza. Al contrario, cuando reconocemos las 
pequeñeces y la contingencia de las iniciativas terrenas, ese trabajo se abre 
a la auténtica esperanza, que eleva todo el humano quehacer y lo convierte 
en lugar de encuentro con Dios»20. Describía después Escrivá el fundamento 
de la esperanza: la condición filial, verdadero centro de gravedad de la espi-
ritualidad por él predicada: «A mí, y deseo que a vosotros os ocurra lo mismo, 
la seguridad de sentirme ‒ de saberme ‒ hijo de Dios me llena de verdadera 
esperanza», al considerarme hijo de Dios en el Hijo. 

17	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207a; cf. P. O’Callaghan, Esperanza, en: Diccionario de San 
Josemaría Escrivá de Balaguer, coord. J. L. Illanes, Burgos 2013, pp. 426, 427‒429.

18	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207b.
19	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 207c.
20	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208b.



31 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Por esto, la esperanza no me separa de las cosas de esta tierra, sino que me acerca a esas 

realidades de un modo nuevo, cristiano, que trata de descubrir en toda la relación de la 

naturaleza, caída, con Dios Creador y con Dios Redentor21.

El fundamento de la esperanza

Spe salvi facti sumus: «Salvados en / por la esperanza» (Rm 8, 24); así se titu-
laba la segunda encíclica de Benedicto XVI, aparecida con fecha del 30 de no-
viembre de 2007, fiesta de san Andrés, apóstol a quien los orientales profesan 
una especial devoción, en vísperas del adviento, tiempo de espera y esperan-
za. Benedicto XVI publicaba su segunda encíclica sobre esta virtud teologal, 
tras la dedicada a la caridad en enero de 2006, y titulada Deus caritas est. En 
esta nueva encíclica se aprecia un intenso tono ecuménico, por ejemplo, cuan-
do aludía a la doctrina sobre el purgatorio (cf. Spe salvi, [en adelante: SpS] 48) 
y, a la vez, el papa alemán propone un diálogo crítico con la modernidad en 
torno al tema de la esperanza. El que había sido como prefecto el «guardián 
de la fe» era ahora también el papa del amor y la esperanza. La «crisis actual 
de la fe» es sobre todo «una crisis de la esperanza cristiana» (SpS 17), afirmaba. 
A pesar de la curiosa reacción inicial por parte de algunos, la encíclica fue en 
general bien acogida por parte de los académicos y de los medios de comu-
nicación, por ser un tema acorde con las necesidades actuales de la sociedad 
y de las personas22. 

21	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208c; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 273‒274; 
P. O’Callaghan, Esperanza, pp. 425‒426, 427.

22	 Cf., por ejemplo, E. González, Benedicto XVI vuelve al integrismo preconciliar en su segunda encíclica, 
«El País» 1.12.2007; P. Flores d’Arcais, La cruzada de Benedicto XVI, «El País» 17.12.2007; Il Papa: «Marxis-
mo e illuminismo. Ecco le speranze terrene fallite», «Il Corriere della sera» 1.12.2007; J. V. Boo, La eternidad 
es sumergirse en el océano del amor infinito, «ABC» 1.12.2007. Sobre esta encíclica, puede verse: M. Ge-
labert, Una recepción teológica de la «Spe salvi», «Veritas. Revista de filosofía y teología» 3 (2008) núm. 
18, pp. 35–37; J. L. Illanes Maestre, Cristo, esperanza del mundo: reflexiones sobre la encíclica «Spe salvi», 
Madrid 2011; La speranza, attesa di un eterno già donato: Commenti all’enciclica «Spe salvi» di Benedetto XVI, 
a cura di G. Russo, Torino 2008; J. Núñez, El fundamento bíblico de «Spe salvi», en: Salvados en esperanza, 
pp. 77–94; L. Sánchez, Renacidos para la esperanza: Pablo y la esperanza cristiana, en: La esperanza: ancla 
y estrella, pp. 39–52; G. Castillo Gutiérrez, Una lectura educativa a la encíclica «Spe salvi» de Benedicto 
XVI, «Veritas: revista de filosofía y teología» 2020 núm. 45, pp. 143–159; U. Migut, Horyzonty nadziei 
chrześcijańskiej w świetle encykliki Benedykta XVI «Spe salvi» oraz teologii posoborowej, «Studia Elbląskie» 
20 (2019), pp. 403–416; J. Fernández Cueto Gutiérrez, Las aportaciones doctrinales sobre la Esperanza en 



  32

Pablo Blanco Sarto

La esperanza en el tercer milenio

En esta segunda encíclica comenzaba Benedicto XVI con un pasaje de la carta 
de Pablo a los romanos (8, 24), y se preguntaba: ¿qué tipo de esperanza? Para 
evitar equívocos, afirmaba que «la fe es esperanza», es decir, la primera virtud 
teologal se constituye en su auténtico fundamento. Por eso la esperanza que 
aquí se presenta es la cristiana, la que procede de la fe. Frente a los «sin Dios», 
el cristiano se apoya en aquél que le da toda esperanza, y  constituye «un 
elemento distintivo de los cristianos el hecho de que ellos tienen un futuro»: 
su vida «no acaba en el vacío» (SpS 2). Esta esperanza tiene su fundamento 
en el Dios revelado en Jesucristo, y no en un mesías humano o humanizado. 
Ese Jesús que, en los antiguos sarcófagos cristianos, era representado como 
filósofo y pastor, como verdad y amor a la vez, es decir, como «camino, verdad 
y vida» (Jn 14, 6)23.

El tener un fundamento firme ‒el de la fe‒ garantiza la fidelidad y  la 
paciencia, «hermana pequeña de la esperanza», como decía Charles Péguy. 
«El creyente necesita saber esperar soportando pacientemente las pruebas 
para poder “alcanzar la promesa” (cf. Hb 10, 36)» (SpS 8). Esta fe fundamenta 
toda esperanza y toda espera en la vida eterna, sigue explicando Benedicto 
XVI. Resulta evidente y notoria la originalidad de los escritos del papa y, de 
modo especial, de esta encíclica sobre la esperanza, tal vez la más personal 
de todas. No se trataba de un documento emanado de una oficina oportuna-
mente informada, sino que constituía una reflexión personal sobre un deter-
minado problema actual. Las fuentes eran, en primerísimo lugar, la Escritu-
ra ‒como no podía ser de otra manera‒, sin renunciar a utilizar incluso los 
hallazgos de la exégesis actual (cf. SpS 2–5, 7–9). A la vez, se acercaba con gran 
aprovechamiento a  la teología de los Padres –especialmente de su maestro 

la Encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI en el contexto del reciente Magisterio de la Iglesia, Roma 2013; Eine 
Kultur der Hoffnung bauen: Papst Benedikt XVI. und die Idee guter Zukunft, Hrsg. C. Sedmak, M. P. Teixeira, 
H. P. Gaisbauer, Regensburg 2013; J.-J. Alviar, Paralelismos y divergencias entre la encíclica «Spe salvi» 
y escritos anteriores de Joseph Ratzinger, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 671–695.

23	 Con un toque exegético sostenía el pontífice alemán: «Jesús no era Espartaco, no era un combatiente 
por una liberación política como Barrabás o Bar–Kokebá. Lo que Jesús había traído, al morir Él mismo 
en la cruz, era algo del todo diferente: el encuentro con el Señor de todos los señores, el encuentro con 
el Dios vivo y, así, el encuentro con una esperanza más fuerte que los sufrimientos de la esclavitud» 
(SpS 4). L. Rodríguez, Los sucedáneos de la esperanza, en: Salvados en esperanza, pp. 45–58; P. O’Callaghan, 
Esperanza, p. 427.



33 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

san Agustín–, así como a la vida y a los escritos de santos y de testigos de la fe. 
La «fe de los sencillos» ha constituido siempre una importante fuente de su 
pensamiento, al mismo tiempo que se considera a los santos como continuos 
inspiradores, como «los verdaderos reformadores»24.

Pero no dudaba tampoco el papa alemán en dialogar con la modernidad y la 
posmodernidad, en prestar oído a las voces –a veces críticas, otras concordan-
tes– de los filósofos Francis Bacon (1561–1626), Inmanuel Kant (1724–1804) 
o Karl Marx (1818–1883), además de los citados representantes de la escuela 
de Fráncfort. Esto supone un acto premeditado de decisión y de voluntad de 
diálogo con la razón secular, que no excluía una decidida crítica por parte de 
la fe que Dios nos revela en Jesucristo. Si alguno pudiera pensar que el ha-
blar sobre el juicio final o los novísimos podría suponer un acto reaccionario 
o retrógrado, tal vez tendría que descubrir que Joseph Ratzinger (Benedicto 
XVI) no es un nostálgico o un pensador premoderno o antimoderno. Tampoco 
es un posmoderno en el sentido habitual del término, aunque sus propuestas 
hacen entrar en crisis y a  la vez dialogan con la posmodernidad. Pero está 
claro que mira al futuro y lo mira con esperanza: con la esperanza que Cristo 
nos ha conquistado (cf. Rm 5, 1–11)25.

Tras esta aproximación teológica, realizaba Benedicto XVI un análisis del 
concepto de esperanza en la actualidad, al considerar las distintas esperanzas 
e ilusiones que han surgido a partir de la modernidad. El pontífice pone en 
tela de juicio el mito del progreso, que depende tan solo de los resultados de la 
ciencia y la tecnología, que genera el mito del progreso, el progresismo como 
ideología. La fe ciega en el progreso es una de las desilusiones analizadas, al 
igual que el mito según el cual el hombre podría ser redimido tan solo por 

24	 Así, por sus páginas desfilan Agustín de Hipona (354–430), Benito de Nursia (480–547), Francisco de 
Asís (1181/2–1226) y san Bernardo, junto con los testimonios contemporáneos de la sudanesa Josefi-
na Bakhita (1869–1947), del mártir Pablo Le-Bao-Thin (1793–1857) y del cardenal Nguyen Van Thuan 
(1928–2002), ambos vietnamitas. Sobre este tema, puede verse: J. T. Waldemar, Encyklika «Spe salvi»: 
śladami Augustyna, «Vox Patrum» 52 (2008) nr 2, pp. 1181–1188; D. Doyle, «Spe salvi» on eschatological 
and secular hope: A thomistic critique of an augustinian encyclical, «Theological Studies» 71 (2010) issue 2, 
pp. 350–379.

25	 Cf. P. Blanco-Sarto, Benedicto XVI, ¿un pensador posmoderno?, «Límite. Revista Interdisciplinaria de 
Filosofía y Psicología» 9 (2014) núm. 29, pp. 35–62; F. Conesa, El diálogo crítico del cristianismo con la 
modernidad en la encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 697–717; 
I. de Ribera Martín, El viaje de Ulises: la secularización de la Esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella, 
pp. 53‒68.



  34

Pablo Blanco Sarto

la ciencia: «La ciencia puede contribuir mucho a la humanización del mundo 
y de la humanidad. Pero también puede destruir al hombre y al mundo si no 
está orientada por fuerzas externas a ella misma». La ciencia puede construir 
o destruir: «No es la ciencia la que redime al hombre. El hombre es redimido 
por el amor» (SpS 24–26), de modo que quería ir a lo esencial y a las raíces26. 

Benedicto XVI criticaba así las utopías políticas y terrenales, nacidas al-
gunas de ellas en tierras germanas y que ponen todas sus esperanzas en este 
mundo. La encíclica muestra las desilusiones vividas por la humanidad en 
los últimos tiempos, como ‒por ejemplo‒ el marxismo que «ha olvidado al 
hombre y ha olvidado su libertad. Ha olvidado que la libertad es siempre li-
bertad, incluso para el mal. Creyó que, una vez solucionada la economía, todo 
quedaría solucionado». El papa alemán analiza de esta manera las causas del 
colapso: «Su verdadero error –aclara– es el materialismo: en efecto, el hombre 
no es sólo el producto de condiciones económicas y no es posible curarlo sólo 
desde fuera, creando condiciones económicas favorables» (SpS 20–21). Como 
se recordará, la encíclica explicaba que Jesús no trajo un «mensaje socio-revo-
lucionario», «no era un combatiente por una liberación política»; sino que, por 
el contrario, nos permitió «el encuentro con el Dios vivo», «con una esperanza 
más fuerte que los sufrimientos de la esclavitud, y que por ello transforma 
desde dentro la vida y el mundo» (SpS 4).

26	 El fundamento se encuentra en los conceptos de razón y de libertad que ha utilizado la época moder-
na, a veces secularizados. Por un lado, los filósofos de la modernidad estaban separados de la Iglesia 
y de la fe cristiana (cf. SpS 18); por otro, también la misma fe cristiana resulta reducida –en este caso 
por Kant– a una «fe religiosa», a la religión dentro de los límites de la razón (cf. SpS 19). El reino de 
Dios acabaría, en última instancia, por ser de este mundo, según el filósofo de Königsberg y, de esta 
forma, «en el s. XVIII no faltó la fe en el progreso como nueva forma de la esperanza humana y siguió 
considerando la razón y la libertad como la idea-guía que se debía seguir en el camino de la esperanza» 
(SpS 20). El próximo escalón en este proceso será el marxismo, del que el papa alemán –tras reconocer 
algún acierto en sus reivindicaciones– critica su horizonte puramente material y limitado (cf. SpS 
20–21). Puede verse también M. Gutiérrez Jaramillo, La encíclica «Spe salvi» del papa Benedicto XVI en 
la dialéctica de la esperanza activa, «Theologica Xaveriana» 59 (2009) núm. 168, pp. 393–422; D. García, 
El rostro de la esperanza. Lectura cristológica de «Spe salvi», «Scriptorium Victoriense» 58 (2011) no. 1–2, 
pp. 151–221; D. Gardocki, Christian hope as seen by J. Ratzinger / Benedict XVI, «Verbum Vitae» 41 (2023) 
no. 2, pp. 271–290; F. Gómez, The moorings of «Spe salvi» in the letters of Saint Paul, «Philippiniana Sacra» 
44 (2009) no. 131, pp. 235–257; J. de D. Larrú Ramos, El realismo de la esperanza. La simbiosis entre las 
esperanzas y la gran esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella, pp. 71‒95.



35 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

En quién esperar

En la misma línea en que lo hará el papa bávaro, en un nuevo apartado de su 
homilía, san Josemaría nos hablaba del objeto de la esperanza: «¿en qué debe-
mos esperar?», o tal vez la pregunta sea más bien ¿en quién esperar? Y dirigía 
nuestra mirada «hacia cumbres más elevadas: infinitas». El énfasis va siempre 
dirigido a  la culminación de toda la vida cristiana: «Nos interesa el amor 
mismo de Dios, gozarlo plenamente, con un gozo sin fin. […] Por eso, con las 
alas de la esperanza, que anima a nuestros corazones a levantarse hasta Dios, 
hemos aprendido a rezar: in te Domine speravi, non confundar in aeternum (Sal 
31; 71, 1), espero en Ti, Señor, para que me dirijas con tus manos ahora y en 
todo momento, por los siglos de los siglos»27. Las alas son la esperanza, pero 
la meta es el amor, la unión con Dios. Esa esperanza nos dirige a  la acción, 
pues el cristiano ‒ al ser llamado ‒ tiene un claro sentido de misión que no 
procede sin más de una voz interior: 

Esta ha sido mi predicación constante desde 1928, recordaba: urge cristianizar la socie-

dad; llevar a todos los estratos de esta humanidad nuestra el sentido sobrenatural, de 

modo que unos y otros nos empeñemos en elevar al orden de la gracia el quehacer diario, 

la profesión u oficio. De esta forma, todas las ocupaciones humanas se iluminan con una 

esperanza nueva, que trasciende el tiempo y la caducidad de lo mundano28.

La esperanza lleva a la acción concreta y diaria, y explicaba cuál es el ori-
gen de este milagro: «Por el bautismo, somos portadores de la palabra de 
Cristo, que serena, que enciende y aquieta las conciencias heridas. Y para 
que el Señor actúe en nosotros y por nosotros, hemos de decirle que estamos 
dispuestos a luchar cada jornada». El origen se encuentra en ese sacerdocio 
común o bautismal, por el que somos constituidos en «linaje escogido, real 
sacerdocio, nación santa, pueblo que pertenece a Dios» (1P 2, 9), como dice 
san Pedro. Esta vocación lleva a  la paz, la concordia, el sentido positivo de 
la existencia: «Así, trabajaremos con renovado empeño, y enseñaremos a la 

27	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 208c.
28	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 210a; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 278.



  36

Pablo Blanco Sarto

gente a reaccionar con serenidad, libres de odios, de recelos, de ignorancias, 
de incomprensiones, de pesimismos, porque Dios todo lo puede»29. 

«Todo lo puedo»: con este subtítulo de apariencia un tanto presuntuoso 
o pelagiano, san Josemaría continuaba hablando de amor, de lucha, de lucha 
esperanzada: «Si no luchas, no me digas que intentas identificarte más con 
Cristo, conocerle, amarle», también en la cruz y en la resurrección. «Te antici-
po que este programa no resulta una empresa cómoda; que vivir a la manera 
que señala el Señor supone esfuerzo», y recuerda la retahíla de heroicidades 
y proezas que realizó el apóstol de las gentes: «Tres veces fui azotado con va-
ras; una vez apedreado; tres veces naufragué; estuve una noche y un día hun-
dido en alta mar», y añade: «peligros… peligros… peligros» (2Co 11, 24–28)30. 
Sin embargo, realizaba después una aparente rectificación, sosteniendo que el 
meollo de la vida cristiana se encuentra en lo normal, e incluso en lo vulgar:

Me gusta, en estas conversaciones con el Señor, ceñirme a la realidad en la que nos des-

envolvemos, sin inventarme teorías, ni soñar con grandes renuncias, con heroicidades, 

que habitualmente no se dan. Importa que aprovechemos el tiempo, que se nos escapa 

29	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 210b; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 266ss. 
Sobre el sacerdocio común, puede verse: P. Blanco-Sarto, The common priesthood of Lutherans and Ca-
tholics, «Roczniki Teologiczne» 69 (2022) z. 11, pp. 105–133. El análisis psicológico y ascético que había 
ofrecido hasta ahora el «santo de lo ordinario» se convierte ahora en teológico y espiritual, casi místico. 
«Alimentemos en nuestras conciencias, ante esa petición de Dios, los deseos esperanzados de santidad, 
con obras. “Dame, hijo mío, tu corazón” (Prov 23, 26), nos sugiere al oído». Por eso hemos de evitar 
«construir castillos con la fantasía», por lo que «los más nobles ideales se agostan como “la flor del heno 
que, al salir el sol ardiente, se seca la hierba, cae la flor, y se acaba su vistosa hermosura” (St 1, 10–11)» 
(J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 211), por no quitar toda esa hojarasca, esas malas hierbas que 
nacen en el jardín de nuestra alma. La esperanza se fundamenta, pues, en nuestra libertad y en el libre 
ejercicio del amor, cumbre de nuestra libertad. Entonces vienen las recomendaciones prácticas, que 
constituyen toda una regla de oro de la vida esperanzada: «Obra el bien ‒anima‒, revisando tus acti-
tudes ordinarias ante la ocupación de cada instante; practica la justicia, precisamente en los ámbitos 
que frecuentas, aunque te dobles por la fatiga; fomenta la felicidad de los que te rodean, sirviendo a los 
otros con alegría en el lugar de tu trabajo, con esfuerzo para acabarlo con la mayor perfección posible, 
con tu comprensión, con tu sonrisa, con tu actitud cristiana. Y todo, por Dios, con el pensamiento en 
su gloria, con la mirada alta, anhelando la Patria definitiva, que sólo ese fin merece la pena» (ibidem, 
n. 211c).

30	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212a y b; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, 
pp. 264‒265.



37 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

de las manos y que, con criterio cristiano, es más que oro, porque representa un anticipo 

de la gloria que se nos concederá después31.

Al palpar nuestro propio límite y nuestra fragilidad («descubriremos la ba-
jeza de nuestro egoísmo, los zarpazos de la sensualidad, los manotazos de 
un orgullo inútil y  ridículo, y muchas otras claudicaciones: tantas, tantas 
flaquezas»), este santo contemporáneo se preguntaba: «¿Descorazonarse? No», 
y de nuevo san Pablo: «pues cuando estoy débil, entonces soy más fuerte» 
(2Co 11, 28)32; y así nuestra esperanza está puesta en Dios: «Tú eres la misma 
fortaleza: quia tu es, Deus, fortitudo mea (S 62, 2)». Concretaba esto todavía 
más al decir: «vivo persuadido de que, sin mirar hacia arriba, sin Jesús, ja-
más lograré nada; y sé que mi fortaleza, para vencerme y para vencer, nace 
de repetir aquel grito: “todo lo puedo en Aquel que me conforta” (Flp 4, 13)»33. 
Y entonces aparece de nuevo san Pablo, a quien cita implícitamente en el nú-
mero siguiente: «El bien que quiero hacer no lo hago, y el mal que no quiero 
hacer, lo hago» (Rm 7, 19).

No hemos de extrañarnos. Arrastramos en nosotros mismos ‒consecuencia de la natura-

leza caída‒ un principio de oposición, de resistencia a la gracia: son las heridas del pecado 

de origen, enconadas por nuestros pecados personales. Por tanto, hemos de emprender 

esas ascensiones, esas tareas divinas y humanas ‒las de cada día‒, que siempre desem-

bocan en el amor de Dios34.

Insiste desde el punto de vista práctico en una lucha esperanzada, en una 
lucha llena de amor: «Te lo digo en nombre de Dios: no desesperes», pues la 
misma fragilidad «convierte esa ocasión en un motivo de unirte más con el 
Señor; porque Él, que te ha escogido como hijo, no te abandonará. Permite 
la prueba, para que ames más y descubras con más claridad su continua pro-
tección, su amor»35. Y con un realismo que nace de poner bien las bases para 
construir nuestra esperanza, con expectativas de éxito: 

31	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212c; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 269‒273.
32	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 212d.
33	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 213a y b.
34	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214b.
35	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214c.



  38

Pablo Blanco Sarto

Bien cogido del brazo del Señor, considera que Dios no pierde batallas. Si te alejas de Él 

por cualquier motivo, reacciona con la humildad de comenzar y recomenzar; de hacer 

de hijo pródigo todas las jornadas, incluso repetidamente en las veinticuatro horas del 

día; de ajustar tu corazón contrito en la confesión, verdadero milagro del amor de Dios36. 

El perdón y la «gran esperanza» 

Como veíamos, para superar esta fractura que ha traído consecuencias evi-
dentes y terribles también en los últimos tiempos, se requiere tanto un nuevo 
concepto de razón como de libertad, afirmaba Benedicto XVI con su declarada 
voluntad de diálogo con la modernidad. En primer lugar, una razón abierta, 
también a la fe; era este el gran tema –no el islam– del famoso discurso de Ra-
tisbona de 200637. Así, «la razón necesita de la fe para llegar a ser totalmente 
ella misma: razón y fe se requieren mutuamente para realizar su verdadera 
naturaleza y su misión» (SpS 23). Pero también nuestra libertad ha de estar 
abierta a las demás libertades, pues el amor es el encuentro entre dos liber-
tades, el cual mueve a la esperanza: 

hablando de libertad, se ha de recordar que la libertad humana requiere que concurran 

varias libertades. Sin embargo, esto no se puede lograr si no está determinado por un 

común e intrínseco criterio de medida, que es fundamento y meta de nuestra libertad. 

Digámoslo ahora de manera muy sencilla: el hombre necesita a  Dios, de lo contrario 

queda sin esperanza (SpS 23).

«Dios no se cansa de perdonar»

El papa bávaro trazaba así «la verdadera fisonomía de la esperanza cristia-
na», centrado una vez más en el análisis del concepto moderno de libertad, 
y poniendo los fundamentos en la persona de Jesucristo. Era propuesta, de 
este modo, por Benedicto XVI no una libertad autónoma, sin vínculo alguno; 
sino una libertad heterónoma, con un hogar y con unos vínculos que la hagan 
crecer de verdad. Se buscaba así una libertad que libere de verdad: 

36	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 214d.
37	 Cf. P. Blanco-Sarto, Fe, razón y amor. Los discursos de Ratisbona, «Scripta Theologica» 39 (2007) núm. 3, 

pp. 767–782.



39 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

La libertad necesita una convicción; una convicción no existe por sí misma, sino que ha 

de ser conquistada comunitariamente siempre de nuevo. [...] La libertad debe ser con-

quistada para el bien una y otra vez. La libre adhesión al bien nunca existe simplemente 

por sí misma (SpS 24). 

Necesita, por el contrario, un fundamento más firme y estable; requiere 
en definitiva del soporte eterno de la verdad, del mismo Dios, que es a la vez 
verdad y amor, sigue diciendo. Entonces esa libertad crece en libertad, val-
ga la redundancia, y en todos sus sentidos. «Con otras palabras: las buenas 
estructuras ayudan, pero por sí solas no bastan. El hombre nunca puede ser 
redimido solamente desde el exterior» (SpS 25)38. Hace falta pues algo más 
que la ciencia y la tecnología. 

No es la ciencia la que redime al hombre. El hombre es redimido por el amor, habíamos 

dicho. Eso es válido incluso en el ámbito puramente intramundano. Cuando uno experi-

menta un gran amor en su vida, se trata de un momento de «redención» que da un nuevo 

sentido a su existencia. Pero muy pronto se da cuenta también de que el amor que se le 

ha dado, por sí solo, no soluciona el problema de su vida. Es un amor frágil. Puede ser 

destruido por la muerte. El ser humano necesita un amor incondicionado (SpS 26). 

De este modo, el papa bávaro insistía en la necesidad de un Dios cristia-
no –una verdad y un amor hechos Persona–, que necesita abrirse, difundirse 
y  llegar a más. Esto a su vez se proyecta en el ser humano: «La vida en su 
verdadero sentido no la tiene uno solamente para sí, ni tampoco solo por sí 
mismo: es una relación. Y la vida entera es relación con quien es la fuente de 
la vida. Si estamos en relación con Aquel que no muere, que es la Vida misma 
y el amor mismo, entonces estamos en la vida. Entonces “vivimos”» (SpS 27). 

38	 Necesita una liberación también interior. Se contiene aquí una crítica a la ciencia moderna, ajena a la 
libertad. «La ciencia puede contribuir mucho a la humanización del mundo y de la humanidad. Pero 
también puede destruir al hombre y al mundo si no está orientada por fuerzas externas a ella misma. 
Por otra parte, debemos constatar también que el cristianismo moderno, ante los éxitos de la ciencia 
en la progresiva estructuración del mundo, se ha concentrado en gran parte solo sobre el individuo y su 
salvación. Con esto ha reducido el horizonte de su esperanza y no ha reconocido tampoco suficiente-
mente la grandeza de su cometido, si bien es importante lo que ha seguido haciendo para la formación 
del hombre y la atención de los débiles y de los que sufren» (SpS 25). Así, por ejemplo, la energía atómica 
es ambigua: puede servir para curar o para matar, y la ciencia no debe olvidar su vertiente ética y social; 
pero también viene a reivindicar esa vocación solidaria, colectiva, de la esperanza cristiana.



  40

Pablo Blanco Sarto

Por eso la pregunta es: «¿no hemos caído en el individualismo de la salva-
ción?» (SpS 28), y volvía a insistir de este modo en la superación de la esfera 
individual, para llegar al «nosotros». «¿Qué puedo hacer –añadía Benedicto 
XVI– para que otros se salven y para que surja también para ellos la estrella 
de la esperanza?», se preguntaba, pues «entonces habré hecho todo lo posible 
también por mi salvación personal» (SpS 48). Llega entonces el momento inte-
grador: han de ser convenientemente armonizados el «yo» y el «nosotros», la 
libertad y la esperanza, las esperanzas humanas y la «fe-esperanza», la gran 
esperanza cristiana. 

Así, «necesitamos tener esperanzas –más grandes o más pequeñas–, que día a día nos 

mantengan en camino. Pero sin la gran esperanza –que ha de superar todo lo demás– 

aquellas no bastan. Esta gran esperanza solo puede ser Dios, que abraza el universo y que 

nos puede proponer y dar lo que nosotros no podemos alcanzar por nosotros mismos. 

De hecho, el recibir la gracia de un don forma parte de la esperanza» (SpS 31).

Esta dimensión relacional y solidaria de la esperanza cristiana era también 
propuesta por el santo de nuestros días a través del perdón y de la recupera-
ción del amor. La relación rota con Dios puede siempre recomponerse. «Dios 
no se cansa de perdonar»: así subtitulaba el próximo apartado de la homilía 
de san Josemaría, que nos recuerda la revolucionaria afirmación del papa 
Francisco, que llenó los confesionarios del mundo: «Dios no se cansa de per-
donar, somos nosotros los que nos cansamos de pedir perdón»39. Y glosaba 
Escrivá esta misma idea: «Una vez más viene el Señor a nuestro encuentro, 
con esa advertencia divina, para hablarnos de su misericordia, de su ternura, 
de su clemencia, que nunca se acaban». Explicaba, por tanto, en qué consiste 
esta idea con las siguientes palabras: «Dios no quiere nuestras miserias, pero 
no las desconoce, y cuenta precisamente con esas debilidades para que nos 
hagamos santos»40. Volvía, en fin, a hacer ese juego de contrastes entre mi yo 
y la omnipotencia de Dios:

Una sacudida de amor, os decía. Miro mi vida y, con sinceridad, veo que no soy nada, que 

no valgo nada, que no tengo nada, que no puedo nada; más: ¡que soy la nada!, pero Él es 

39	 Francisco, Ángelus, 17 de marzo de 2013, https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/
documents/papa-francesco_angelus_20130317.html.

40	J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215a.



41 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

el todo y, al mismo tiempo, es mío, y yo soy suyo, porque no me rechaza, porque se ha 

entregado por mí. ¿Habéis contemplado amor más grande?41

El fundamento de la esperanza es, pues, el perdón y el amor de Dios, el 
poder ser siempre perdonados, cuando hay una sincera declaración sobre 
quién soy yo: «Me postro ante Dios, y le expongo con claridad mi situación. 
Enseguida recibo la seguridad de su asistencia, y escucho en el fondo de mi 
corazón que Él me repite despacio: meus es tu! (Is 63, 1); sabía ‒y sé‒ cómo 
eres, ¡adelante!»42. Dios nos acepta con nuestra pobreza, con nuestra escasez, 
con nuestra insuficiencia. Tan solo nos pide que nos fiemos de Él y que nos 
entreguemos a  su amor. De manera que también aquí la fe y  el amor son 
el fundamento seguro de nuestra esperanza: «Dios no se cansa de amarnos. 
La esperanza nos demuestra que, sin Él, no logramos realizar ni el más peque-
ño deber», por lo que no cabe voluntarismo ni pelagianismo alguno; «y con Él 

‒continuaba‒, con su gracia, cicatrizarán nuestras heridas; nos revestiremos 
con su fortaleza para resistir a los ataques del enemigo, y mejoraremos». Cris-
to es el verdadero fundamento de nuestra esperanza. «En resumen», concluía: 
«la conciencia de que estamos hechos de barro de botijo nos ha de servir, sobre 
todo, para afirmar nuestra esperanza en Cristo Jesús»43.

Por eso hemos de tener la suficiente iniciativa ‒el suficiente ejercicio de la 
libertad‒ para secundar su gracia. La vida es lucha, nos dicen los libros de 
autoayuda, pero aquí el fundamento es más firme y estable: «Si la situación 

41	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215b.
42	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215c.
43	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 215d; cf. P. O’Callaghan, La virtud de la esperanza, pp. 274‒277. 

Esto comporta las dificultades propias de la vida y la fortaleza, la resiliencia, la fuerza venida de Dios 
necesarias para aguantar estos obstáculos. «Compréndelo: si, al clavar un clavo en la pared, no encon-
trases resistencia, ¿qué podrías colgar allí? Si no nos robustecemos, con el auxilio divino, por medio 
del sacrificio, no alcanzaremos la condición de instrumentos del Señor». Ser instrumentos de Dios 
requiere que la herramienta sea buena y fiable. «En cambio, si nos decidimos a aprovechar con alegría 
las contrariedades, por amor de Dios, no nos costará ante lo difícil y lo desagradable, ante lo duro y lo 
incómodo, exclamar con los apóstoles Santiago y Juan: ¡podemos!» (J. Escrivá de Balaguer, Amigos de 
Dios, n. 215c). Están siempre presentes nuestra debilidad y un personaje inquietante y muy activo «¡ése 
no se toma vacaciones!», «para arrancarnos la paz». Pero también está la fuerza de Dios, y aquí san 
Josemaría se muestra profundamente providencialista: «Acordaos de que la Providencia de Dios nos 
conduce sin pausas, y no escatima su auxilio ‒ con milagros portentosos y con milagros menudos ‒ para 
sacar adelante a sus hijos» (J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 217a; cf. P. O’Callaghan, La virtud 
de la esperanza, p. 279).



  42

Pablo Blanco Sarto

de lucha es connatural a la criatura humana, procuremos cumplir nuestras 
obligaciones con tenacidad, rezando y trabajando con buena voluntad, con 
rectitud de intención, con la mirada puesta en lo que Dios quiere». Los resul-
tados serán de esta forma sorprendentes: «Así se colmarán nuestras ansias 
de amor, y progresaremos en la marcha hacia la santidad, aunque al terminar 
la jornada comprobemos que todavía nos queda por recorrer mucha distan-
cia»44. Pasamos así ahora de la definición a la descripción de los fundamentos 
de toda esperanza: 

La virtud de la esperanza –seguridad de que Dios nos gobierna con su providente omni-

potencia, que nos da los medios necesarios– nos habla de esa continua bondad del Señor 

con los hombres, contigo, conmigo, siempre dispuesto a oírnos, porque jamás se cansa de 

escuchar. Le interesan tus alegrías, tus éxitos, tu amor, y también tus apuros, tu dolor, 

tus fracasos45. 

44	J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 217c.
45	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 218a. Y describe así las matemáticas de Dios: «somos una 

auténtica multitud de ceros», afirma explicando nuestra debilidad, nuestra fragilidad, nuestra insu-
ficiencia; pero ese poco «se trocará en una fortaleza irresistible, porque a la izquierda de nuestro yo 
estará Cristo, y ¡qué cifra inconmensurable resulta!». Esta es la aritmética que rige nuestra vida cristina, 
junto a nuestros ceros está ese uno, que es Cristo. Así, por muchos ceros que tengamos en nuestra vida, 
en nuestro currículum, en nuestro expediente, Cristo pondrá ese valor infinito a nuestra existencia, 
que lo sacará de su nulidad. Y la clave vuelve a estar en el «amor»: «es la reacción del enamorado, que 
mientras trabaja y mientras descansa, mientras goza y mientras padece, pone su pensamiento en la 
persona amada, y por ella se enfrenta gustosamente con los diferentes problemas». Lo que nos mueve 
y lo que nos motiva incansablemente es el amor, y por eso cabe la esperanza: «como Dios ‒insisto‒ no 
pierde batallas, nosotros, con Él, nos llamaremos vencedores», afirma citando el salmo 22, 2–4: «Tu cla-
va y tu cayado son mi consuelo» (ibidem, n. 218b). De aquí pasa de nuevo a la recomendación práctica, 
a la vez que recurre de nuevo a los fundamentos, casi como si fuera un manual de autoayuda espiritual, 
pero también con un contenido programático: «Os recuerdo que sufriréis derrotas, o que pasaréis por 
altibajos ‒Dios permita que sean imperceptibles‒ en vuestra vida interior, porque nadie anda libre 
de esos percances. Pero el Señor, que es omnipotente y misericordioso, nos ha concedido los medios 
idóneos para vencer. Basta que los empleemos, como os comentaba antes, con la resolución de comen-
zar y recomenzar en cada momento, si fuera preciso». Y de aquí una recomendación práctica: «Acudid 
semanalmente ‒y siempre que lo necesitéis, sin dar cabida a los escrúpulos‒ al santo sacramento de la 
penitencia, al sacramento del divino perdón. […] Optimismo, por lo tanto. Movidos por la fuerza de 
la esperanza, lucharemos para borrar la mancha viscosa que extienden los sembradores del odio, y re-
descubriremos el mundo con una perspectiva gozosa, porque ha salido hermoso y limpio de las manos 
de Dios, y así de bello lo restituiremos a Él, si aprendemos a arrepentirnos» (ibidem, n. 219b-c).



43 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

De modo análogo, en el apartado titulado «Lugares de la esperanza», el 
papa bávaro indicaba además cuatro «lugares» para aprender y ejercitar la 
esperanza. El primero es la oración, un lugar seguro para recuperar toda es-
peranza: «Cuando ya nadie me escucha, Dios todavía me escucha. Cuando ya 
no puedo hablar con ninguno, ni invocar a nadie, siempre puedo hablar con 
Dios» (SpS 32). Junto a la oración, viene la conversión. Para ser escuchados, 
necesitamos el cambio interior, que nos permita de verdad poder dirigirnos 
a Dios y a los demás: «Imagínate que Dios quiere llenarte de miel [símbolo de 
la ternura y la bondad de Dios]; si estás lleno de vinagre, ¿dónde pondrás la 
miel?»46. Necesitamos limpiarnos por dentro, para poder llenarnos de Dios; 
allá donde hay vinagre y hiel, no puede haber miel. Es decir, 

solo convirtiéndonos en hijos de Dios podemos estar con nuestro Padre común. Rezar no 

significa salir de la historia y retirarse en el rincón privado de la propia felicidad. El modo 

apropiado de orar es un proceso de purificación interior que nos hace capaces para Dios 

y, precisamente por eso, capaces también para los demás (SpS 33).

Con la mirada en el cielo

El segundo lugar de aprendizaje de la esperanza es el «actuar» y el «sufrir». 
Sin embargo, encontramos aquí una premisa en apariencia evidente: el reino 
de Dios solo puede venir de Dios. «Ciertamente, no “podemos construir” el 
reino de Dios con nuestras fuerzas; lo que construimos es siempre reino del 
hombre con todos los límites propios de la naturaleza humana. El reino de 
Dios es un don, y precisamente por eso es grande y hermoso, y constituye la 
respuesta a  la esperanza» (SpS 35). Huyendo de la sola praxis y del activis-
mo –dos bestias negras para el papa bávaro–, hemos de dejar hacer a Dios. 
No podemos salvarnos a nosotros mismos, ni tampoco «merecer el cielo» en 
sentido estricto, pues la solución está más en la santidad ‒que solo puede dar 
Dios‒ que en la actividad. 

46	 Cf. Augustinus, In epistolam Ioannis ad Parthos tractatus decem 4, 6, en: Sancti Aurelii Augustini […] opera 
omnia, tomus 3, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1864, col. 2008 (Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, 
35). Puede verse el comentario al respecto de M. Gelabert-Ballester, Esperanza cristiana: su relación con 
la fe y sus lugares de aprendizaje, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 737–756. 



  44

Pablo Blanco Sarto

Podemos abrirnos nosotros mismos y abrir el mundo para que entre Dios: la verdad, el 

amor y el bien. Es lo que han hecho los santos que, como «colaboradores de Dios», han 

contribuido a la salvación del mundo (cf. 1 Co 3,9; 1 Ts 3,2) (ibidem)47.

El tercer «lugar» de la esperanza es el juicio final, a pesar de que sea esta una 
realidad olvidada en la catequesis y en la predicación. El juicio da justicia y es-
peranza a la vez. Aquí el papa alemán no duda en citar incluso a pensadores 
neomarxistas de la Escuela de Fráncfort, como Theodor Adorno (1903‒1969) 
y Max Horkheimer (1895‒1973), quienes llegan a esta misma conclusión por 
caminos muy distintos. El «sufrimiento de los inocentes» reclama una justicia 
más allá de la humana, tantas veces incompleta. 

Dios revela su rostro precisamente en la figura del que sufre y comparte la condición del 

hombre abandonado por Dios, tomándola consigo. Este inocente que sufre se ha conver-

tido en esperanza-certeza: Dios existe, y Dios sabe crear la justicia de un modo que noso-

tros no somos capaces de concebir y que, sin embargo, podemos intuir en la fe. Sí, existe 

la resurrección de la carne. Existe una justicia. Existe la «revocación» del sufrimiento 

pasado, la reparación que reestablece el derecho (n. 43)48.

47	 Además, nos encontramos en un contradictorio mundo en el que, por un lado, huye del dolor y, por otro, 
según algunos, van en aumento las complicaciones y los sufrimientos, también psíquicos. El estoicismo 
está de moda. «Precisamente cuando los hombres, intentando evitar toda dolencia, tratan de alejarse 
de todo lo que podría significar aflicción, cuando quieren ahorrarse la fatiga y el dolor de la verdad, del 
amor y del bien, entonces caen en una vida vacía en la que quizá ya no existe el dolor, pero –en la que la 
oscura sensación de la falta de sentido y de la soledad– este es aún mucho mayor. Lo que cura al hombre 
no es esquivar el sufrimiento y huir ante el dolor, sino la capacidad de aceptar la tribulación, madurar 
en ella y encontrar en ella un sentido mediante la unión con Cristo, que ha sufrido con amor infinito» 
(SpS 37). El dolor y el sufrimiento engrandecen –si unen a Cristo– a las personas y a las sociedades. 
«Pero una vez más surge la pregunta: ¿somos capaces de esto?» (SpS 39).

48	 El juicio final, explica, no será por tanto algo «amenazante y lúgubre» ‒reflejado a veces en el arte ba-
rroco‒, aunque tampoco habrá «un borrado» que suprima sin más los pecados (cf. SpS 41). La justicia 
constituye el argumento esencial –o al menos el más convincente– en favor de la vida eterna, porque 
«es imposible que la injusticia de la historia constituya la última palabra» (SpS 43). «La gracia no excluye 
la justicia», sigue diciendo, «y al final, en el banquete eterno, los malvados no se sentarán tranquila-
mente al lado de las víctimas, como si nada hubiese ocurrido» (SpS 44). «La eternidad es sumergirse en 
el océano del amor infinito», había dicho antes (SpS 12). Benedicto XVI habla así del más allá y de las 
realidades últimas con una decisión que puede admirar a más de uno: cielo, infierno y purgatorio son 
analizados con profundidad y amplitud. Al final, todo se remite a Cristo: «Algunos teólogos recientes 
piensan que el fuego que arde, y que a la vez salva, es Cristo mismo, el Juez y Salvador. El encuentro 
con Él es el acto decisivo del juicio. Ante su mirada, toda falsedad se deshace. Es el encuentro con Él lo 



45 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

San Josemaría, en la recta final de su homilía, volvía a  anudar las tres 
virtudes teologales, como hacía ya la Epístola a los hebreos: «Crezcamos en es-
peranza, que de este modo nos afianzaremos en la fe, “verdadero fundamento 
de las cosas que se esperan, y convencimiento de las que no se poseen” (11, 1)», 
y acudía de nuevo al gran amor: «Crezcamos en esta virtud, que es suplicar al 
Señor que acreciente su caridad en nosotros, porque sólo se confía de veras 
en lo que se ama con todas las fuerzas. Y vale la pena amar al Señor». A la 
vez, apela a nuestra experiencia personal, al unir esas realidades presentes 
en nuestra vida: Dios, amor y Jesús:

Vosotros habéis experimentado, como yo, que la persona enamorada se entrega segura, 

con una sintonía maravillosa, en la que los corazones laten en un mismo querer. ¿Y qué 

será el amor de Dios? ¿No conocéis que por cada uno de nosotros ha muerto Cristo? Sí, por 

este corazón nuestro, pobre, pequeño, se ha consumado el sacrificio redentor de Jesús49.

En fin, el santo aragonés dirige nuestra mirada hacia lo alto, hacia el más 
allá, a un futuro en buena compañía. «El cielo es la meta de nuestra senda 
terrena. Jesucristo nos ha precedido y allí, en compañía de la Virgen y de san 
José ‒a quien tanto venero‒, de los ángeles y de los santos, aguarda nuestra 
llegada»50. Ese cielo están descritos por Benedicto XVI con una especial poe-
sía y teología: 

Sería el momento del sumergirse en el océano del amor infinito, en el cual el tempo –el an-

tes y el después– ya no existe. Podemos únicamente tratar de pensar que este momento 

es la vida en sentido pleno, sumergirse siempre de nuevo en la inmensidad del ser, a la 

vez que estamos desbordados simplemente por la alegría (SpS 12)51. 

que, quemándonos, nos transforma y nos libera para llegar a ser verdaderamente nosotros mismos. En 
ese momento, todo lo que se ha construido durante la vida puede manifestarse como paja seca, vacua 
fanfarronería, y derrumbarse» (SpS 47).

49	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220a.
50	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220b.
51	 Tras esto abordaba el papa Ratzinger la dimensión comunitaria de la bienaventuranza eterna, de la eter-

na esperanza llena de amor, y ahí citaba allí de modo explícito un libro que considera como uno de los 
inspiradores de su pensamiento teológico: Catolicismo. Aspectos sociales del dogma (1938) de su maestro 
Henri de Lubac (1896‒1991). Se trata, pues, de un cielo solidario, nunca solitario: «Esta vida verdadera, 
hacia la cual tratamos de dirigirnos siempre de nuevo, comporta estar unidos existencialmente en 
un “pueblo” y solo puede realizarse para cada persona dentro de este “nosotros”. Precisamente por eso 



  46

Pablo Blanco Sarto

Zambullirse en ese océano infinito de amor, verdad y belleza que es Dios: 
eso es el cielo y, por eso, es posible la esperanza. El cielo es el principal «lugar 
de la esperanza». Esa bienaventuranza eterna que nace de la resurrección de 
Jesucristo ‒recordaba ahora san Josemaría‒, al que hemos de confesar como 
el Hijo de Dios, como verdadero Dios y verdadero hombre: «La divinidad de 
nuestro camino ‒Jesús, camino, verdad y vida [Jn 14, 6]‒ es prenda segura 
de que acaba en la felicidad eterna, si de Él no nos apartamos»52. Y exclama 
entusiasmado, casi en éxtasis: «¡Esperanzados! Ese es el prodigio del alma 
contemplativa. Vivimos de fe, y de esperanza, y de amor; y la esperanza nos 
vuelve poderosos»53. Describía entonces el santo de lo ordinario lo más ex-
traordinario: el cielo como el amor total, como la plenitud de ese amor en el 
que hemos ido creciendo en esta vida y que se identifica con el mismo Dios 
(cf. 1Jn 4, 8). «No lo olvidéis nunca: después de la muerte, os recibirá el amor. 
Y en el amor de Dios encontraréis, además, todos los amores limpios que ha-
béis tenido en la tierra»54. Encomienda, en fin, esta navegación hacia lo alto 
a una buena guía: 

Pidamos a Santa María, Spes nostra, que nos encienda en el afán santo de habitar todos 

juntos en la casa del Padre. Nada podrá preocuparnos, si decidimos anclar el corazón en 

el deseo de la verdadera Patria: el Señor nos conducirá con su gracia, y empujará la barca 

con buen viento a tan claras riberas55. 

La encíclica del papa bávaro concluía también presentando a María como 
«estrella de la esperanza», como el último «lugar de la esperanza», aunque no 
lo propone como un «lugar» en sentido estricto, aunque es evidente que hay 
también personas que nos remiten de modo directo a esta virtud. 

presupone dejar de estar encerrados en el propio “yo”, porque sólo la apertura a este sujeto universal 
abre también la mirada hacia la fuente de la alegría, hacia el amor mismo, hacia Dios» (SpS 14). La 
esperanza no es egoísta, sino que se abre necesariamente a los demás: «Nadie vive solo –constata–. 
Ninguno peca solo. Nadie se salva solo. En mi vida entra continuamente la de los otros: en lo que pienso, 
digo, me ocupo o hago. Y viceversa, mi vida entra en la vida de los demás, tanto en el bien como en el 
mal» (SpS 48). Véase F. Rodríguez, No nos salvamos solos. La Iglesia, comunidad de esperanza y salvación, 
en: Salvados en esperanza, pp. 115–130.

52	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 220c.
53	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221a.
54	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221c.
55	 J. Escrivá de Balaguer, Amigos de Dios, n. 221d; cf. P. O’Callaghan, Esperanza, p. 429‒430.



47 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Las verdaderas estrellas de nuestra vida son las personas que han sabido vivir rectamen-

te. Ellas son luces de esperanza. Jesucristo es ciertamente la luz por antonomasia, el sol 

que brilla sobre todas las tinieblas de la historia. Pero para llegar hasta Él necesitamos 

también luces cercanas, personas que dan luz reflejando la luz de Cristo, ofreciendo así 

orientación para nuestra travesía. Y ¿quién mejor que María podría ser para nosotros 

estrella de esperanza? (SpS 49). 

Los santos son los verdaderos testigos de la esperanza: quienes nos mues-
tran que la salvación es posible. Por eso, Benedicto XVI acudía con la más 
santa con esta oración: «Madre nuestra –terminaba la encíclica–, enséñanos 
a creer, esperar y amar contigo. Indícanos el camino hacia su reino. Estrella 
del mar, brilla sobre nosotros y guíanos en nuestro camino» (SpS 50).

* * *
Hemos visto, pues, cómo encontramos interesantes paralelismos entre auto-
res algo distantes en el tiempo como son san Josemaría y Joseph Ratzinger. 
A pesar de la diferente metodología, apreciamos en ambos autores una crítica 
a una esperanza puramente horizontal –las «pequeñas» e incluso «falsas espe-
ranzas»–, que necesita ser completada con la dimensión teologal, esto es, con 
el cristocentrismo de Jesús como «la gran esperanza», fundamento de todas 
las demás. Por otra parte, apreciamos la importancia otorgada al perdón y la 
misericordia, como fundamento objetivo y subjetivo de esa esperanza. En fin, 
hemos advertido cómo ambos autores ven la tercera virtud teologal en rela-
ción con las demás virtudes infusas, pues la esperanza aislada se presenta sin 
fundamento. La fe y la caridad ofrecen base y horizonte al mismo tiempo. En 
fin, tanto Escrivá como Ratzinger tienen la mirada puesta en la bienaventu-
ranza eterna, pues tanto el juico final como el desiderium videre Deum y entrar 
en comunión definitiva con Dios en la bienaventuranza eterna otorgan al 
cristiano el deseo de seguir adelante en su camino. La esperanza es ancla 
y estrella al mismo tiempo (cf. SpS 37, 39. 48. 49): fundamento y horizonte 
a la vez. Encontramos, en fin, semejanzas en los mencionados «lugares de la 
esperanza», especialmente cuando se habla de María como spes nostra, como 
«estrella de la esperanza».



  48

Pablo Blanco Sarto

Bibliografía

Alviar J.-J., Paralelismos y divergencias entre la encíclica «Spe salvi» y escritos ante-
riores de Joseph Ratzinger, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 671–695, 
https://doi.org/10.15581/006.54.3.671-695.

Amiri R., Keys M. M., Benedict XVI on liberal modernity’s need for the «Theological 
virtues” of faith, hope, and love, «Perspectives on Political Science» 41 (2012), 
pp. 11–18.

Augustinus, In epistolam Ioannis ad Parthos tractatus decem 4, 6, en: Sancti Aurelii 
Augustini […] opera omnia, tomus 3, ed. J.-P. Migne, Parisiis 1864, col. 1977–
2061 (Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, 35).

Benedicto XVI, Encíclica Spe salvi: Sobre la esperanza cristiana, 30.11.2007, 
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/
hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html.

Blanco Sarto P., Benedicto XVI, ¿un pensador posmoderno?, «Límite. Revista Inter-
disciplinaria de Filosofía y Psicología» 9 (2014) núm. 29, pp. 35–62.

Blanco Sarto P., Fe, razón y amor. Los discursos de Ratisbona, «Scripta Theologica» 
39 (2007) núm. 3, pp. 767–782, https://doi.org/10.15581/006.39.11671.

Blanco Sarto P., The common priesthood of Lutherans and Catholics, «Roczniki Teo-
logiczne» 69 (2022) z. 11, pp. 105–133, http://dx.doi.org/10.18290/rt2269007.

Castillo Gutiérrez G., Una lectura educativa a la encíclica «Spe salvi» de Benedicto 
XVI, «Veritas: revista de filosofía y teología» 2020 núm. 45, pp. 143–159.

Conesa F., El diálogo crítico del cristianismo con la modernidad en la Encíclica «Spe 
salvi» de Benedicto XVI, «Scripta Theologica» 54 (2022) núm. 3, pp. 697–717, 
https://doi.org/10.15581/006.54.3.697-717.

Conversaciones con monseñor Escrivá de Balaguer, Madrid 2025.
De Ribera Martín I., El viaje de Ulises: la secularización de la Esperanza, en: La espe-

ranza: ancla y estrella. En torno a la encíclica «Spe salvi», coord. por J. Granados, 
J. Noriega, Burgos 2008, pp. 53‒68.

Del Cura S., «Spe salvi» y la Escatología cristiana, en: El pensamiento de Joseph Rat-
zinger, teólogo y papa, ed. S. Madrigal, Madrid 2009, pp. 149‒193.

Doyle D., «Spe salvi» on eschatological and secular hope: A thomistic critique of an 
augustinian encyclical, «Theological Studies» 71 (2010) issue 2, pp. 350–379, 
https://doi.org/10.1177/004056391007100205.

Eine Kultur der Hoffnung bauen: Papst Benedikt XVI. und die Idee guter Zukunft, 
Hrsg. C. Sedmak, M. P. Teixeira, Regensburg 2013.

https://doi.org/10.15581/006.54.3.671-695
https://doi.org/10.15581/006.39.11671
http://dx.doi.org/10.18290/rt2269007
https://doi.org/10.15581/006.54.3.697-717
https://doi.org/10.1177/004056391007100205


49 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Escrivá de Balaguer J., Amigos de Dios, edición crítico-histórica preparada por 
A. Aranda, Madrid 2025.

Escrivá de Balaguer J., Camino, Madrid 1989.
Eslava E., Ratzinger, marxismo y liberación, «Cuestiones Teológicas» 52 (2025) núm. 

117, pp. 1‒23, https://orcid.org/0000-0002-2149-8958.
Fernández Cueto Gutiérrez J., Las aportaciones doctrinales sobre la Esperanza en 

la Encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI en el contexto del reciente Magisterio de 
la Iglesia, Roma 2013.

Francisco, Ángelus, 17 de marzo de 2013, https://www.vatican.va/content/fran-
cesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html.

Francisco, Audiencia general, 21 de junio de 2017, https://www.vatican.va/con-
tent/francesco/es/audiences/2017/documents/papa-francesco_20170621_
udienza-generale.html

Gagliardi M., L’enciclica «Spe salvi». Alla luce della «Deus caritas est» e della teologia 
di Joseph Ratzinger, «Communio» 215 (2008), pp. 59‒79.

García D., El rostro de la esperanza. Lectura cristológica de «Spe salvi», «Scriptorium 
Victoriense» 58 (2011) no. 1–2, pp. 151–221.

Gardocki D., Christian hope as seen by J. Ratzinger / Benedict XVI, «Verbum Vitae» 
41 (2023) no. 2, pp. 271–290, https://doi.org/10.31743/VV.14581.

Gelabert M., Una recepción teológica de la «Spe salvi», «Veritas. Revista de filosofía 
y teología» 3 (2008) núm. 18, pp. 35–37.

Gómez F., The moorings of «Spe salvi» in the letters of Saint Paul, «Philippiniana Sa-
cra» 44 (2009) no. 131, pp. 235–257, https://doi.org/10.55997/ps2001xliv131a1.

Gutiérrez Jaramillo M., La encíclica «Spe salvi» del papa Benedicto XVI en la 
dialéctica de la esperanza activa, «Theologica Xaveriana» 59 (2009) núm. 168, 
pp. 393–422.

Illanes Mestre J. L., Cristo, esperanza del mundo: reflexiones sobre la encíclica «Spe 
salvi», Madrid 2011.

Illanes Mestre J. L., La teología en las épocas moderna y contemporánea, en: J. L. Illa-
nes, J. I. Saranyana, Historia de la teología, Madrid 1995, pp. 374–377.

La speranza, attesa di un eterno già donato: Commenti all’Enciclica «Spe salvi» di Be-
nedetto XVI, ed. G. Russo, Torino 2008.

Larrú Ramos J. de D., El realismo de la esperanza. La simbiosis entre las esperan-
zas y la gran esperanza, en: La esperanza: ancla y estrella. En torno a la encíclica 
«Spe salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega, Burgos 2008, pp. 71‒95.

Migut U., Horyzonty nadziei chrześcijańskiej w świetle encykliki Benedykta XVI «Spe 
salvi» oraz teologii posoborowej, «Studia Elbląskie» 20 (2019), pp. 403–416.

https://orcid.org/0000-0002-2149-8958
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130317.html
https://doi.org/10.31743/VV.14581
https://doi.org/10.55997/ps2001xliv131a1


  50

Pablo Blanco Sarto

Mondin B., Storia della teologia, t. 4: Epoca contemporanea, Bologna 2019.
Murillo I., Crítica moderna de la esperanza cristiana. Progreso y esperanza, en: Sal-

vados en esperanza. Comentarios a la encíclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. 
por J. García Rojo, J. R. Flecha, Salamanca 2008, pp. 25–44.

Noriega J., Cuando el amor se transforma en esperanza, en: La esperanza: ancla 
y estrella. En torno a la encíclica «Spe salvi», coord. por J. Granados, J. Noriega, 
Burgos 2008, pp. 127‒144.

Núñez J., El fundamento bíblico de «Spe salvi», en: Salvados en esperanza. Comenta-
rios a la encíclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. por J. García Rojo, J. R. Fle-
cha, Salamanca 2008, pp. 77–94.

O’Callaghan P., Esperanza, en: Diccionario de San Josemaría Escrivá de Balaguer, 
coord. J. L. Illanes, Burgos 2013, pp. 424‒430.

O’Callaghan P., La virtud de la esperanza y la ascética cristiana en algunos escritos 
del Beato Josemaría Escrivá, Fundador del Opus Dei, «Romana: boletín de la Pre-
latura de la Santa Cruz y Opus Dei» 12 (1996) núm. 23, pp. 262–279, https://da-
dun.unav.edu/bitstreams/58dc80e5-f72a-4e6d-b62e-2a08b27ce57f/download.

 Ratzinger J., Auf Christus schauen. Einübung in Glaube, Hoffnung, Liebe, Freiburg 
1989; tr. esp.: Mirar a Cristo. Ejercicios de fe, esperanza y amor, Valencia 2005.

Ratzinger J., Bilder der Hoffnung. Wanderungen im Kirchenjahr, Freiburg 1997; 
tr. esp.: Imágenes de la esperanza. Itinerarios para el año litúrgico, Madrid 1998.

Ratzinger J., Die Hoffnung des Senfkorns, Meitingen 1973.
Ratzinger J., Einführung in das Christentum, München 1968; tr. esp.: Introducción 

al cristianismo. Lecciones sobre el credo apostólico, Salamanca 2001.
Ratzinger J., Eschatologie — Tod und ewiges Leben, en: J. Auer, J. Ratzinger, Kleine 

katholische Dogmatik, Regensburg 1977; tr. esp.: Escatología, Barcelona 2007.
Ratzinger J., Glaube und Zukunft, München 1970; tr. esp.: Fe y futuro, Salaman-

ca 1972.
Ratzinger J., Informe sobre la fe, Madrid 2005.
Rodríguez L., Los sucedáneos de la esperanza, en: Salvados en esperanza. Comenta-

rios a la encíclica de Benedicto XVI «Spe salvi», coord. por J. García Rojo, J. R. Fle-
cha, Salamanca 2008, pp. 45–58.

Rowland T., Variations on the theme of Christian hope in the work of Joseph Ratzin-
ger/Benedict XVI, «Communio» 35 (2008), pp. 210–211.

Sánchez L., Renacidos para la esperanza: Pablo y la esperanza cristiana, en: La espe-
ranza: ancla y estrella. En torno a la encíclica «Spe salvi», coord. por J. Granados, 
J. Noriega, Burgos 2008, pp. 39–52.

Saranyana J.-I., Historia de la teología cristiana (750–2000), Pamplona 2020.

https://dadun.unav.edu/bitstreams/58dc80e5-f72a-4e6d-b62e-2a08b27ce57f/download
https://dadun.unav.edu/bitstreams/58dc80e5-f72a-4e6d-b62e-2a08b27ce57f/download


51 

La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá...

Vargas A., Eslava E., Ratzinger: de la esperanza moderna a la esperanza de la salva-
ción (pro manuscripto) 2025.

Varo F., Alegres con esperanza. Textos de San Pablo meditados por San Josemaría, 
Madrid 2009.

Vázquez de Prada A., El fundador del Opus Dei, t: 3: Los caminos divinos de la tierra, 
Madrid 2003.

Vilanova E., Historia de la teología cristiana, t: 3: Siglos XVIII, XIX y XX, Barcelona 
1989.

Waldemar J. T., Encyklika «Spe salvi»: śladami Augustyna, «Vox Patrum» 52 (2008) 
nr 2, pp. 1181–1188, https://bibliotekanauki.pl/articles/613912.pdf. 

https://bibliotekanauki.pl/articles/613912.pdf




rocznik 57 • 2025 • strony 53–78

Historia artykułu • Zgłoszony: 8 lutego 2025 • Zaakceptowany: 3 października 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Denisa Červenková

	K https://orcid.org/0000-0002-7151-3685

  cervenkova@ktf.cuni.cz

Charles University in Prague
	� https://ror.org/024d6js02

“Más perfecto grado de perfección a que en esta 
vida se puede llegar”. The aim of spiritual 

development in the texts of John of the Cross

	' https://doi.org/10.15633/acr.5703

mailto:cervenkova@ktf.cuni.cz
https://ror.org/024d6js02


  54

Denisa Červenková

Abstract

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”. The aim of spiritual development in the texts 
of John of the Cross

This study of fers a theological–spiritual interpretation of the experience expressed in John of the 
Cross’s “The living flame of love.” It builds on M. Hlaváčová’s thesis, which analyzed the link between 
the Johannine Christology of the Incarnate Word and its reinterpretation in John’s poem “In principio 
erat Verbum.” While Hlaváčová highlighted the “mysticism of the Incarnate Word of God” inspired 
by John’s Gospel, this study further investigates the motif of the Word-Spouse in “The living flame of 
love.” It shows how this spiritual experience forms an arc of John’s vision of salvation: its origin in “In 
principio erat Verbum” culminates in “The living flame,” where union with God is described through 
the touch of the Word-Spouse-Christ at the core of existence. This touch opens the human subject to 
a “Pentecostal experience” of the Spirit, symbolized by flame. This study explores how such ultimate 
transcendence is perceived and reflected by the human subject.

Keywords: Christian spiritual experience, spirituality, John of the Cross, The living flame of love



55 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

The contemporary resurgence of interest in spirituality and the subject of 
spiritual experience can inspire theologians to reflect deeply on how to re-
spond adequately to this profound yearning for authentic spirituality. To do 
so, we must use the tools, methods and insights of our discipline. This is of 
particular significance for the role of Christians in society, as it pertains to 
the mediation and transmission of the most valuable aspects of our religious 
tradition. The present study focuses on exploring the nature of spiritual de-
velopment and experience, as captured by one of the classics of Christian 
spiritual literature, John of the Cross, in his text The living flame of love1. He is 
one of the few writers in the Western Christian tradition who systematically 
focuses on expressing what the human subject experiences during and at the 
culmination of the process of spiritual growth.

The present study constitutes a continuation of the research of M. Hlaváčová, 
The incarnation mystery in the writings of John of the Cross as a reverberation of 
Johannine christology.2 The “mysticism of the incarnate Word of God” inspired 
by John’s Christology is a salient feature of the spiritual experience articu-
lated in the oeuvre of John of the Cross. Hlaváčová argues that the Spanish 
mystic offers an original reinterpretation of the New Testament spiritual 
experience of the relationship between man and God in the categories of 

“living” and “dwelling.” These categories draw inspiration from the Johannine 
tradition, where they articulate the relationship between the Father and the 
Son, which serves as a paradigm for the relationship between Christ and his 
disciples. Hlaváčová has demonstrated that to achieve a comprehensive un-
derstanding of spiritual experience, as depicted in Christian spiritual texts, it 
is necessary to examine its relationship with the experience outlined in Scrip-
ture. The following study explores the interconnection between the Christo-
logical and pneumatological dimensions of the experience in The living flame 
of love. The present study will proceed from an examination of the “mysticism 
of the Incarnate Word of God” as expounded by John of the Cross to an ex-
ploration of the “mysticism of the Word-Betrothed” and its pneumatological 
implications. In the category of “Word Incarnate,” John of the Cross employs 
biblical images to depict fundamental aspects of the Spirit’s workings in the 

1	 John of the Cross, The living flame of love, in: John of the Cross, Collected Works of Saint John of the Cross. 
Revised Edition, Washington 1991, pp. 641–715.

2	 Cf. M. Hlaváčová, The incarnation mystery in the writings of John of the Cross as a reverberation of Johan-
nine Christology, “Acta Universitatis Carolinae Theologica” 1 (2024), pp. 117–134.



  56

Denisa Červenková

human interior, with the aim of describing the spiritual experience in Chris-
tianity at its highest level, which the author terms “of the highest degree of 
perfection one can reach in this life.”

It could be argued that John of the Cross’s description of the ultimate 
spiritual experience in The living flame of love refers to a fundamental biblical 
experience grounded in the profound relationship between God, the Creator 
of all reality, and creation in Christ. The relationship under discussion is 
characterised by its personal nature, with the Christological with the pneu-
matological and Trinitarian dimensions of experience being seamlessly inte-
grated. This integration is exemplified not only by references to the motif of 
resurrection3 or the Glory of the Incarnate Word4 but also by the theme of the 
Spirit of God. This activates the human capacity to respond to God’s invita-
tion and enables the individual to participate in the co-creation of reality, in 
a manner similar to the event of Pentecost. This phenomenon is concomitant 
with the empowerment of the Apostles to transmit the experience of God’s 
actions in the history of salvation.

The reference to the Incarnation of the Word is intentionally accompanied 
by images of the “flame of the Spirit,” the “awakening of God in the soul,” 
and the “breathing in the Holy Spirit.” It is evident that the pneumatological 
dimensions maintain a consistent connection with the overarching theme of 
the Incarnate Word, which is articulated within the text. This thematic ele-
ment is manifested in the poem The living flame of love through the concept of 
the Word of God-Betrothed, which is intricately intertwined with the human 
soul, thereby establishing a profound partnership. This partnership is further 
elaborated by the mystic’s experiences, which are delineated in the poem, thus 
facilitating a comprehensive understanding of the human subject’s journey.

Prior to the interpretation of the text of The living flame of love, it is neces-
sary to provide a concise terminological note on the concepts of mysticism 
and union with God, which are inextricably linked to this study. In this con-
text, the term “mystical” is employed to denote a particular mode of expe-
riencing the presence and agency of God in human life. As posited by the 
Spanish theologian Ciro García, an alternative definition is conocimiento ex-
perimental de Dios, which may be translated as “experiential knowledge of 

3	 Cf. I. Matthew, Visualising christology: “Llama de amor viva” and the resurrection, “Teresianum” 68 (2017) 
issue 1, pp. 87–125.

4	 Cf. M. Hlaváčová, The incarnation mystery in the writings of John of the Cross.



57 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

God.” It is  imperative to comprehend the mystical experience as a distinct 
modality of actualising the history of salvation, in natural harmony with 
the tenets of the religious tradition to which it belongs. Mystical experienc-
es constitute a fundamental source of spiritual theology, defined as a theo-
logical discipline that systematically studies the process of human spiritual 
development. The term “union with God” is employed by the Spanish mystic 
to denote the aim of spiritual maturation.

The concept of union with God is said to represent the ultimate phase in 
the spiritual journey, which comprises three distinct stages: purification, en-
lightenment, and union. The human person is invited into a relationship and 
accepts the divine invitation to respond with a faith that has two dimensions: 
the dimension of trust in the one who speaks, and the dimension of vital ac-
ceptance of the message itself (its content). It is posited that individuals who 
have undergone active and passive purification may experience a profound 
and intense manifestation of the divine presence. Consequently, a significant 
number of writers who are classified as mystics employ symbolic language, 
a technique that facilitates the articulation of the profundity of the authentic 
spiritual experience. 

The development of John of the Cross’s spiritual life is described in ac-
cordance with the traditional tripartite scheme of the spiritual journey,5 al-
though the mystic’s own writings place greater emphasis on the purifying and 
unifying stages. This is the path of human sanctification, the goal of which, as 
John of the Cross repeatedly states, is union with God in love. According to 
Ruiz, the Spanish mystic posits that love constitutes the fundamental force 
to which all other dimensions of union are related.6 This includes the trans-
formation of the human being, the likeness to God, and deification.

Context and symbols

Like all the other three major writings of John of the Cross, the book consists 
of a commentary on one of his poems. Here, too, the Spanish mystic chose 

5	 On this topic see also: C. Betschart, La crescita spirituale nella scuola carmelitana, “Mysterion” 10 (2017) 
no. 2, pp. 71–183.

6	 Cf. F. Ruiz, Síntesis doctrinal, in: Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, eds. S. Ros, E. Pacho, 
T. Egido, C. Cuevas et al., Salamanca 1993, pp. 219–220.



  58

Denisa Červenková

to express his spiritual experience first in poetic form, and only later to add 
a broader explanation in the form of a commentary on each verse. The com-
mentary thus offers the author’s own hermeneutical key to the interpretation 
of the spiritual experience. The theological framework of this experience is 
pneumatological and Trinitarian. The author’s interest lies in “the highest 
degree of perfection one can reach in this life (transformation in God).”

The main symbol with which the mystic works to express his spiritual ex-
perience is the action of fire (the Spirit of God) on wood (the human interior), 
which is gradually transformed until it itself becomes a flame. This living 
flame acts in the centre of the human being (“de mi alma en el más profundo 
centro”7). 

The whole writing is strongly pneumatological and Trinitarian8 and de-
scribes God’s indwelling (inhabitación) and action in the soul: it shows how 
God completely takes the initiative in the human interior and what happens 
in the soul thanks to his action. The divine action on the human subject is 
depicted as “cautery,” “touch,” “light and heat,” “breath” etc.9

It is in this context that John sets before his reader the aim of spiritual 
development (the most perfect degree of perfection that can be attained in 
this life). According to him, it is a state in which, above all, love is “sorted out” 
and “strengthened”. For there is nowhere to go but to grow in intensity (the 

“greater flame of love”). The flame, then, is the basic symbol that, according 
to John of the Cross, expresses this process of strengthening and grounding 
in love.”

In his previous work, The spiritual canticle, John of the Cross focused pri-
marily on describing how transformation into love happens and what it 
means to be transformed by love. In The living flame of love, however, he is 
primarily concerned with the next phase: what it means to become a flame of 

7	 Juan de la Cruz, Llama de amor viva, critical edition by E. Pacho, Burgos 2014, Canción 1.
8	 Cf. G. Castro, Llama de amor viva (obra), in: Diccionario de San Juan de la Cruz, ed. E. Pacho, Burgos 2009, 

pp. 888–890; F. Ruiz, Cimas de contemplación: Exegesis de “Llama de amor viva”, “Ephemerides Carmelit-
icae” 13 (1962) no. 1–2, pp. 284–289.

9	 For a discussion of symbolism and language, see: Hermenéutica y mística: San Juan de la Cruz, eds. 
J. Á. Valente, J. Lara Garrido, Madrid 1995; F. Sobrino Matamala, “Llama de amor viva” de San Juan de la 
Cruz. Lenguaje y experiencia de fe, Burgos 2013; C. Cuevas, Estudio literario, in: Introducción a la lectura de 
San Juan de la Cruz, pp. 125–201; A. Escribano, Lenguaje y simbología en “Llama de amor viva”, in: Llama 
de amor viva. Actas del IV Congreso Mundial Sanjuanista, eds. J. S. Fermín, R. Cuartas Londoño, Burgos 
2021, pp. 113–140.



59 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

love and burn with love10 — that is, to vividly participate in an interpersonal 
relationship within what Ciro García calls “intercomunicación personal”.11

It is an experience that fundamentally goes beyond the phase that John 
of the Cross described in his writing The spiritual canticle as “comunicación 
y trasformación de amor”12 (union through love). 

The action of the Spirit of God in the human subject

The union with God has the character of a selfless gift from a divine agent and 
brings about the integration of the different components of the personality 
(sensual and spiritual components, moral and theological dimensions, etc.).13 

John of the Cross works with the symbolism of fire, especially in the first 
chapter of his writings: the work of the divine Spirit is done in the manner 
of fire, which transforms the wood in the fire so much that it burns itself. In 
the very first paragraphs of the chapter, the Spanish mystic uses this symbol 
to express the next stage of the process: after distinguishing the “habitual 
state” (habitus), which is the constant transformation of the interior by the 
Spirit, from the “acts” (actos) in which the soul itself is on fire, he tells14 that 
these acts cannot be attributed to the human interior, since

Thus in this state the soul cannot make acts because the Holy Spirit makes them all and 

moves it toward them. As a result all the acts of the soul are divine, since the movement 

toward these acts and their execution stem from God.15

John of the Cross is aware that he is using bold expressions, which is why 
he also emphasises that everything that has been said so far is the language 
of God, through which God speaks to “purified and inflamed” souls. The mys-
ticism of the Incarnate Word is thus continued in the mysticism of God’s 

10	 On the difference in content between The spiritual canticle and The living flame of love, see also John of 
the Cross, The living flame 3, 23. 

11	 Cf. C. García, La mística del Carmelo, Burgos 2002, p. 119.
12	 Juan de la Cruz, El cántico espiritual 3, 38.
13	 Cf. C. García, Juan de la Cruz y el misterio del hombre, Burgos 1990, pp. 220 and 228.
14	 On the distinction between habitus and actos in John of the Cross, see F. Ruiz, Cimas de contemplación, 

p. 266, note 8.
15	 John of the Cross, The living flame 1, 4.



  60

Denisa Červenková

speech, which sets on fire the interior of man, who has allowed himself to 
be transformed by divine love to the point of becoming a partaker of a flame. 

In this communication, the “Father, Son and Spirit” are communicated to 
the soul to experience a trace of the divine life. At the same time, John of the 
Cross emphasizes that in this state, the divine reality is experienced as truly 
alive in this state (vivamente gustaban a Dios): there is a living experience of 
the living God in which the different components of humanity participate: 
God is experienced alive by the spirit and the senses, they gain an experience 
of what it means to live the life of God (“My heart and my body rejoiced in 
the living God”).

Spiritual experience and the “home of the body”

Another characteristic of the peak experience in John of the Cross is the actu-
al empowerment of man, in the various dimensions of his existence, to unite 
with God. St. John of the Cross speaks of God’s “favouring the flesh” in order 
that man may endure the “fire of glory”, that is, to encounter the attributes of 
the divine life shared with man in this experience. Of the three “veils” that 
have hindered the union of the human interior with God, two are now re-
moved and no longer constitute an obstacle to the divine encounter: the veil 
of the “temporal” (attachment to creatures) and the veil of the “natural” (our 
inclinations and natural acts). The things that make up the natural world do 
not constitute the final meaning and purpose of life. There is no dependence 
on others, nor is there any seeking of support in one’s own ego (“only their 
God is everything to them”).

The remaining sensual veil, the “earthly house” of the body in which the 
human subject lives his existence, cannot be discarded even in this culmi-
nating stage of human spiritual experience, for it unites the body and soul. 
At the same time, it stands between God and the soul as something subtle 
through which the divine shines through. This experience causes the desire 
to enter fully into the sphere of divine life, which means leaving this “earthly 
home of the body.”

Tear then the thin veil of this life and do not let old age cut it naturally, that from now 

on I may love You with plenitude and fullness my soul desires forever and ever. Tear the 

delicate veil of this life and do not let it go so far that age and years will naturally put 



61 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

an end to it, so that from now on I may love you as fully and as much as my soul desires, 

without limit and without end.16

The inner experience is so strong that, even when it manifests itself on the 
level of the body, for example in the form of stigmata, it is an experience that 
has lost the character of pain. However, it is usually a purely inner experience 
that does not need to manifest itself in any way because it is only at the level 
of the soul. Our natural faculties cannot arrive at this experience by them-
selves; they must be left aside, because it is an experience that comes from 
another level of reality and can only subsequently reach the ordinary human 
senses and faculties.

The phase of spiritual life in which he finds himself after purification 
brings about an inner harmony with the Divine Spirit, or something akin to 
a “natural” harmony. Even so, it would be impossible to sustain participation 
in the divine life if God Himself did not communicate “gently”. 

He shows Himself gently. As God shows the soul grandeur and glory in order to exalt and 

favor it, He aids it so that no detriment is done, fortifying the sensory part and unveiling 

His grandeur gently and with love, without using the senses, so that a person does not 

know whether this happens in the body or out of it.17

Transformation of the perception

Another characteristic of this culminating phase of spiritual experience, 
according to John of the Cross, is the transformation of the character of 
perception, in the sense that in this phase, “purified” of the ego, the pain-
fulness of the experience caused by the incompatibility of the contents and 
modes of perception of the human subject in relation to the quality of the 
divine subject that is made known here has disappeared. This incompatibility, 
which causes pain, is now replaced by an experience, which John of the Cross 
describes above all as a constant movement of love, a “play of love” which 
touches man in order to awaken love in him.”

16	 John of the Cross, The living flame 1, 36.
17	 John of the Cross, The living flame 4, 12.



  62

Denisa Červenková

Although it has a purely spiritual core, the whole person can participate in 
this experience (“the whole sensual nature rejoices, all the limbs and bones, 
and all the marrow”). All the components of the human being draw from this 
experience, which, according to John, spreads from the cross of the Spirit to 
the soul, to “the tips of the fingers and the toes”.

In the second chapter of The living flame of love, the mystic describes the 
state of the ultimate experience that is reached by “possessing God through 
union” and when “the whole old man” is dead. In doing so, the focus of the 
human faculties and “all the desires of the soul” are radically changed. They 
are oriented toward God, and “because the soul does its acts in God through 
union with Him, it lives the life of God, and so its death has been changed 
into life.” Reason is guided and informed by “another higher principle” of 
the supernatural light of God, the will is guided by “the power strength of 
the Holy Spirit” and “lives a life of love”, while memory is saturated by the 
experience of eternal life:

Accordingly, the intellect of this soul is God’s intellect; its will is God’s will; its memory 

is the memory of God; and its delight is God’s delight; and although the substance of this 

soul is not the substance of God, since it cannot undergo a substantial conversion into 

Him, it has become God through participation in God, being united to and absorbed in 

Him, as it is in this state.

The inner man is “absorbed into the life of God”,18 he lives “in festivity 
inwardly and outwardly, and it frequently bears on its spiritual tongue a new 
song of great jubilation in God, a song always new, enfolded in a gladness 
and love arising from the knowledge the soul has of its happy state.”19 At the 
same time as this state of happiness, there seems to be a recognition of the 
uniqueness of the divine sharing that is taking place.20

In the third chapter of his writings, the Spanish mystic devotes a great 
deal of space to explaining that the faculties do not merely possess a general 
and undifferentiated knowledge of God (which he has spoken of in previous 

18	 John of the Cross, The living flame 2, 35.
19	 John of the Cross, The living flame 2, 36.
20	 Cf. John of the Cross, The living flame 2, 36.



63 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

writings as the content of the contemplation we seek).21 Using the image 
of the lamps of fire, he describes “the knowledge of God and love for him,”22 
which involves both participation in the divine life and sharing in the attri-
butes of that divine life.23 He gives you gifts according to who He is:

Since He is omnipotent, He omnipotently loves and does good to you; since He is wise, 

you feel that He loves and does good to you with wisdom; since He is infinitely good, you 

feel that He loves you with goodness … since He is a strong, sublime, and delicate being, 

you feel that His love for you is strong, sublime, and delicate; since He is pure and unde-

filed, you feel that He loves you in a pure and undefiled way.24

There is no longer a separation between human and divine agency, every-
thing happens at the same time. The soul itself becomes luminous thanks 
to this transformation and participation (“the movements of these divine 
flames... are not made by the soul alone, transformed into flames by the Holy 
Spirit, nor are they made by him alone, but by him and the soul together”).

This movement has the character of lightness and playfulness and is ac-
companied by both movement and stillness. It is about the movements of the 
soul into the experience of participation in the glory of God, when the soul is, 
at the same time, “firmly established in God”. The faculties of the soul such 
as memory, will and reason are filled with God — our capacity is enormous: 
the thirst of the intellect, the hunger of the will and the delight of memory 
for God are fulfilled here.

21	 Cf. e.g. Ascent to Mount Carmel II, 10 ,4; 14, 6 ecc. On the subject, see e.g. J. A. Marcos, La atención 
amorosa en clave de presencia: Juan de la Cruz, “Revista de espiritualidad” 64 (2005), pp. 255–258.

22	 John of the Cross, The living flame 3, 3.
23	 In his commentary on the third stanza, the mystic oscillates between the image of the flame and the 

waters of the Spirit. In describing how the action of the divine Spirit of love spreads to the different 
dimensions of humanity, he moves freely between the two images: “these lamps of fire are living waters 
of the Spirit’ like those seen above the apostles; although they were lamps, they were also clear, pure 
waters” (John of the Cross, The living flame 3, 8), after the model of the prophet Ezekiel, so that “it is 
fire, it is also water” (ibidem). We may think that water describes rather the descending dimension of 
the endowment (“living waters of the Spirit” in fact “quench the thirst of the spirit,” ibidem), while fire 
refers again to the result of the transformation, “the transfiguration of the soul into God”: the flame 
rises up “in the love of God” and the soul “becomes God of God by partaking of him and his attributes, 
which are what are here called lamps of fire” (John of the Cross, The living flame 3, 8).

24	 John of the Cross, The living flame 3, 6.



  64

Denisa Červenková

God, where He has the opportunity, gives much and delights in man. After 
the phase of trial and the “dark night” comes the period of man’s fulfilment, 

“the Most Holy Trinity will come to him and make His abode in him,” and “en-
lighten his understanding with the wisdom of the Son, and enlighten his will 
with the Holy Spirit, and the Father will enfold him mightily and powerfully 
in the abysmal embrace of His sweetness.”25

The gentle touch of the ineffable Word in 
the deepest centre of the soul

The fire of love thus touches the soul here, in its deepest centre (en la sustancia 
del alma),26 in its essence, or at its very bottom:

This feast takes place in the substance of the soul, where neither the center of the senses 

nor the devil can reach. Therefore, it is the more secure, substantial, and delightful the 

more interior it is, because the more interior it is, the purer it is. And the greater the 

purity, the more abundantly, frequently, and generously God communicates Himself.27

This action takes place in the “deepest centre of the soul” (centro más pro-
fundo), i.e. where we can find ourselves if we use all the strength of our being 
and focus of our affection. However, if the “centre of the soul is God,” and the 
inclination, strength and faculties (inclinación, fuerza y virtud) of the soul is 
love, then in this process there is an ever-increasing enlightenment of love 
until the soul’s capacity to receive it is fulfilled and it resembles God.28

25	 John of the Cross, The living flame 1, 15. Throughout the text of The living flame of love it is emphasised 
that one of the distinguishing features of this phase of experience is its gentle character (as regards 
the human subject’s perception). John of the Cross returns to the time of inner purification from the 
self-centered motives of the spiritual life in the first of the thematic digressions of the writings, in 
the passage of The living flame 1, 11–26, which connects the writings with the Ascent to Mount Carmel 
and the Dark Night. The flame of God’s Spirit is experienced as “dark,” “it is painful,” “it is agonizing,” 

“it is dry,” cf. John of the Cross,The living flame 1, 20.
26	 For the theme of the centre, essence or bottom of the soul in John of the Cross, see E. Pacho, Alma 

humana, in: Diccionario de San Juan de la Cruz, ed. E. Pacho, Burgos 2000, pp. 67–68.
27	 John of the Cross, The living flame 1, 9.
28	 Cf. John of the Cross, The living flame 1, 14. The mystic notes that few people have this experience, how-

ever, so this description of the experience may come across as “too much” or too little, which is actually 
a pity because when we are purified and “proved ourselves in the fire of trials and tribulations.” 



65 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

God the Father is the originator of the whole action — the Son is here His 
hand, which gently touches the inside of the human being:

O You, then, delicate touch, the Word, the Son of God, through the delicacy of Your divine 

being, You subtly penetrate the substance of my soul and, lightly touching it all, absorb 

it entirely in Yourself29

John of the Cross takes care to bring out the paradoxical character of the 
experience of God’s touch through the Word. Although it is a supremely spir-
itual experience, it emerges as perceptible, and the human subject is now 
empowered by God to perceive it. 

This new kind of divine communication through the touch of the Word is 
experienced by man as a contrast of intensity (“strength and power”) and 
gentleness (suavidad) that characterises spiritual experience at this stage. 
The comparison to a tactile experience refers to the fact that, although it is an 
experience of transcendence, it is perceptible and brings pleasure (“they will 
be able to perceive you and enjoy you”). The prerequisite for such perception 
is the state of transformation and likeness to God mentioned several times 
(“the subtle meets the subtle”).

The imageless character of the peak experience

The Trinitarian aspect of spiritual experience, as the Spanish mystic describes 
it in his commentary on the second stanza of The living flame, involves a “third 
grace”, the transformation of man through the work of the Trinity. This grace 
takes place in the inner core of the human being (the soul) and is character-
ised by the fact that, unlike other experiences, it is imageless, without form 
or shape.

Particularly noteworthy is the passage describing the experience of the 
human subject in this place, which the mystic describes as “the centre of 
the heart of the spirit”:

29	 John of the Cross, The living flame 2, 17.



  66

Denisa Červenková

Who can fittingly speak of this intimate point of the wound, which seems to be in the 

middle of the heart of the spirit, there where the soul experiences the excellence of the 

delight? The soul feels that that point is like a tiny mustard seed, very much alive and 

enkindled, sending into its surroundings a living and enkindled fire of love. The fire issu-

ing from the substance and power of that living point, which contains the substance and 

power of the herb, is felt to be subtly diffused through all the spiritual and substantial 

veins of the soul in the measure of the soul’s power and strength. The soul feels its ardor 

strengthen and increase and its love become so refined in this ardor that seemingly there 

are seas of loving fire within it, reaching to the heights and depths of the earthly and 

heavenly spheres, imbuing all with love. It seems to it that the entire universe is a sea 

of love in which it is engulfed, for, conscious of the living point or center of love within 

itself, it is unable to catch sight of the boundaries of this love.30

The sensation is experientially associated with the “finest pleasure”, and 
from the centre it spreads out through the “vessels of the soul”. It is the nu-
cleus, the centre of the heart of the spirit, from which the warmth spreads 
and grows, and in which “love is refined”, is very small. St. John of the Cross 
uses the image of the mustard seed to express the revolutionary dynamic of 
growth: from the littleness that contains the “essence and power”, where all 
the potential of life is hidden, everything is truly born; here is the seat of 
the fire of love that spreads “spiritually and substantially” throughout the 
organism of the human interior. 

An essential part of this inner experience is the connection between one’s 
own birthplace of the “fire of love” and the boundless nature of this experi-
ence. The experience encompasses all dimensions: depth and breadth, inti-
macy and connection to the whole. There is a starting point, a centre of love, 
from which the fire of love spreads and reaches to the top and the depths of 
all creation (“love fills it all”). The mystic experiences his inner self in the flow 
of love without seeing how far this experience goes: he “sees neither the end 
nor the goal where this love flows”, but he perceives within himself the place 
where love has its origin in man, where its starting point and its centre are.

This touch of the Word, though perceptible, has at the same time “no vol-
ume or weight, because the Word that does it is far from all measure and 
manner”– there is no measure, manner, material form or shape, there is 

30	 John of the Cross, The living flame 2, 10.



67 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

only its divine essence. Therefore it is also ineffable when God touches man. 
God touches us with His utterly simple and infinite being, which, according 
to John of the Cross, is “infinitely gentle” and loving and communicates in 
touch what divine life is. Because touch is of the essence of God, it cannot 
be expressed and described, according to the mystic, but it can be perceived, 
experienced and silenced, and it is in the ground of the soul:

The delicateness of delight felt in this contact is inexpressible. I would desire not to speak 

of it so as to avoid giving the impression that it is no more than what I describe. There 

is no way to catch in words the sublime things of God which happen in these souls. The 

appropriate language for the person receiving these favors is that he understands them, 

experience them within himself, enjoy them, and be silent.31

The receptivity of the human subject in mystical experience

Whereas in the previous stage we could make an effort and engage our senses 
in the spiritual life, here we simply cannot work, because God works for man 
and man is the recipient of God’s operations. As in the whole other tradition 
of mystical literature, St. John of the Cross says that in contemplation God 
gives knowledge and love simultaneously (noticia amorosa), 32 without man 
doing anything; the human subject only receives knowledge, which has the 
character of a “peaceful and tranquil good”, communicated “secretly” and “in 
spirit”.33 Here, the Spanish mystic associates the state of contemplation with 
an attentive and loving gaze, with “simple, loving awareness”: simply opening 
our eyes, consciously and lovingly, to what is right in front of us.34

At the “bottom of the soul”, or in the “substance of the soul” is found the 
ability and power (virtud y fuerza) to experience “the wisdom and love and 
communication of God”. In this way, man becomes a depository of divine 
greatness. This reception takes place “far from any general thought” and 

31	 John of the Cross, The living flame 2, 21.
32	 Cf. John of the Cross, The living flame 3, 33.
33	 Cf. John of the Cross, The living flame 3, 33.
34	 Cf. John of the Cross, The living flame 3, 33. This is why, according to the Spanish Carmelite, it is also 

essential that the attendant does not recommend “object” meditation to a person in a state of contem-
plation. 



  68

Denisa Červenková

“beyond any manner”, and yet here the human reason receives the wisdom 
of God because it has united itself with God’s reason. From this union then 
follows the opposite movement of giving, from the human soul to God: we 
give God his goodness, his light and the warmth of his love, and (according 
to the way in which they are shared here) other divine attributes.

God makes Himself known “in many ways,”35 but this one is extraordinary: 
the dynamic of spiritual experience in the fourth stanza of The living flame 
moves from the perception of “smell” to the perception of “movement.” Smell 
carries with it a perception/remembrance of the source of all life (“all things 
are life”, “live in him”, ibid.) and of the movement of life (“in him... they 
move”, ibid.). The knowledge one comes to here, in one’s inner being, is the 
knowledge of the source of all life and how the existence of everything else 
is connected to it. John speaks of a “supernatural” perspective, because God 
as the source of life is not known from his creatures, but rather the reverse: 
it is through God that creatures are known. The soul is “moved by God”, and 

“the divine life and being and harmony of the whole creation is revealed to it 
in a completely new way.”36

John of the Cross links the act of knowing God about himself (“what God 
is in himself”) and his presence in what he is the creator of (“in all his crea-
tures”): one sees both “at the same time, “as one who opens a palace sees by 
a single act the excellency of the person who is inside, and at the same time 
sees what he is doing.” However, at the same time, one also cannot say what 
one knows here because it is the communication of God’s excellency. This 
transcendence of God is communicated again in the substance of the soul, 

“which is its womb”, where it hears the “immensely powerful voice” of God’s 
excellence and of his innumerable attributes. 

The mystic describes the whole act here as a process of giving and receiving 
divine knowledge and love: while God gives Himself to the soul, man is simply 
and lovingly to receive and understand. This reception, however, does not 
take place on the natural plane, because something else is being made known, 
hence the mystic’s emphasis on passive reception (“not a doing natural act”, 
abandoning one’s natural activities, remaining in “passive loving awareness”), 
because God is communicated supernaturally at this stage. To receive the 

35	 John of the Cross, The living flame 4, 4.
36	 John of the Cross, The living flame 4, 6.



69 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

supernatural means to conform to the divine subject, and thus to be free 
from everything else. One is to remain unattached in one’s soul to individual 
perceptions, feelings, and thoughts, to remain inwardly in the contemplative 
insight/listening: detached from everything and standing alone before God 
without any support.37 This state is accompanied on the part of the human sub-
ject by a feeling of solitude and inner inactivity, self-forgetfulness and listen-
ing, and to this is added peace, calmness and luminosity — as it is with God.38

At this stage, according to John of the Cross, there is nothing to lean on, 
there is only “deep silence” for the sake of “deep and gentle listening”, where 

“God speaks to the heart in this solitude” in “supreme peace and tranquil-
lity”. This peace speaks and the soul remains in silence and listening. The 
loving awareness itself (advertencia amorosa) disappears and what remains 
is the “simple and idle state” of peaceful rest (sosiego) and inner absorption 
(absorbimiento interior).39 Contemplation here means receiving a  communi-
cation from God that is not through the senses but through the language of 
God. This language presupposes the above-mentioned detachment from any 
particular knowledge and perception:

will raise my mind above all activity and knowledge belonging to my senses and (what 

they can retain, leaving all below, and will fix the foot of the fortress (my faculties), not 

allowing these faculties to advance a step as regards their own operation that they may 

receive through contemplation what God communicates to me; for we have already as-

serted that pure contemplation in receiving. It is impossible for this highest wisdom and 

language of God, which is contemplation, to be received in anything less than a spirit 

that is silent and detached from discursive knowledge and gratification… from particular 

knowledge and apprehensions.40

In this state of contemplation, the Spirit of God’s wisdom is infused into 
man in “idle tranquillity”. The spiritual experience of the human subject will 
then be similar to the character of the Giver, the divine subject, namely, it 
will have the attributes of loving-kindness, peace, solitude, sweetness, and 
inebriation: 

37	 Cf. John of the Cross, The living flame 3, 34.
38	 Cf. John of the Cross, The living flame 3, 34.
39	 Cf. John of the Cross, The living flame 3, 34–36.
40	John of the Cross, The living flame 3, 36–37.



  70

Denisa Červenková

This wisdom is loving, tranquil, solitary, peaceful, mild, and an inebriator of the spirit, 

by which the soul feels tenderly and gently wounded and carried away, without knowing 

by whom, nor from where, nor how. The reason is that this wisdom is communicated 

without the souls own activity.41

The passivity of the human subject is functional because it creates space 
for the reception of a different kind of knowledge, one that goes beyond the 
ordinary capacity of reason. (“The reason is that God transcends the intellect 
and is incomprehensible and inaccessible to it. Hence, while the intellect is 
understanding, it is not approaching God, but withdrawing from Him”42).

Participation in the life of God

This state brings with it the consciousness of participation in the divine life 
(“the soul has become one with him, it is in a certain way God through par-
ticipation”43), so that through this union then what God does in man, man 
does in God for God: “being the shadow of God through this substantial 
transformation, it performs in this measure in God and through God what 
He through Himself does in it.”44

John of the Cross describes another progression of the action of union, 
with its dynamic of the mutual gift between the human person and the Spirit 
of God: “The more it is united in God, the more it gives itself to God in God.”45 
In spite of the obvious inequality of the two partners (divine and human), 
a  mutual gift and love is formed and developed in the relationship, as in 
a married couple (amor recíproco):

A reciprocal love is thus actually formed between God and the soul, like the marriage 

union and surrender, in which the goods of both (the divine essence which each pos-

sesses freely by reason of the voluntary surrender between them) are possessed by both 

together. They say to each other what the Son of God spoke to the Father through St. 

41	 John of the Cross, The living flame 3, 38.
42	 John of the Cross, The living flame 3, 48.
43	 John of the Cross, The living flame 3, 78.
44	John of the Cross, The living flame 3,78.
45	 John of the Cross, The living flame 3, 78.



71 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

John: Omnia mea tua sunt et tua mea sunt et clarificatus sum in eis (All my goods are yours 

and yours are mine, and I am glorified in them).46

Man gives to God the Spirit that he has received from God: “In this gift that 
the soul gives to God, he freely gives him the Holy Spirit as his possession.”47

From an experiential point of view, according to John of the Cross, this 
interior state is accompanied by the joy of man’s self-giving, through which 
he transcends himself: it is the joy of God in God himself. At the same time, 
he returns to the content of the experience, which is the communication of 
the Trinity (the communication of the Father and the Son and the Holy Spirit 
in the soul”), which is accompanied by the “light and fire of love” in the soul. 
This gift is distinctive because it involves a totally selfless love for God: one 
loves God for who He is, not because one is endowed with special divine gifts.

The last chapter of The living flame of love comments on two remarkable ef-
fects of union on the human heart. The first is described by John of the Cross 
as God’s remembrance in the soul, which again takes place with gentleness 
and love, “in the centre and in the depths” of the soul, in its essence, that is, 
in a space that is exclusively for God. The image of the reciprocal relation-
ship between God and man, expressed as the indwelling of God in the soul, 
returns here. John of the Cross then intensifies the image of the mutual 
intimacy between God and man. The image of the partnership between God 
and man emerges: God himself dwells within the human subject, not as “in 
his house”, but his Word is now the sole Lord of the soul and dwells in it in 
a specific way: namely, in the symbolic womb of human existence, with which 
he is now estrechamente unido. The mystery of the love of the divine Trinity 
for man, which was manifested in the incarnation of God’s Son-Word, now 
returns in an intensified form in the text of The living flame of love.

The second effect that man experiences in his midst is the breath of God, 
in which God participates “full of goodness and glory”. In this, the soul is 
like a person awakening from a dream, absorbing the breath of the divine life 
that is communicated here. St. John of the Cross reiterates (and intensifies) 
the fact that everything here happens with surprising subtlety: the immense 

46	 John of the Cross, The living flame 3,79, cf. also Jn 17:10.
47	 John of the Cross, The living flame 3, 79.



  72

Denisa Červenková

power of love and tenderness is always manifested as “mansa” and “delicada” 
in relation to the human subject.

The Spanish mystic approaches the transformative aspect of experience 
through the motif of “sight”. The sight denotes a transformation of the cog-
nitive perspective: awakening transforms the mystic’s view of reality, which 
participates in God’s loving gaze on creation (“el mirar de Dios es amar,” the 
mystic wrote in Spiritual canticle 31,5–8). 

The metaphor of divine marriage as an image of 
the partnership between God and man

This touch of the Word in the essence of the soul fundamentally transforms 
the human subject to resemble his divine Partner (Christ, the Son of God) 
and to live the divine life in which he shares thanks to the Son and his Spirit. 

This sharing takes place to the extent of an intimate participation in the 
experience of Pentecost, in which the divine life was manifested as so intense 
and powerful that it radiated outwards from the core of the believers. From 
the beginning, the writing is accompanied by the symbol of the ardent flame 
of divine love, which later, in The living flame 2, 10, penetrates everything and 
transforms into itself everything it touches. There is no place in it for alien-
ation, non-acceptance or hatred, which are contrary to its nature. 

The metaphor of matrimonio espiritual is an example of his fundamentally 
relational spirituality. In describing the divine indwelling of the human inte-
rior, he emphasises the element of necessary freedom that the divine Partner 
requires to manifest Himself at the centre of the human interior: “In some 
souls He dwells alone, and in others He does not dwell alone. Abiding in some, 
He is pleased; and in others, He is displeased. He lives in some as though in 
His own house, commanding and ruling everything.”48

The difference is in the degree of deprivation: if the human interior is not 
focused on other impulses and reactions (“less desires and self-pleasure”) 
than on the impulses of the divine life, divine inhabitation can develop. The 
divine subject is then “most alone and most loved and dwells there as in 
his own house.” This whole section of the description of the experience of 

48	 John of the Cross, The living flame 4, 14.



73 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

the divine marriage is accompanied by an antithesis, tending progressively 
towards the superlatives that are evident in the original Spanish version (se-
cretissimamente, ... más íntimo e interior y estrecho abrazo...): 

Thus in this soul in which neither any appetite nor other images or forms, nor any affec-

tions for created things, dwell, the Beloved dwells secretly with an embrace so much the 

closer, more intimate, and interior, the purer and more alone the soul is to everything 

other than God.49

The description is rather an allusion to the relational reality, which ex-
cludes everything that is incompatible with it: neither the senses nor other 
external agents have access to this “extremely hidden” (secretissimo) knowl-
edge; only the soul perceives the “intimate embrace” of the divine mystery. 
To describe the difference between several variants of the ultimate experi-
ence, the author doubles the image of the awakening (recuerdo): God is always 
present in the “womb” of the soul, but his presence is not always equally 
evident on the part of the human subject. 

The peak experience of a well-disposed human interior corresponds to the 
experience of the awakening of the divine in the centre of the human soul, 
which is not necessarily a stable present (“if they were still communicating 
knowledge and expressions of love, it would already be in glory”). 

A more common form of experience within this final stage of human spir-
itual development, according to John of the Cross, seems to be the divine 
indwelling of the essence of the soul, in the manner of “rest”, “as if he were 
asleep”: “Though she felt and tasted him, he was like the beloved who is im-
mersed in sleep,”50 “ordinarily he is there as if he were asleep... in the sub-
stance of her soul.”51 The human subject, on the other hand, has the capacity 
to perceive this divine presence (“She feels it very well and usually enjoys it”).

From the immediately following paragraph of The living flame, it would 
seem that far from everyone who aspires to this journey to the summit of 
the spiritual life, reaches this stage of union with God, in which the divine 
life is experienced not only as a constant presence but also as a mutual rec-
ognition and expression of love at the level of the essence of the human soul. 

49	 John of the Cross, The living flame 4, 14.
50	 John of the Cross, The living flame 4, 14.
51	 John of the Cross, The living flame 4, 15.



  74

Denisa Červenková

The union that occurs may remain at the level of occasional, pleasurable ex-
perience, but the predominant state is one in which the divine indwelling in 
the soul remains hidden to the human subject, “not normally felt... they do 
indeed have certain actions and movements of a spiritual nature, but these 
are not wholly and purely spiritual.”52

A specific part of the culminating stage of spiritual experience that the 
Spanish mystic is still willing to hint at is the degree of union between the 
divine and human partners, which John of the Cross expresses by saying that 

“everything that is done and is done is perfect, because he does everything; it 
is like someone waking up and taking a breath”53. The mystic speaks of a spe-
cific joy (extraño deleite) in the perception of divine life, which he expresses 
with the image of “the breath of the Holy Spirit in God”. The human subject 
perceives, in his centre, the flowing divine life (breath) that comes to him 
and communicates the purely divine quality of God’s goodness, glory and 
tender love for man.

Conclusions

In the final paragraphs of The living flame of love, the Spanish mystic returns 
to the very beginning of his work, in which he tried to express and transmit 
his experience of the mystery of the Divine Incarnation, as he described it in 
the Romance of the Incarnation. If we have seen how in The Romance of the 
Incarnation he depicted the moment of the Incarnation of the Word of God, 
in The living flame of love this Word is given greater space as Verbo Esposo, 
which touches human existence at its core. There is a transformation in the 
relationship, where participation in the divine life opens the human person 
to the experience of knowing the divine essence, which is love. The latter is 
itself a communication and a gift that transforms the human inner being 
and makes possible the development of a human knowledge that transcends 
sensory knowledge (which is why it is difficult to express in the coordinates 
of discursive knowledge and the language of precise conceptual definitions).

52	 John of the Cross, The living flame 4, 16 (own translation).
53	 John of the Cross, The living flame 4, 16 (own translation).



75 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

The Word of God appears as an active agent in the process of human trans-
formation of man, created in the image and likeness of God (Gen. 1:26). Man, 
who is endowed by God with the potential to participate in the divine life 
of his Creator, is endowed by the mystery of the Incarnation of Christ with 
the Spirit, who gives him knowledge and insight into God’s life (inteligencia 
y noticia de Dios) and kindles in him love as it is in God. This breathing of the 
Spirit goes from the essence of God to the essence of man and is linked to 
absorption in the Holy Spirit. 

John of the Cross’s supreme spiritual experience thus affects all dimen-
sions of the person, from the body and human abilities to the soul’s essence. 
These all participate in God’s life in two ways: hidden or perceptible. The 
prevailing state is one in which God’s presence in the human heart remains 
hidden (God ‘rests’ in the soul). When God “awakens” in the soul, this is 
accompanied by formlessness and is simultaneously a clear, perceptible and 
fulfilling experience.

The experience of spiritual marriage (matrimonio espiritual), which takes 
place at this stage of the spiritual process according to John of the Cross, in-
volves a unión efectiva, that is, a total transformation of all the dimensions of 
human existence. This union is embedded in the dynamism of the life of God, 
opened up in Christ by the incarnation of the Son of God. The Word of God, 
then, in its essential quality (as reality-creating dabar and as the Logos of God 
incarnate in the reality of the world in Jesus Christ), is inseparably linked to 
the power of the Spirit of God (rúah). Together they transform human exis-
tence from its deepest centre, enabling the human interior to encounter its 
identity as the creative Word, the ground of all that is. Man’s participation in 
this identity is only possible thanks to the Incarnate Word, who becomes the 
partner of the human soul and who, through the power of his Spirit (which 
also proceeds from the Father), accompanies the community of believers and 
enables them on their spiritual journey of following Christ and immersing 
themselves in his Paschal Mystery until the experience of Pentecost. The 
relationship between Christ and his disciples would be incomplete without 
including the experience that brings the Paschal Mystery full circle: the de-
scent of the Holy Spirit upon the disciples at Pentecost.

It is this experience of “mysticism of Pentecost” which, in my opinion, is 
the goal of spiritual development and the original contribution of the mys-
tic’s text The living flame of love: its imaginary culmination of the mysticism of 
the Incarnate Word, which here passes into the “mysticism of the Pentecost” 



  76

Denisa Červenková

who participates in the believers his Spirit to the extent that they are trans-
formed and enabled to respond at the level of the divine identity shared in 
the Son of God: at the level of love. For him, the mysticism of the Incarnate 
Word of God is linked to the mysticism of “awakening of the Spouse-Word” 
in the essence of the soul and to the experience of the “breath of love” of 
the Holy Spirit, which presupposes that the otherness of the divine and the 
human subject within the relationship allows for a fearless reciprocal move-
ment of surrender and acceptance of the otherness of the other within the 
relationship. 

This experience of the unique gift of the Spirit of Christ, entrusted to the 
service of others, can then enable every other Christian disciple to communi-
cate this “immensely powerful”, “immensely subtle” and “immensely sublime” 
experience of God to the next generation.

This work was supported by the project GAUK no. 400221 and the Charles University Research Centre pro-
gram no. UNCE/24/SSH/019.

References

Betschart C., La crescita spirituale nella scuola carmelitana, “Mysterion” 10 (2017) 
no. 2, pp. 171–183.

Castro G., Llama de amor viva (obra), in: Diccionario de San Juan de la Cruz, 
ed. E. Pacho, Burgos 2009, pp. 875–893.

Cuevas C., Estudio literario, in: Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, eds. 
S. Ros, E. Pacho, T. Egido, C. Cuevas et al., Salamanca 1993, pp. 125–201.

Escribano A., Lenguaje y simbología en “Llama de amor viva”, in: Llama de Amor 
Viva. Actas del IV Congreso Mundial Sanjuanista, eds. J. S. Fermín, R. Cuartas 
Londoño, Burgos 2021, pp. 113–140.

Llama de Amor Viva. Actas del IV Congreso Mundial Sanjuanista, eds. J. S. Fermín, 
R. Cuartas Londoño, Burgos 2021.

García C., Juan de la Cruz y el misterio del hombre, Burgos 1990.
García C., La mística del Carmelo, Burgos 2002.
Hlaváčová M., The incarnation mystery in the writings of John of the Cross as a re-

verberation of Johannine christology, “Acta Universitatis Carolinae Theologica” 
1 (2024), pp. 117–134, https://doi.org/10.14712/23363398.2024.9.

https://doi.org/10.14712/23363398.2024.9


77 

“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”...

John of the Cross, The living flame of love, in: John of the Cross, Collected Works of 
Saint John of the Cross. Revised Edition, Washington 1991, pp. 641–715.

Juan de la Cruz, Llama de amor viva, critical edition by E. Pacho, Burgos 2014.
Marcos J. A., La atención amorosa en clave de presencia: Juan de la Cruz, “Revista 

de espiritualidad” 64 (2005), pp. 253–278.
Matthew I., Visualising christology: “Llama de amor viva” and the resurrection, “Tere-

sianum” 68 (2017) issue 1, pp. 87–125, https://doi.org/10.1484/J.TER.4.2018059.
Pacho E., Alma humana, in: Diccionario de San Juan de la Cruz, ed. E. Pacho, Burgos 

2000, pp. 67–68.
Ruiz F., Síntesis doctrinal, in: Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, eds. 

S. Ros, E. Pacho, T. Egido, C. Cuevas et al., Salamanca 1993, pp. 203–280.
Ruiz F., Cimas de contemplación: Exegesis de “Llama de amor viva”, “Ephemerides 

Carmeliticae” 13 (1962) no. 1–2, pp. 257–298.
Hermenéutica y mística: San Juan de la Cruz, eds. J. Á. Valente, J. Lara Garrido, 

Madrid 1995.

https://doi.org/10.1484/J.TER.4.2018059




rocznik 57 • 2025 • strony 79–100

Historia artykułu • Zgłoszony: 29 maja 2025 • Zaakceptowany: 26 sierpnia 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Renata Chrzanowska

	K https://orcid.org/0000-0002-0901-1043

  renata.chrzanowska@upjp2.edu.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

Katecheta wobec cierpienia ucznia 
doświadczanego po śmierci 
zwierzęcia towarzyszącego

	' https://doi.org/10.15633/acr.5704

https://orcid.org/0000-0002-0901-1043
https://ror.org/0583g9182


  80

Renata Chrzanowska

Abstrakt

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego

Celem artykułu jest refleksja nad śmiercią zwierzęcia towarzyszącego oraz postawą, jaką winni 
przyjąć katecheci i duszpasterze wobec cierpienia dzieci i młodzieży doświadczających straty. Temat 
został omówiony w trzech punktach: (1) Śmierć zwierząt towarzyszących w wymiarze eschatologicz-
nym. (2) Pochówek zwierzęcia towarzyszącego i żałoba po jego stracie. (3) Sposób, w jaki duszpaste-
rze i katecheci winni wspierać dzieci i młodzież po stracie zwierząt towarzyszących. Na podstawie 
zebranych informacji podjęta zostanie próba znalezienia odpowiedzi na pytanie stanowiące główny 
problem badawczy: W jaki sposób, patrząc przez pryzmat katechetyczny, winno się wspierać dzieci 
i młodzież doświadczające śmierci zwierząt towarzyszących? W celu znalezienia odpowiedzi posłu-
żono się metodą analizy tekstu oraz wnioskowania. 

Słowa kluczowe: religia, dziecko, katecheta, śmierć, żałoba, zwierzęta towarzyszące

Abstract

The catechist’s response to the suf fering of a student experiencing the death of a pet

The aim of this article is to reflect on the death of a pet and the attitude that catechists and priests 
should adopt towards the suf fering of children and young people experiencing loss. The topic has 
been discussed in three points: (1) The death of pets in an eschatological dimension. (2) The burial 
of a pet and mourning for its loss. (3) The way in which priests and catechists should support child-
ren and young people af ter they lose a pet. Based on the information gathered, an attempt will be 
made to answer the main research question: How should children and young people experiencing 
the death of a pet be supported from the catechetical perspective? In order to find the answer, text 
analysis and inference were used.

Keywords: religion, child, catechist, death, mourning, pets



81 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

Zagadnienie śmierci zwierząt towarzyszących oraz żałoby po nich we współcz-
esnej teologii i filozofii podejmowane jest sporadycznie. Począwszy od XX 
wieku, temat ten jest poruszany coraz częściej przede wszystkim w prawie 
europejskim1. Psychologia podejmuje go dość regularnie, zarówno w  pub-
likacjach naukowych, jak i wszelkiego rodzaju poradnikach, w tym również 
internetowych.

Najczęściej w  literaturze spotykamy się z pojęciem „zwierzęta”, rzadziej 
natomiast z  terminem „zwierzęta towarzyszące”2, który, rozumiany jako 
zwierzęta pozostające lub mające zostać w przyszłości nabyte przez człow-
ieka i  trzymane w  jego bezpośrednim otoczeniu domowym, dotrzymujące 
mu towarzystwa oraz sprawiające mu przyjemność, został doprecyzowany 
w roku 1987 przez Europejską Konwencję Ochrony Zwierząt Towarzyszących3. 
W literaturze stosuje się często zamienne pojęcie „zwierzęta domowe”, przez 
które najczęściej rozumie się: psy, koty, papugi, kanarki, chomiki, kawie, kró-
liki czy fretki. 

Wszystkie te stworzenia, podobnie jak człowiek, nie są wolne od chorób, 
starzenia się i  śmierci. Śmierć zwierząt towarzyszących jest szczególnie 
trudna dla opiekunów, z  którymi dzieliły one przestrzeń życiową. Często 
dotyka ona całej rodziny, dla której zwierzę stało się domownikiem. Dzieci 
i młodzież bardzo mocno przeżywają stratę ukochanego zwierzęcia. Szukając 
ukojenia swojego bólu zwracają się do swoich bliskich oraz nauczycieli, kat-
echetów z wieloma pytaniami dotyczącymi losu zwierząt towarzyszących po 
ich śmierci oraz prawa do żałoby po nich. W jaki zatem sposób powinno się 
pomóc uczniom w przeżywaniu straty? Czy pomoc ta winna leżeć jedynie 

1	 Informacje dotyczące zwierząt towarzyszących można znaleźć m.in. w: Światowej Deklaracji Praw Zwi-
erząt uchwalonej przez UNESCO, 15.10.1978; Europejskiej Konwencji w sprawie ochrony zwierząt krę-
gowych wykorzystywanych do celów doświadczalnych i innych celów naukowych, 18.03.1986, Dz. Urz. 
UE L.1999.222.31; Europejskiej Konwencji Ochrony Zwierząt Towarzyszących, Strasburg, 13.11.1987; 
Ustawie z dnia 21 sierpnia 1997 r. o ochronie zwierząt, Dz. U. Nr 111 poz. 724.

2	 Katechizm Kościoła katolickiego, Kompendium Katechizmu Kościoła katolickiego oraz Youcat posługują się 
terminem „zwierzęta”. W Słowniku języka polskiego PWN używane jest pojęcie „zwierzęta domowe”. 
Termin „zwierzęta towarzyszące” znajduje się m.in. w Europejskiej Konwencji Ochrony Zwierząt To-
warzyszących, dokładnie omówiony jest natomiast w dokumencie Dobrostan zwierząt (opracowanym 
przez WSAVA Global Veterinary Community). Zob. Dobrostan zwierząt. Zbiór wytycznych przeznaczonych 
dla lekarzy weterynarii i personelu zakładów leczniczych dla zwierząt przygotowany przez WSAVA, https://
wsava.org/wp-content/uploads/2020/02/WSAVA-Animal-Welfare-Guidelines-2018-POLISH.pdf 
(30.11.2025).

3	 Por. Europejska Konwencja Ochrony Zwierząt Towarzyszących, Strasburg, 13.11.1987, art. 1.

https://wsava.org/wp-content/uploads/2020/02/WSAVA-Animal-Welfare-Guidelines-2018-POLISH.pdf
https://wsava.org/wp-content/uploads/2020/02/WSAVA-Animal-Welfare-Guidelines-2018-POLISH.pdf


  82

Renata Chrzanowska

w  kwestii działań psychoterapeutycznych i  psychologicznych? Czy może 
również duszpasterze i katecheci winni przyjść z pomocą katechizowanym, 
pomimo iż dokumenty katechetyczne4 nie poruszają tego zagadnienia?

Szukając odpowiedzi na postawione pytania, należy zastanowić się nad 
śmiercią zwierząt towarzyszących w  wymiarze eschatologicznym oraz ich 
pochówkiem i żałobą po stracie. Wiedza ta bowiem stanowi fundament, na 
podstawie którego można rozważyć pomoc katechetów i duszpasterzy swoim 
podopiecznym. Jest również niezbędna do formułowania właściwych odpow-
iedzi na pytania dzieci i młodzieży doświadczających cierpienia po śmierci 
ich ukochanych zwierząt.

Śmierć zwierząt towarzyszących w wymiarze eschatologicznym

Zagadnienie śmierci zwierząt w wymiarze eschatologicznym bardzo rzadko 
omawiane jest w kontekście podziału na kategorie uwzględniające zwierzęta 
towarzyszące, gospodarskie, dzikie itp. Najczęściej temat porusza się w naw-
iązaniu do wszystkich zwierząt jako bożych stworzeń. Na przestrzeni wieków 
zajmowali się nim m.in. Arystoteles, Platon, Diogenes z Synopy, Porfiriusz 
z Tyru, Augustyn, Tomasz z Akwinu. Współcześnie.: Andrew Linzey, Ryan 
McLaughlin, Holmes Rolston, Hans Urs von Balthasar, Michael Rosenberger 
a w Polsce przede wszystkim: Waldemar Chrostowski, Mirosław Pawliszyn, 
Marta Giglok. Temat ten pojawiał się również w nauczaniu papieży5, m.in.: 
Pawła VI, Jana Pawła II, papieża Franciszka.

Jednym z głównym z aspektów branych pod uwagę w rozważaniach na te-
mat śmierci zwierząt i ich obecności w życiu wiecznym jest zagadnienie duszy. 

4	 Zagadnienie śmierci zwierząt towarzyszących oraz żałoby po nich nie jest uwzględnione w żadnym 
z poniższych dokumentów: Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o kate-
chizacji, Kielce 2020; Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy Kościoła katolick-
iego w Polsce, Kraków 2001; Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy Kościoła 
katolickiego w Polsce, Kraków 2010; Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy 
Kościoła katolickiego w Polsce, Kraków 2018.

5	 Paweł VI, Przemówienie podczas audiencji generalnej, 28.05.1969, https://www.vatican.va/content/paul-
vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html (07.08.2025); Jan Paweł II, Przemówie-
nie podczas audiencji generalnej, 10.01.1990, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audi-
ences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html (30.11.2025); Franciszek, Encyklika Laudato si’, 
24.05.2015.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html


83 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

Pawliszyn, omawiając możliwość zbawienia stworzenia innego niż człow-
iek, odwołuje się do definicji ukazanej przez Arystotelesa, u którego dusza 
jest „szczególnego rodzaju aktem i formą rzeczy, która jest w możności, aby 
istnieć jako określona natura”6. Nawiązuje również do Davida Pitmana, now-
ozelandzkiego profesora, badacza tekstów biblijnych, który zauważa, że he-
brajski termin nephesh stosowany jest zarówno w stosunku do zwierząt, jak 
i ludzi. Określa on ich specyficzną dyspozycję, rozumianą jako zdolność do 
życia, która wobec zwierząt przybiera formę „istota żywa” (living creature), zaś 
wobec ludzi „dusza żyjąca” (living soul)7. 

Marta Giglok, rozważając śmierć zwierząt, w wymiarze eschatologicznym 
stawia pytanie: „Czy istnieje w nich coś na kształt duszy, która pozwoli im 
przetrwać moment śmierci, czy raczej umierają one i rzeczywiście całkowicie 
przestają istnieć, aż do momentu, w którym Bóg na nowo powoła je do ży-
cia?”8. Szukając odpowiedzi, autorka zauważa, iż człowiek posiada samoświ-
adomość połączoną z wolną wolą i tożsamością, podczas gdy zwierzęta nie 
posiadają świadomości grzechu, nie podlegają zatem sądowi — trudno więc 
w tym kontekście mówić o istnieniu duszy zwierzęcej w wymiarze ludzkim9.

Jan Paweł II w swoim nauczaniu także odnosi się do tego zagadnienia. Pod-
czas audiencji generalnej (10 stycznia 1990 r.) zwraca uwagę, iż w człowieku 
jest „tchnienie życia” pochodzące z „tchnienia” samego Boga. W przypadku 
zwierząt Księga Rodzaju (Rdz 2,  19) nie wspomina o  tak ścisłym związku 
z „tchnieniem” Boga. Papież zauważa jednak, że w innych tekstach biblijnych 
można odnaleźć informacje wskazujące na fakt, iż również zwierzęta mają 

„tchnienie życia”, czyli ducha ożywiającego, którego otrzymały od Boga. Pod 
tym względem człowiek, pochodzący z rąk Boga, wydaje się być solidarny ze 
wszystkimi istotami żywymi. Ojciec Święty podkreśla, że istnienie stworzeń 
zależy od działania Bożego tchnienia — ducha, który nie tylko stwarza, ale 
także zachowuje i nieustannie odnawia oblicze ziemi10. 

6	 Arystoteles, O duszy II, 2, w: Arystoteles, Dzieła wszystkie, t. 3, tłum. P. Siwek, Warszawa 1992, s. 77.
7	 Por. D. Pitman, Nephesh chayyāh. A matter of life… and non-life, http://creation. com/nephesh-chayyah 

(15.05.2025); M. Pawliszyn, O możliwości zbawienia zwierzęcia innego niż człowiek, „Przegląd Filozo-
ficzny — Nowa Seria” 2015 nr 2, s. 108.

8	 M. Giglok, „Nadzieja nowego nieba i nowej ziemi”. Katolicka eschatologia a świat zwierzęcy, w: Śmierć zwi-
erzęcia: współczesne zootanatologie, red. M. Kotyczka, Katowice 2014, s. 184.

9	 Por. M. Giglok, „Nadzieja nowego nieba i nowej ziemi”, s. 184.
10	 Por. Jan Paweł II, Przemówienie podczas audiencji generalnej, 10.01.1990, https://www.vatican.va/con-

tent/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html (07.08.2025).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html


  84

Renata Chrzanowska

Andrew Linzey zauważa, że idea indywidualnego odkupienia zwierząt 
budzi zastrzeżenia wśród naukowców właśnie ze względu na odpowiedni 
rodzaj duszy koniecznej „dla nieśmiertelności”. Zwraca uwagę na naucza-
nie Kościoła, w którym rozróżnia się między duszą racjonalną, przynależną 
ludziom na wieczność, i  nieracjonalną duszą zwierząt, która ginie wraz 
z nimi w chwili śmierci11. Badacz podkreśla fakt, iż w rozważaniach escha-
tologicznych dotyczących śmierci zwierząt należy również wziąć pod uwagę 
łaskę i miłosierdzie Boga. Autor zauważa, że wobec braku możliwości pełnego 
wglądu w psychikę zwierzęcia, wzrasta stopień trudności w określeniu jego 
statusu duchowego. Z całkowitą pewnością stwierdza jednak, że miłosierny 
Bóg objawiony w Jezusie Chrystusie nie pozwoli, aby jakiekolwiek ukochane 
stworzenie zginęło w zapomnieniu. Pozbawienie ewangelii nadziei wszyst-
kich innych gatunków z wyjątkiem naszego, wydaje mu się zniekształceniem 
miłości Boga12.

Podobne stanowisko zajmuje Ryan McLaughlin, zwracając uwagę na ew-
oluowanie poglądów dotyczących życia wiecznego zwierząt. Autor podkreśla, 
iż zarówno Augustyn, jak i Tomasz z Akwinu zajmowali w tej sprawie stanow-
isko, iż zwierzęta nie wezmą udziału w eschatologicznym spełnieniu, nato-
miast współcześnie coraz więcej filozofów i teologów nie wyklucza zwierząt 
z powszechnego odkupienia, nawiązując m.in. do wypowiedzi: Andrew Lou-
tha, Hansa Ursa von Balthasara, Andrew Linzeya, J Jürgena Moltmanna13. 

11	 Por. “Some people may cavil at the confident notion that animals are redeemed individually. Even 
among those who believe in animal redemption, there are some who do not believe that animals have 
the right kind of ‘soul’ for immortality. Roman Catholic tradition has distinguished between the ‘ra-
tional’ soul, which equips humans for eternity, and the ‘non-rational’ soul of animals, which perish-
es after death” (A. Linzey, Animals as grace. On being an animal liturgist, https://www.theway.org.uk/
back/454Linzey.pdf, s. 143).

12	 Por. “But that absolute emphasis on rationality (at least as we understand it) seems inappropriate when 
we are talking of divine grace. It misses the point. And the point concerns God’s benevolence, not ours. 
I cannot with certainty look into an animal’s psyche and come to a conclusion about its spiritual status, 
but I can be sure—as sure as I am of anything—that the merciful God disclosed in Jesus Christ will not 
let any loved creature perish into oblivion. To deny this gospel of hope to all other species except our 
own strikes me as an arrogant, mean doctrine of God” (A. Linzey, Animals as grace, s. 143–144).

13	 Por. “Both Augustine and Aquinas were adamant that plants and nonhuman animals would not partic-
ipate in eschatological fulfilment (see McLaughlin 2014b). Contemporary thinkers, including Rolston 
(1994) and Sideris (2003) reject the idea that nature requires eschatological redemption. However, 
there is a substantial strand of history in Christian thought, especially in Eastern theology (see Louth 
2008), that maintains nonhuman animals will participate in eschatological redemption. In line with 
this strand of tradition, and often as part of a response to the problem of animal suffering (Ward 1982), 



85 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

Ryan McLaughlin odwołuje się również do wypowiedzi papieża Franciszka, 
który w Encyklice Laudato Si zauważył, iż „życie wieczne będzie wspólnym za-
dziwieniem, gdzie każde stworzenie, świetliście przemienione, zajmie swoje 
miejsce i będzie miało coś, czym obdarzy ubogich ostatecznie wyzwolonych”14.

Odzwierciedlenie myśli papieża Franciszka pojawia się również w wypow-
iedziach Marty Giglok, która zauważa, że ludziom po zmartwychwstaniu zos-
tanie ofiarowany nowy świat, w którym swoje miejsce znajdą również zwi-
erzęta15. W podobnym tonie wypowiada się Chrostowski, zwracając uwagę, 
iż „ostateczne odrodzenie oraz przemiana ludzi i świata obejmuje również 
zwierzęta i ich los, które, jak ludzie, korzystają z dobroci i opatrzności Bożej 
(Ps 104, 24–31)”16. Autor ponadto zwraca uwagę, iż obietnica dotycząca od-
kupienia całego świata, także zwierząt, zawarta jest również w Nowym Testa-
mencie w Liście św. Pawła do Rzymian, w którym czytamy: „stworzenie bow-
iem zostało poddane marności — nie z własnej chęci, ale ze względu na tego, 
który je poddał — w nadziei, że również i ono zostanie wyzwolone z niewoli 
zepsucia, by uczestniczyć w wolności i chwale dzieci Bożych” (Rz 8, 19–21)”17.

Do przytoczonego fragmentu z Listu św. Pawła do Rzymian odniósł się 
również papież Paweł VI podczas audiencji generalnej (28 maja 1969), zwra-
cając się do lekarzy weterynarii. Podkreślił, że „zwierzęta, jako stworzenia 
Boże, w swoim niemym cierpieniu są znakiem powszechnego piętna grzechu 
i powszechnego oczekiwania na ostateczne odkupienie”18. 

a number of thinkers have challenged the exclusion of animals from the eschaton on both biblical and 
theological grounds” (R. McLaughlin, Nonhuman animals in Christian theology, https://www.saet.ac.uk/
Christianity/NonhumanAnimalsinChristianTheology.pdf, s. 26).

14	 Por. R. McLaughlin, Nonhuman animals in Christian theology, s. 26; Franciszek, Encyklika Laudato si’, 
nr 243.

15	 Por. M. Giglok, „Nadzieja nowego nieba i nowej ziemi”, s. 183–184.
16	 Por. W. Chrostowski, Status zwierząt w Biblii, „Forum Teologiczne” 6 (2005), s. 22.
17	 Por. W. Chrostowski, Status zwierząt w Biblii, s. 22.
18	 Por. “Desideriamo esprimere a voi, e, per il vostro tramite, a tutti i vostri colleghi, il Nostro compiaci-

mento per la competenza, il senso del dovere, con cui vi prodigate sia per l ’utilità del consorzio civile, 
nel campo specifico a voi riservato, sia per la cura che prestate agli animali, anch’essi creature di Dio, 
che nella loro muta sofferenza sono tuttavia un segno dell ’universale stigma del peccato, e dell ’univer-
sale attesa della redenzione finale, secondo le misteriose parole dell ’apostolo Paolo: «L’intera creazione 
anela ansiosamente alla manifestazione gloriosa dei figli di Dio … Anch’essa verrà affrancata dalla schi-
avitù della corruzione per partecipare alla liberta della gloria dei figli di Dio» (Rom. 8, 19, 21)” (Paweł 
VI, Przemówienie podczas audiencji generalnej, 28.05.1969, https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/
audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html [07.08.2025]).

https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html


  86

Renata Chrzanowska

Większość współczesnych badaczy skłania się ku tezie, iż w nowym, od-
kupionym przez Chrystusa świecie będzie miejsce dla wszystkich stworzeń, 
nie tylko dla ludzi19. Założenie to sprawia, że pojawiają się kolejne pytania 
dotyczące życia zwierząt po ich śmierci. Marta Giglok pyta wprost: „Jak-
iego zmartwychwstania dla zwierząt można oczekiwać? Czy mówiąc o «na-
dziei nowego nieba i  nowej ziemi» teologia ma na myśli zmartwychwsta-
nie zwierząt w sensie gatunkowym, czy raczej jednostkowym?”20. Autorka, 
próbując znaleźć odpowiedzi na postawione przez siebie pytania, wyjaśnia, 
iż przez zmartwychwstanie gatunkowe rozumie wzbudzenie do życia zwi-
erząt, natomiast zmartwychwstanie jednostkowe oznaczałoby wzbudzenie 
do życia każdego pojedynczego zwierzęcia, które zostało stworzone przez 
Boga. Ze zmartwychwstaniem jednostkowym zwierzęcia wiąże się kolejne 
pytanie postawione przez Martę Giglok: „Jaka będzie relacja zmartwychw-
stałych zwierząt do ludzi?”21. Szukając na nie odpowiedzi, autorka odwołuje 
się zarówno do zwierząt towarzyszących człowiekowi, jak i do wszystkich 
innych wykorzystywanych m.in. w celach gospodarczych. Zauważa, że „salo-
monowym wyjściem” byłoby zmartwychwstanie tych zwierząt, które pozos-
tawały z  człowiekiem w szczególnej relacji, będąc przez niego kochanymi. 
Odrzuca jednak tę hipotezę, podkreślając, że wówczas Bóg nie traktowałby 
jednakowo wszystkich zwierząt, które są Jego stworzeniami22. 

Odmienne stanowisko w tej kwestii zajmuje Mirosław Pawliszyn, według 
którego zbawienie będzie dotyczyć zwierząt, które pozostawały w  głębo-
kich relacjach z ludźmi, dając im poczucie szczęścia, radości, spokoju. Autor 
zauważa, że jest prawdopodobne, iż to człowiek, będący uczestnikiem wiec-
zności, stworzy zwierzęciu możliwość powtórnego bycia przy nim, jako akt 
uczestnictwa w mocy stwarzającej Boga, w nawiązaniu do słów Psalmu 82 

19	 W Polsce taką tezę wysuwa głównie Chrostowski oraz Giglok. W literaturze zagranicznej zagadnienie 
poruszają m.in.: R. McLaughlin, A. Linzey, M. Rosenberger. Temat ten pojawia się także w nauczaniu 
papieży, m.in. Pawła VI, Jana Pawła II, Franciszka. W podobnym tonie wypowiadał się papież Benedykt 
XVI, zwracając uwagę, iż Chrystus Odkupiciel przyjmuje całe stworzenie, by je przemienić i ofiaro-
wać Ojcu. Zob. Benedykt XVI, Posynodalna adhortacja apostolska Sacramentum caritatis, 22.02.2007, 
nr 47, https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_
exh_20070222_sacramentum-caritatis.html (07.08.2025).

20	 Por. M. Giglok, „Nadzieja nowego nieba i nowej ziemi”, s. 183–184.
21	 M. Giglok, „Nadzieja nowego nieba i nowej ziemi”, s. 185.
22	 Por. M. Giglok, „Nadzieja nowego nieba i nowej ziemi”, s. 185.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html


87 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

„Ja rzekłem: Jesteście bogami”. Akt ten będzie stanowił gest odnalezienia 
wszystkich tych, których kochało się za życia na ziemi23.

Nieco inne stanowisko można znaleźć u  Michała Kaszowskiego, który 
w Teologii dla dzieci i ich wychowawców zwraca uwagę, iż zwierzęta, nie mając 
nieśmiertelnych dusz, nie zmartwychwstają, gdyby jednak Bóg w niebie zau-
ważył, iż dziecku brakuje jego ulubionego zwierzęcia, to na pewno by je dla 
niego ożywił, ponieważ jest wszechmogący24. 

Analizując zagadnienie śmierci zwierząt, również towarzyszących, w wy-
miarze eschatologicznym, można zauważyć, iż badacze, odwołując się do 
różnych źródeł, w  tym do Pisma Świętego oraz nauczania Kościoła (m.in. 
wypowiedzi papieży: Pawła VI, Jana Pawła II, Benedykta XVI, Franciszka), 
nie wykluczają ich obecności w odkupionym przez Chrystusa nowym niebie 
i nowej ziemi. Podejście to daje zatem nadzieję na spotkanie się po śmierci ze 
zwierzęciem, które obdarzało się miłością za życia. 

Pochówek zwierzęcia towarzyszącego i żałoba po jego stracie

Pochówek i żałoba po stracie zwierzęcia towarzyszącego to dwa zagadnienia, 
które są dość rzadko poruszane przez teologów. Omawia się je najczęściej 
w kontekście relacji, jaka łączyła człowieka z ukochanym stworzeniem. 

„Odejściu” zwierzęcia domowego towarzyszy obowiązek zatroszczenia się 
o  jego ciało po śmierci. Zgodnie z rozporządzeniem Parlamentu Europejsk-
iego i Rady (WE) nr 1069/2009 z dnia 21 października 2009, określającym 
przepisy sanitarne dotyczące produktów ubocznych pochodzenia zwierzęce-
go i  produktów pochodnych, nieprzeznaczonych do spożycia przez ludzi, 
zwłoki zwierzęcia domowego traktowane są jako odpad kategorii pierwszej25. 
Zaleca się w art. 19 rozporządzenia unijnego, by zwłoki zwierząt domowych 
poddać: kremacji indywidualnej lub zbiorowej, utylizacji lub pogrzebać pod 

23	 Por. M. Pawliszyn, O możliwości zbawienia zwierzęcia innego niż człowiek, s. 115.
24	 M. Kaszowski, Nieśmiertelna dusza — prezent od Pana Boga, w: M. Kaszowski, Teologia dla dzieci i ich 

wychowawców, https://www.teologia.pl/kid/dzieci_005_dusza.htm (15.05.2025).
25	 Rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (WE) nr 1069/2009 z dnia 21 października 

2009 r. określające przepisy sanitarne dotyczące produktów ubocznych pochodzenia zwierzęce-
go, nieprzeznaczonych do spożycia przez ludzi, i uchylające rozporządzenie (WE) nr 1774/2002 
(rozporządzenie o produktach ubocznych pochodzenia zwierzęcego), Dz. Urz. UE L 300 z 14.11.2009, 
p. 1.

https://www.teologia.pl/kid/dzieci_005_dusza.htm


  88

Renata Chrzanowska

nadzorem urzędowym w wyznaczonym do tego miejscu26. Naprzeciw wytycz-
nym Parlamentu Europejskiego wychodzą coraz częściej firmy specjalizujące 
się w kremacji zwierząt towarzyszących. W Polsce od paru lat działa ich kil-
ka, m.in.: Esthima, Lwie Serce Iwaniccy, Rosengarten. Większość tych firm 
oferuje nie tylko kremację ukochanego zwierzęcia, ale również ceremonię 
pożegnania o  charakterze świeckim27. Opiekunowie, chcący pożegnać się 
z pupilem, coraz częściej decydują się na udział w takim obrzędzie, po którym 
urna z prochami trafia do domu, ogrodu, ulubionego miejsca zwierzęcia lub 
na grzebowisko (zwane również cmentarzem dla zwierząt). 

Patrząc przez pryzmat ludzi wierzących, którzy chcą postrzegać śmi-
erć swojego ukochanego zwierzęcia w perspektywie zbawienia, w Kościele 
zaczynają pojawiać się głosy, mówiące o  braku ceremonii liturgicznej 
związanej z pochówkiem zwierząt. 

Głównym propagatorem katolickim w  tej kwestii jest Michael Rosen-
berger (teolog moralny z Linzu w Austrii), który uważa, iż Kościół powinien 
wprowadzić oficjalny rytuał pogrzebowy dla zwierząt, różniący się jednak od 
pochówku ludzi28. W tej kwestii teolog odwołuje się do praktyk protestanckich 
m.in. w Hesji i Nassau oraz Kościoła Episkopalnego w USA. Zwraca również 
uwagę, iż wspólnota katolicka św. Henryka Mülhau, jako pierwsza wspólnota 
kościelna od 2016 roku umożliwia pochówek zwierząt na terenie cmentarza29. 
Rosenberger stwierdza, iż zwierzęta są często równie ważną częścią rodziny 
jak pozostali domownicy, dlatego winny mieć prawo do pochówku w grobie 
rodzinnym. Podkreśla, że zwierzęta towarzyszące są dziś ściślej zintegrow-
ane z rodziną niż w przeszłości, dlatego winno się to uwzględnić także w kul-
turze pogrzebowej30. Pochówek zwierząt, zwłaszcza w bliskości ludzi, można 

26	 Rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (WE) nr 1069/2009 z dnia 21 października 2009 r., 
p. 19.

27	 Esthima, Jak przebiega kremacja Premium z ceremonią pożegnania?, https://esthima.pl/uslugi/kremac-
ja-z-ceremonia-pozegnania/ (16.05.2025).

28	 „Das Ritual müsste sich deutlich von der Bestattung von Menschen unterscheiden” (M. Rosenberger, 
Tiere bestatten? Soziologische und theologische Überlegungen zu einem gesellschaftlichen Trend, „Stimmen 
der Zeit” 2017 H. 235, s. 532).

29	 M. Rosenberger, Tiere bestatten? Soziologische und theologische Überlegungen zu einem gesellschaftlichen 
Trend, w: Räume der Mensch-Tier-Beziehung(en) — Öffentliche Theologie im interdisziplinären Gespräch, 
Lipsk 2020, s. 311.

30	 „Tiere gehören oft genauso zur Familie wie Eltern und Kinder. Warum sollen sie nicht auch im Famil-
iengrab bestattet werden? Friedhöfe waren wie bereits dar- gestellt zu allen Zeiten Bild der geltenden 
sozialen Beziehungen und Verhältnisse. Wenn Tiere heute enger in die Familie einbezogen werden 



89 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

by wówczas postrzegać jako wyraz wspólnoty i wspólny los ludzi i zwierząt 
oraz solidarność ze środowiskiem życia31. Kryterium, według M. Rosen-
bergera, winna stanowić raczej jakość relacji między ludźmi i zwierzętami. 
Zwierzęta przynależące do konkretnej rodziny, z którymi opiekunowie mieli 
bliską, osobistą relację, rozwijającą się przez lata, mogłyby być grzebane rytu-
alnie32. Teolog jednocześnie podkreśla, iż zwierząt nie należy humanizować, 
a obrzędy pochówku winny się różnić od pogrzebu człowieka. Zwraca uwagę, 
iż Msza Święta pogrzebowa winna być zarezerwowana wyłącznie dla ludzi33.

Marta Giglok obawia się, że oficjalna ceremonia pochówku zwierząt to-
warzyszących jest raczej nie do przyjęcia w  Kościele katolickim, pomimo 
iż coraz częściej zakłada on, że zwierzęta będą uczestniczyły w  skutkach 
zbawienia34. 

Podobne stanowisko zajmuje dominikanin o. Stefan Norkowski, który na 
pytanie postawione przez dziennikarza Piotra Dudka: „Czy jest sens cho-
dzenia na cmentarze dla zwierząt?”, odpowiada, iż jego zdaniem „to jest już 
jeden krok za daleko, gdyż wskazywałoby, że zwierzęta są całkowicie podob-
nymi do nas i zrównane w swoim istnieniu”. Jednocześnie Norkowski nie 
wyklucza obecności zwierząt w niebie, na zasadzie istnienia relacyjnego: „jeś-
li my będziemy w niebie — to i one z nami”35.

Śmierć zwierzęcia towarzyszącego dla wielu ludzi jest doświadczeniem 
traumatycznym. Szczególnie dzieci, młodzież, osoby samotne pozostające 

als früher, dann ist es nur logisch, dass sich das auch in der Bestattungskultur manifestiert. Und 
schließlieh müssen wir zugeben: Es hat ja bereits Zeiten gegeben, in denen die Kirche Mensch und 
Tier in einem Grab bestattet hat”Por. (M. Rosenberger, Tiere bestatten? Soziologische und theologische 
Überlegungen zu einem gesellschaftlichen Trend, w: Räume der Mensch-Tier-Beziehung(en), s. 315).

31	 „Die Tierbestattung, insbesondere in der Nähe des Menschen, könnte dann als Ausdruck der Gemein-
schaft und des gemeinsamen Schicksals von Menschen und (lebenden) Tieren, der Solidarität mit der 
belebten Umwelt gedeutet werden” (Por. M. Rosenberger, Tiere bestatten? Soziologische und theologische 
Überlegungen zu einem gesellschaftlichen Trend, w: Räume der Mensch-Tier-Beziehung(en), s. 315).

32	 „Kriterium wird vielmehr die Qualität der Beziehung zwischen Mensch und Tier sein: Rituell bestat-
ten wird man solche Tiere, zu denen die Tierhalterinnen ein enges persönliches Verhältnis hatten, 
die gleichsam «zur Familie» gehörten. Da ist über Jahre eine Beziehung gewachsen (M. Rosenberger, 
Tiere bestatten? Soziologische und theologische Überlegungen zu einem gesellschaftlichen Trend, w: Räume 
der Mensch-Tier-Beziehung(en), s. 315–316.

33	 M. Rosenberger, Tiere bestatten? Soziologische und theologische Überlegungen zu einem gesellschaftlichen 
Trend, w: Räume der Mensch-Tier-Beziehung(en), s. 314.

34	 Por. M. Giglok, „Nadzieja nowego nieba i nowej ziemi”, s. 186.
35	 Por. D. Dudek, Czy mój zwierzak pójdzie do nieba? Ksiądz odpowiada jasno, https://kobieta.onet.pl/wiado-

mosci/czy-moj-zwierzak-pojdzie-do-nieba-ksiadz-odpowiada-jasno/nrds6n2 (16.05.2025).



  90

Renata Chrzanowska

w głębokiej relacji ze swoim zwierzęciem często nie radzą sobie z emocjami, 
które towarzyszą stracie ukochanego zwierzęcia. 

Jak zatem winni oni przeżywać ten okres? W jaki sposób powinni poradzić 
sobie z bólem? Czy czas po stracie zwierzęcia można nazwać okresem żałoby?

W  historii znane są przypadki, w  których ludzie traktujący zwierzęta 
jak domowników nie tylko opłakiwali ich stratę, ale również nosili po nich 
żałobę, np. Lucjusz Grakchus czy Antonia, żona Druzusa36. Nie było to jed-
nak zjawisko powszechne i najczęściej dotyczyło pojedynczych osób, często 
nierozumianych przez innych. 

We współczesnej teologii zjawisko żałoby po stracie zwierzęcia to-
warzyszącego właściwie jest nieobecne. Zwraca się uwagę głównie na to, by 
katolik starał się rozróżnić między poczuciem straty po śmierci zwierzęcia 
od żałoby, jaką przeżywa się po odejściu kogoś z  ludzi. Brakuje natomiast 
konkretnych wskazań, w jaki sposób osoby wierzące winny sobie poradzić po 
stracie ukochanego zwierzęcia. 

Małgorzata Roeske zauważa, że w dzisiejszym świecie zdarza się dość częs-
to, iż żałoba po stracie zwierzęcia traktowana jest jako tzw. żałoba nieuprawn-
iona, czyli nieakceptowana społecznie. Zjawisko to może przejawiać się m.in. 
poprzez: 

•	 traktowanie straty zwierzęcia towarzyszącego jako mniej istotnej i nie-
zasługującej na żałobę,

•	 propozycje podjęcia opieki nad kolejnym zwierzęciem w miejsce tego, 
które stracili, 

•	 oczekiwanie ze strony otoczenia, iż ból po stracie pupila nie powinien 
trwać zbyt długo. 

Takie zachowania ze strony społeczeństwa mogą prowadzić do pozbawienia 
wsparcia otoczenia względem cierpiącego opiekuna oraz braku „możliwości 
usytuowania swojego doświadczenia w szerszym wymiarze społeczno-kul-
turowym czy przeprowadzenia odpowiednich rytuałów pomagających przejść 
kolejne stadia żałoby”37. 

Podobne spostrzeżenia ma również Froma Walsh, która zwraca uwagę, iż 
żałoba po stracie zwierzęcia towarzyszącego jest często nie tylko nieuznawana 

36	 Por. A. M. di Nola, Triumf śmierci. Antropologia żałoby, red. nauk. M. Woźniak, tłum. J. Karnecka, 
M. Olszańska, R. Sosnowski i in., Kraków 2006, s. 303–304.

37	 M. Roeske, Utracona obecność. Doświadczenie żałoby po śmierci zwierzęcia towarzyszącego, „Etnografia. 
Praktyki, Teorie, Doświadczenia” 8 (2022), s. 172, s. 187–188.



91 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

przez otoczenie, ale także patologizowana i  trywializowana, co w konsek-
wencji utrudnia jej przeżycie38.

Psycholog Barbara Borzymowska, omawiając zagadnienie cierpienia po 
stracie ukochanego zwierzęcia, zauważa, że opiekun przechodzi przez tak-
ie same fazy jak w  przypadku żałoby po człowieku. Podkreśla, iż ból po 
stracie uzależniony jest od relacji, jaka łączyła człowieka z  istotą, która 
odeszła i w żaden sposób nie zależy od gatunku, do jakiego to stworzenie 
przynależało39. Autorka zauważa, że strata może mieć podwójny wymiar:

•	 pierwotny — dotyczący bezpośrednio utraty fizycznej zwierzęcia, jego 
obecności w  otaczającym człowieka świecie, doświadczenia pustki, 
braku kontaktu fizycznego;

•	 wtórny — opierający się na konieczności rezygnacji ze wspólnych akty-
wności, podejmowanych razem ze zwierzęciem40.

Badania przeprowadzone przez Lynn A. Planchon wskazują na fazy żałoby, 
jakie przechodzi człowiek, który utracił ukochane zwierzę — są to m.in.: złość, 
często ukierunkowana na personel weterynaryjny, smutek i depresja41. John 
Quackenbush i Denise Graveline zwracają natomiast uwagę na pojawiające 
się poczucie winy u  opiekunów, którzy często czynią siebie współodpow-
iedzialnymi za śmierć zwierzęcia42. Ostatnią fazę żałoby według badaczy 
stanowi zaakceptowanie straty, próba pogodzenia się z odejściem zwierzęcia 
towarzyszącego. Często łączy się to z działaniami na rzecz innych zwierząt, 
potrzebujących pomocy np. w schroniskach43.

Przeżywanie żałoby po stracie zwierzęcia towarzyszącego nie jest zjawisk-
iem powszechnie akceptowanym, pomimo badań potwierdzających, iż w zas-
adzie jej przebieg nie różni się zasadniczo od żałoby przeżywanej po stracie 

38	 F. Walsh, Human-animal bonds II: The role of pets in family systems and family therapy, „Family Process” 
48 (2009) issue 4, s. 481–499.

39	 Por. B. Borzymowska, Inaczej, tak samo? — Umieranie zwierząt, w: Non omnis moriar. Osobiste i majątkowe 
aspekty prawne śmierci człowieka. Zagadnienia wybrane, red. J. Gołaczyński, J. Mazurkiewicz, J. Turłu-
kowski, D. Karkut, Wrocław 2015, s. 103.

40	Por. B. Borzymowska, Inaczej, tak samo? — Umieranie zwierząt, s. 104.
41	 Por. L. A. Planchon, D. I. Templer, S. Stokes, J. Keller, Death of a companion cat or dog and human bereave-

ment: Psychosocial variables, „Society & Animals” 10 (2002) issue 1, s. 93–105.
42	 Por. J. Quackenbush, D. Graveline, When your pet dies: How to cope with your feelings, New York 1985, 

s. 131.
43	 Por. L. A. Planchon, D. I. Templer, S. Stokes, J. Keller, Death of a companion cat or dog and human bereave-

ment, s. 96.



  92

Renata Chrzanowska

człowieka. Stąd osoby, które straciły zwierzę towarzyszące często szukają 
pomocy w wirtualnych wspólnotach44 lub u osób, które mają zbliżoną do nich 
wrażliwość oraz również doświadczyły straty45. Zdarza się, że ból po śmierci 
zwierzęcia towarzyszącego jest tak dotkliwy, iż opiekun potrzebuje wsparcia 
specjalisty: psychologa, psychiatry czy terapeuty. Problem wydaje się na tyle 
poważny, iż fundacje uruchamiają telefony zaufania, w których można uzys-
kać bezpłatne wsparcie46. 

Opiekunowie, którzy utracili zwierzę im towarzyszące, mogą otrzymać po-
moc psychologiczną. Pojawia się zatem pytanie: Czy osoby wierzące nie pow-
inny również otrzymać wsparcia duchowego od swoich duszpasterzy a dzieci 
i młodzież u katechetów? 

Sposób, w jaki duszpasterze i katecheci winni wspierać 
dzieci i młodzież po stracie zwierząt towarzyszących

Problematyka towarzyszenia uczniowi po śmierci zwierzęcia domowego 
przez polskich badaczy podejmowana jest sporadycznie. Dokumenty pro-
gramowe nauczania religii w polskiej szkole nie odnoszą się wprost do kwestii 
dotyczących zwierząt, nie poruszają również tematu dotyczącego ich śmier-
ci47. Anna Zellma zauważa, że: „w zasadzie nie występują w nich zagadnienia, 
które można by określić jako wyraźnie zmierzające do przekazywania kat-
echizowanym treści dotyczących statusu zwierząt w życiu człowieka i ksz-
tałtowania wobec tych stworzeń etycznych postaw”48. Zagadnienie przeży-
wania śmierci zwierzęcia towarzyszącego przez dzieci i  młodzież omawia 

44	Przykładem wirtualnej grupy wsparcia dla opiekunów po stracie zwierzęcia towarzyszącego może być 
wspólnota „Łąki Wspomnień” działająca w kooperacji z firmą Esthima. Zob. Łąki Wspomnień, https://
www.facebook.com/groups/3820492344644776/ (16.05.2025).

45	 Por. M. Roeske, Utracona obecność, s. 189.
46	 Przykładem może być Fundacja Nagle Sami, która pod numerem telefonu 800 108 108 proponuje wspar-

cie również po stracie zwierząt. Zob. https://naglesami.org.pl/telefon-wsparcia/800-108-108-rowniez-
po-stracie-zwierzat/ (16.05.2025).

47	 Por. Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy Kościoła katolickiego w Polsce, 
Kraków 2001, Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy Kościoła katolickiego 
w Polsce, Kraków 2010, Konferencja Episkopatu, Polski Podstawa programowa katechezy Kościoła katol-
ickiego w Polsce, Kraków 2018. 

48	 A. Zellma, Postawa wobec zwierząt w dokumentacjach programowych nauczania religii w polskiej szkole, 
„Forum Teologiczne” 6 (2005), s. 111.



93 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

szerzej zespół badaczy: Katherine M. Crawford, Yiwen Zhu, Kathryn A. Da-
vis, Samantha Ernst, Kristina Jacobsson, Kristen Nishimi, Andrew D. A. C. 
Smith i inni49. Autorzy badań zauważają, że śmierć zwierząt towarzyszących 
może być traumatyczna dla dzieci i młodzieży, szczególnie w sytuacji, gdy 
były one z nimi mocno związane emocjonalnie. Naukowcy podkreślają, iż 
to jedna z pierwszych poważnych strat w życiu dziecka, mogąca prowadzić 
do krótko i długoterminowych reakcji w sferze psychicznej. Autorzy na pod-
stawie przeprowadzonych badań zwracają uwagę, iż niezwykle pomocnym 
elementem dla dziecka pogrążonego w żałobie, mającym wręcz charakter ter-
apeutyczny, może być obecność kogoś, z kim można porozmawiać w sposób 
współczujący50.

W  Polsce problem wsparcia dziecka po stracie zwierzęcia towarzyszące-
go pojawia się głównie w poradnikach internetowych, wśród których należy 
wyróżnić Akademię Esthimy51. W  artykule Bajka terapeutyczna dla dzieci 
po stracie pupila — „Atosie, pamiętam o  tobie”, opracowanym przez autorów 
współpracujących z Esthimą (głównie przez Anetę Zychmę, pedagog i men-
torkę kryzysową w nurcie pozytywnej terapii kryzysu), można znaleźć konk-
retne wskazówki dotyczące wsparcia dziecka w żałobie po stracie zwierzę-
cia towarzyszącego52. W poradniku Akademii Esthimy zwraca się uwagę, iż 
winno pozwolić się dziecku przeżywać trudne emocje, bez trywializowania 
ich. „Pomocna w tym okresie może być normalizacja («To normalne, że tak 
się czujesz i tęsknisz za Atosem») oraz zapewnienie, że nie jest ono winne 
śmierci zwierzaka a wsparcie dorosłego winno opierać się na empatycznym 
towarzyszeniu”53.

49	 Badania poświęcone wpływowi śmierci zwierząt domowych na zdrowie psychiczne dzieci prze-
prowadził zespół specjalistów: Katherine M. Crawford, Yiwen Zhu, Kathryn A. Davis, Samantha Er-
nst, Kristina Jacobsson, Kristen Nishimi, Andrew D. A. C. Smith i  Erin C. Dunn. Wyniki opublikowano 
w artykule: The mental health effects of pet death during childhood: is it better to have loved and lost than 
never to have loved at all?, „European Child & Adolescent Psychiatry” 30 (2021) issue 10, s. 1547–1558. 

50	 Por. K. M. Crawford, Y. Zhu, K. A. Davis i in., The mental health effects of pet death during childhood, 
s. 1547–1558.

51	 Akademia Esthimy — to serwis tematyczny zawierający artykuły dotyczące śmierci zwierząt to-
warzyszących, wspierający opiekunów po stracie zwierzęcia, działający w kooperacji z firmą Esthima, 
świadczącą usługi kremacji zwierząt.

52	 Esthima, Bajka terapeutyczna dla dzieci po stracie pupila — „Atosie, pamiętam o tobie”, https://esthima.pl/
bajka-terapeutyczna-dla-dzieci/ (15.05.2025).

53	 Esthima, Bajka terapeutyczna dla dzieci po stracie pupila.

file:///D:/!Projekty/Wydawnictwo%20UPJP2/36%20Analecta%20Cracoviensia%2057%20(2025)/Materia%c5%82y/2026-12-28%20do%20%c5%82amania/javascript:;
file:///D:/!Projekty/Wydawnictwo%20UPJP2/36%20Analecta%20Cracoviensia%2057%20(2025)/Materia%c5%82y/2026-12-28%20do%20%c5%82amania/javascript:;


  94

Renata Chrzanowska

W  literaturze przedmiotu najczęściej omawia się zagadnienie doświad-
czania straty w odniesieniu do przeżywania żałoby po stracie bliskiej osoby. 
Większość wniosków z nich płynących można również odnieść do cierpienia 
dziecka po stracie zwierzęcia towarzyszącego. 

Dariusz Pater, omawiając problem cierpienia dzieci i  młodzieży, poda-
je konkretne wskazania54, które mogą być pomocne w  działaniach pode-
jmowanych przez duszpasterzy i katechetów wobec uczniów doświadczają-
cych traumatycznych przeżyć po stracie zwierzęcia towarzyszącego. Autor 
zwraca uwagę, iż należy znaleźć właściwy moment na kontakt z uczniem, 
otaczając go dyskretną opieką oraz proponując mu konkretną pomoc. Pater 
przestrzega przed „prawieniem kazań” oraz zachęcania do pogodzenia się 
z wolą Bożą. Podkreśla, iż bardzo ważne jest, by nie pozostawić ucznia same-
go z jego doświadczeniem cierpienia55.

Natalia Ruman, poruszając problem pomocy rodziny i  szkoły dziecku 
w przeżywaniu śmierci, nie odnosi się bezpośrednio do straty zwierzęcia do-
mowego, zwraca jednak uwagę, iż dla uczniów wierzących najważniejsza jest 
w takiej sytuacji modlitwa za tych, którzy odeszli i za tych, którzy pozostali56. 
W związku z tym, iż nie ma w Kościele rytuałów dotyczących śmierci zwierzę-
cia, modlitwa ta winna być ukierunkowana na ucznia cierpiącego po stracie.

Adam Zych, również odnosząc się ogólnie do zagadnienia śmierci, zauważa, 
że w cierpieniu i żałobie po stracie kogoś bliskiego ważną rolę dla osób wier-
zących odgrywają: Bóg, osoby bliskie i osoby z otoczenia, pomagające w re-
integracji osobowości, a także odporność psychiczna zdobywana w trudnych 
doświadczeniach57.

Marek Dziewiecki, poruszając zagadnienie towarzyszenia osobom przeży-
wającym żałobę, podaje konkretne wskazania, wśród których wymienia 
m.in.: empatyczne wczuwanie się w zachowania osoby cierpiącej, unikanie 
naiwnego pocieszania i pouczania, zachęcenie do budowania silniejszej więzi 
z Bogiem58.

54	 D. Pater, Jak rozmawiać z młodymi ludźmi o cierpieniu? Analiza wybranych przypadków, „Warszawskie 
Studia Teologiczne” 24 (2014) nr 1, s. 371.

55	 D. Pater, Jak rozmawiać z młodymi ludźmi o cierpieniu?, s. 371.
56	 N. Ruman, Pomoc rodziny i szkoły dziecku przeżywającemu żałobę. Refleksje o śmierci, w: Dziecko w świecie 

innowacyjnej edukacji, współdziałania i wartości, t. 2, red. U. Szuścik, B. Oelszlaeger-Kosturek, Katowice 
2014, s. 172.

57	 A. Zych, Przekraczając smugę cienia. Szkice z gerontologii i tanatologii, Katowice 2009, s. 254.
58	 M. Dziewiecki, Śmierć, żałoba i życie, „Wychowawca” 2008 nr 11, s. 15.



95 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

Fundusz Dzieci Osieroconych TUMBO Pomaga opracował poradnik dla 
nauczycieli dotyczący pomocy dzieciom i młodzieży w żałobie59, w którym 
podkreśla się, że szkoła powinna dostosować sposób wsparcia do konkret-
nego ucznia i jego potrzeb. Zwraca się uwagę na istnienie trzech poziomów, 
które mogą być realizowane poprzez szkołę:

•	 poziom podstawowy — opierający się na relacjach nauczycieli z uczniem, 
w którym wyrażona jest troska o jego dobro. Jest to naturalny system 
wsparcia, oparty na zaufaniu, akceptacji uczuć, stwarzaniu przestrzeni 
do porozumienia, w której uczeń będzie czuł się bezpiecznie;

•	 psychoedukacja — to drugi poziom — oparty przede wszystkim na 
działaniach terapeutycznych udzielanych przez pedagogów i  psy-
chologów oraz dostarczeniu uczniowi wiedzy nt. reakcji związanych 
z żałobą;

•	 trzeci poziom odnosi się do wsparcia psychoterapeutycznego udziela-
nego przez specjalistów najczęściej poza terenem placówki60.

W działaniach duszpasterskich czy katechetycznych ważny jest szczegól-
nie poziom podstawowy. To katecheci i duszpasterze są osobami, u których 
uczniowie doświadczający cierpienia i  bólu po stracie zwierzęcia to-
warzyszącego niejednokrotnie szukają pomocy. 

Oprócz aktywnego słuchania, nietrywializowania oraz niepouczania, kat-
echeci mogą również wraz z upływem czasu ukierunkować dzieci i młodzież 
na konkretne działania wobec zwierząt, np. zachęcając ich do wspierania po-
dopiecznych w schroniskach i przytulisk dla bezdomnych zwierząt, w pomoc 
którym można zaangażować nie tylko ucznia przeżywającego stratę ukocha-
nego pupila, ale całą społeczność klasową czy szkolną. 

Katecheci i duszpasterze mogą również pomóc dzieciom i młodzieży na 
poziomie drugim, wspierając pedagogów i  psychologów w  działaniach ter-
apeutycznych. W  tym celu warto zaangażować w  pomoc osobie doświad-
czającej straty kolegów i  koleżanki z  klasy, umiejętnie wprowadzając ich 
w zagadnienia dotyczące śmierci zwierząt towarzyszących, przeprowadzając 
np. spotkanie lub lekcję na ten temat, podczas której zostaną wykorzystane 

59	 Żałoba dzieci i młodzieży — poradnik dla nauczycieli, http://new.tumbopomaga.pl/dla-nauczycieli/zalo-
ba-dzieci-i-mlodziezy-poradnik-dla-nauczycieli/ (15.05.2025).

60	 Żałoba dzieci i młodzieży — poradnik dla nauczycieli, s. 11.



  96

Renata Chrzanowska

bajki terapeutyczne — ad exemplum Anety Zychmy Atosie, pamiętam o tobie61. 
Zajęcia takie pomogą nie tylko uczniowi, który stracił zwierzę towarzyszące, 
ale również będą miały wpływ na pozostałą część klasy w zrozumieniu jego 
emocji, bólu i cierpienia. 

Rozmawiając z dziećmi młodszymi można również oprócz bajek terapeu-
tycznych skorzystać z propozycji Victorii Ryan: Czy mój zwierzak pójdzie do 
nieba? Jak poradzić sobie ze śmiercią pupila62. Obie pozycje, zarówno Zychmy, 
jak i Ryan, w sposób przystępny pomagają zrozumieć dzieciom emocje, które 
towarzyszą utracie zwierzęcia towarzyszącego. Podsuwają również kreaty-
wne pomysły na złagodzenie żalu i upamiętnienie utraconego pupila.

Podsumowanie 

We współczesnym świecie znacznie zmieniło się podejście do zwierząt to-
warzyszących. W  Katechizmie Kościoła Katolickiego zwraca się uwagę na 
poszanowanie integralności stworzenia. Zwierzęta ukazane są jako stworze-
nia Boże, otoczone przez Boga opatrznościową troską, bowiem przez samo 
tylko swoje istnienie oddają Mu chwałę i błogosławią Go. Ludzie mogą kochać 
zwierzęta, zobowiązani są również do życzliwości wobec nich. Muszą jed-
nak pamiętać, by nie stały się one przedmiotem uczuć należnych wyłącznie 
osobom63.

W ostatnich latach ewoluuje także nauczanie Kościoła dotyczące śmierci 
zwierząt w wymiarze eschatologicznym. Coraz częściej w Kościele pojawiają 
się głosy teologów proponujące wprowadzenie rytuałów pogrzebowych dla 
zwierząt towarzyszących, postrzeganych w rodzinach jako domownicy. 

Osobami, które szczególnie przeżywają śmierć zwierząt towarzyszących 
są przede wszystkim dzieci i młodzież, ze względu na fakt, iż bardzo często 
łączy się to z pierwszą, nieodwracalną stratą. 

Dzieci i młodzież uczęszczające na lekcje religii nierzadko szukają pomo-
cy po stracie ukochanego zwierzęcia u  swoich duszpasterzy i  katechetów. 

61	 A. Zychma, „Atosie, pamiętam o tobie”, https://drive.google.com/file/d/1Lb_vg4qtWMDk99HEO3N-
36NyqHR4Xw47W/view?fbclid=IwAR37U2w3mHEIZ_TG1LCvj-3iGjAk33La-QqlhDC2_X2FVJ8bF5jY-
bAI2TwI, s. 1.

62	 V. Ryan, Czy mój zwierzak pójdzie do nieba? Jak poradzić sobie ze śmiercią pupila, Warszawa 2024.
63	 Por. Katechizm Kościoła katolickiego, Poznań 1994, nr 2415–2418.



97 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

Niestety, niejednokrotnie nie dysponują oni narzędziami, które mogliby 
wykorzystać we wsparciu swoich podopiecznych. Stąd bardzo ważnym jest, 
by wśród katechetów i duszpasterzy:

•	 upowszechnić wiedzę dotyczącą etapów przeżywania żałoby przez 
dzieci i młodzież doświadczające śmierci zwierzęcia towarzyszącego, 

•	 kształtować postawę empatii i współczucia oraz aktywnego słuchania,
•	 uwrażliwiać na nietrywializowanie problemu oraz niepouczanie,
•	 zachęcić do wsparcia dziecka, by nie pozostawić go samego z problemem,
•	 nauczyć kreatywnych sposobów łagodzenia żalu i upamiętnienia utra-

conego zwierzęcia.
W tym celu warto zastanowić się nad przygotowaniem specjalistycznej lit-

eratury oraz przeprowadzeniem warsztatów metodycznych, które ułatwiłyby 
katechetom i duszpasterzom wspieranie podopiecznych doświadczających ci-
erpienia i żałoby po stracie zwierzęcia towarzyszącego. Nic bowiem nie jest 
w stanie bardziej pomóc młodemu człowiekowi przeżywającemu stratę niż 
osobisty kontakt z  drugim człowiekiem, który nie tylko go wysłucha, ale 
wesprze w mądry sposób, przyprowadzając do Chrystusa.

Bibliografia

Arystoteles, O duszy II, 2, w: Arystoteles, Dzieła wszystkie, t. 3, tłum. P. Siwek, 
Warszawa 1992, s. 77.

Benedykt XVI, Posynodalna adhortacja apostolska Sacramentum caritatis, 
22.02.2007, https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/apost_exhorta-
tions/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html 
(07.08.2025).

Borzymowska B., Inaczej, tak samo? — Umieranie zwierząt, w: Non omnis moriar. 
Osobiste i majątkowe aspekty prawne śmierci człowieka. Zagadnienia wybrane, red. 
J. Gołaczyński, J. Mazurkiewicz, J. Turłukowski, D. Karkut, Wrocław 2015, 
s. 101–110.

Chrostowski W., Status zwierząt w Biblii, „Forum Teologiczne” 6 (2005), s. 7–22.
Crawford K. M., Zhu Y., Davis K. A., Ernst S., Jacobsson K., Nishimi K., Smith 

A. D. A. C., Dunn E. C., The mental health effects of pet death during childhood: 
is it better to have loved and lost than never to have loved at all?, „European Child 
& Adolescent Psychiatry” 30 (2021) issue 10, s. 1547–1558.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html


  98

Renata Chrzanowska

di Nola A. M., Triumf śmierci. Antropologia żałoby, red. nauk. M. Woźniak, tłum. 
J. Karnecka, M. Olszańska i in., Kraków 2006.

Dudek D., Czy mój zwierzak pójdzie do nieba? Ksiądz odpowiada jasno, https://kobi-
eta.onet.pl/wiadomosci/czy-moj-zwierzak-pojdzie-do-nieba-ksiadz-odpowia-
da-jasno/nrds6n2 (16.05.2025).

Dziewiecki M., Śmierć, żałoba i życie, „Wychowawca” 2008 nr 11, s. 15.
Esthima, Jak przebiega kremacja Premium z ceremonią pożegnania?, https://esthi-

ma.pl/uslugi/kremacja-z-ceremonia-pozegnania/ (16.05.2025).
Europejska Konwencja Ochrony Zwierząt Towarzyszących, Strasburg, 13.11.1987.
Europejska Konwencja w  sprawie ochrony zwierząt kręgowych wykorzysty-

wanych do celów doświadczalnych i  innych celów naukowych, 18.03.1986, 
Dz. Urz. UE L.1999.222.31.

Franciszek, Encyklika Laudato si’, 24.05.2015.
Giglok M., „Nadzieja nowego nieba i nowej ziemi”. Katolicka eschatologia a  świat 

zwierzęcy, w: Śmierć zwierzęcia: współczesne zootanatologie, red. M. Kotyczka, 
Katowice 2014, s. 173–187.

Jan Paweł II, Przemówienie podczas audiencji generalnej, 10.01.1990, https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-
ii_aud_19900110.html (07.08.2025).

Kaszowski M., Nieśmiertelna dusza — prezent od Pana Boga. Teologia dla dzie-
ci i  ich wychowawców, https://www.teologia.pl/kid/dzieci_005_dusza.htm 
(15.05.2025). 

Katechizm Kościoła katolickiego, Poznań 1994.
Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy Kościoła katolick-

iego w Polsce, Kraków 2001.
Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy Kościoła katolick-

iego w Polsce, Kraków 2010.
Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy Kościoła katolick-

iego w Polsce, Kraków 2018.
Linzey A., Animals as grace. On being an animal liturgist, https://www.theway.org.

uk/back/454Linzey.pdf (30.11.2025), s. 137–150.
McLaughlin R., Nonhuman animals in Christian theology, https://www.saet.ac.uk/

Christianity/NonhumanAnimalsinChristianTheology (30.11.2025), s. 1–43.
Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o katechizacji, 

Kielce 2020.
Pater D., Jak rozmawiać z młodymi ludźmi o cierpieniu? Analiza wybranych przypad-

ków, „Warszawskie Studia Teologiczne” 24 (2014) nr 1, s. 369 –378.

https://esthima.pl/uslugi/kremacja-z-ceremonia-pozegnania/
https://esthima.pl/uslugi/kremacja-z-ceremonia-pozegnania/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900110.html
https://www.saet.ac.uk/Christianity/NonhumanAnimalsinChristianTheology
https://www.saet.ac.uk/Christianity/NonhumanAnimalsinChristianTheology


99 

Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego...

Paweł VI, Przemówienie podczas audiencji generalnej, 28.05.1969, https://
www.vatican.va/content/paul-vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_
aud_19690528.html (07.08.2025).

Pawliszyn M., O możliwości zbawienia zwierzęcia innego niż człowiek, „Przegląd 
Filozoficzny — Nowa Seria” 2015 nr 2, s. 105 –116.

Pitman D., Nephesh chayyāh. A matter of life… and non-life, http://creation. com/
nephesh-chayyah (15.05.2025).

Planchon L. A., Templer I. D., Stokes S., Keller J., Death of a companion cat or dog 
and human bereavement: psychosocial variablese, „Society & Animals” 10 (2002) 
issue 1, s. 93–105, https://doi.org/10.1163/156853002760030897.

Quackenbush J., Graveline D., When your pet dies: How to cope with your feelings, 
New York 1985.

Roeske M., Utracona obecność. Doświadczenie żałoby po śmierci zwierzęcia to-
warzyszącego, „Etnografia. Praktyki, Teorie, Doświadczenia” 8 (2022), s. 171–
193, https://doi.org/10.26881/etno.2022.8.08.

Rosenberger M., Tiere bestatten? Soziologische und theologische Überlegungen zu 
einem gesellschaftlichen Trend, „Stimmen der Zeit” 235/2017, s. 531–539.

Rosenberger M., Tiere bestatten? Soziologische und theologische Überlegungen zu 
einem gesellschaftlichen Trend, w: Räume der Mensch-Tier-Beziehung(en) — Öffen-
tliche Theologie im interdisziplinären Gespräch, Lipsk 2020, s. 307–318.

Rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (WE) nr 1069/2009 z dnia 
21 października 2009 r. określające przepisy sanitarne dotyczące produktów 
ubocznych pochodzenia zwierzęcego, nieprzeznaczonych do spożycia przez 
ludzi, i uchylające rozporządzenie (WE) nr 1774/2002 (rozporządzenie o pro-
duktach ubocznych pochodzenia zwierzęcego), Dz. Urz. UE L 300 z 14.11.2009.

Ruman N., Pomoc rodziny i szkoły dziecku przeżywającemu żałobę. Refleksje o śmier-
ci, w: Dziecko w świecie innowacyjnej edukacji, współdziałania i wartości, t. 2, red. 
U. Szuścik, B. Oelszlaeger-Kosturek, Katowice 2014, s. 163–178.

Ryan V., Czy mój zwierzak pójdzie do nieba? Jak poradzić sobie ze śmiercią pupila, 
Warszawa 2024.

Światowa Deklaracja Praw Zwierząt uchwalona przez UNESCO, 15.10.1978. 
Ustawa z dnia 21 sierpnia 1997 r. o ochronie zwierząt, Dz. U. Nr 111 poz. 724.
Walsh F., Human-animal bonds II: The role of pets in family systems and family ther-

apy, „Family Process” 4 (2009) issue 4, s. 481–499, https://doi.org/10.1111/
j.1545-5300.2009.01297.x.

Zellma A., Postawa wobec zwierząt w dokumentacjach programowych nauczania re-
ligii w polskiej szkole, „Forum Teologiczne” 6 (2005), s. 107–117.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690528.html
https://doi.org/10.1163/156853002760030897


Renata Chrzanowska

Zych A., Przekraczając smugę cienia. Szkice z gerontologii i  tanatologii, Katowice 
2009.

Zychma A., Atosie, pamiętam o  tobie, https://drive.google.com/file/d/1Lb_
vg4qtWMDk99HEO3N36NyqHR4Xw47W/view?fbclid=IwAR37U2w3mHEIZ_
TG1LCvj-3iGjAk33La-QqlhDC2_X2FVJ8bF5jYbAI2TwI (30.11.2025), s. 1.

Żałoba dzieci i  młodzieży — poradnik dla nauczycieli, http://new.tumbopomaga.
pl/dla-nauczycieli/zaloba-dzieci-i-mlodziezy-poradnik-dla-nauczycieli/ 
(15.05.2025).

https://drive.google.com/file/d/1Lb_vg4qtWMDk99HEO3N36NyqHR4Xw47W/view?fbclid=IwAR37U2w3mHEIZ_TG1LCvj-3iGjAk33La-QqlhDC2_X2FVJ8bF5jYbAI2TwI
https://drive.google.com/file/d/1Lb_vg4qtWMDk99HEO3N36NyqHR4Xw47W/view?fbclid=IwAR37U2w3mHEIZ_TG1LCvj-3iGjAk33La-QqlhDC2_X2FVJ8bF5jYbAI2TwI
https://drive.google.com/file/d/1Lb_vg4qtWMDk99HEO3N36NyqHR4Xw47W/view?fbclid=IwAR37U2w3mHEIZ_TG1LCvj-3iGjAk33La-QqlhDC2_X2FVJ8bF5jYbAI2TwI


rocznik 57 • 2025 • strony 101–112

Historia artykułu • Zgłoszony: 16 czerwca 2025 • Zaakceptowany: 9 września 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Grzegorz Hołub

	K https://orcid.org/0000-0002-0312-3693

  grzegorz.holub@upjp2.edu.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu 
i odpowiedź personalistyczna

	' https://doi.org/10.15633/acr.5705

https://ror.org/0583g9182


  102

Grzegorz Hołub

Abstrakt

„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu i odpowiedź personalistyczna

W kulturze współczesnej, zdominowanej przez myślenie indywidualistyczne i naturalistyczne, pro-
blem ludzkiej cielesności i płodności podsiada specyficzne rozumienie. Wydaje się, że mamy do czy-
nienia ze swoistą celebracją kultury ciała. Wiele fenomenów społecznych potwierdzałoby to przy-
puszczenie. Tezą, którą tutaj jednak się stawia, jest twierdzenie, że w istocie mamy do czynienia nie 
z kultem naturalności i cielesności, ale z dystansowaniem się do tego, co naturalne i z zapomnieniem 
o sferze cielesnej: o jej symbolice, głębszym znaczeniu i jej właściwych funkcjach. Problemem nie 
jest docenianie czy przecenianie wartości ciała i waloryzacja ludzkiej witalności i płodności, ale ich 
degradacja i instrumentalizacja. Wynika to zasadniczo z błędnego filozoficznie rozumienia człowie-
ka, powodowanego zasadniczo przez ograniczenie perspektywy poznawczej, co jest typowe dla sta-
nowiska materialistycznego (naturalistycznego) i idealistycznego. Odpowiedź personalistyczna na 
tę sytuację polega przede wszystkim na zmianie spojrzenia na osobę ludzką, na jej cielesność i wro-
dzone skłonności. Integralne spojrzenie na osobę ludzką pozwala na odkrycie tego, co jest w niej na-
turalne i stanowi część życia osobowego. Osoba, jako istota cielesno-duchowa, jest również swoim 
własnym ciałem, a przynależny jej dynamizm płodności nie ma charakteru kłopotliwej przypadłości, 
ale jest wielkim darem w relacjach osobowych i w szczytnym zadaniu przekazywania ludzkiego życia.

Słowa kluczowe: płodność, osoba ludzka, indywidualizm, naturalizm, personalizm

Abstract

“Unfortunate fertility”. The genesis of the problem and the personalist response

In contemporary culture, dominated by individualistic and naturalistic thinking, the problem of hu-
man corporeality and fertility is given a specific understanding. We seem to be dealing with a kind of 
celebration of the culture of the body; many social phenomena would confirm this observation. Ho-
wever, the thesis that is put forward here, is that we are in fact dealing not with a cult of naturalness 
and corporeality, but with a distancing from what is natural and a forgetting of the corporeal sphere: 
its symbolism, its deeper meaning and its proper functions. The problem is not the appreciation 
or overestimation of the value of the body and the valorization of human vitality and fertility, but 
their degradation and instrumentalization. This is fundamentally due to a philosophically erroneous 
understanding of the human being, caused essentially by the limitation of the cognitive perspective, 
typical for such positions as materialism (naturalism) and idealism. The personalist response to this 
situation consists first and foremost in changing the view of the human person, of his or her corpo-
reality and innate tendencies. An integral view of the human person makes it possible to discover 
that what is natural in him or her is a part of personal life. The person, as a corporeal-spiritual being, 
is also his or her own body, and the fertility dynamism belonging to him or her does not have the 
character of a troublesome disposition, but is a great gif t in personal relationships and in the noble 
task of transmitting human life. 

Keywords: fertility, human person, individualism, naturalism, personalism



103 

„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu i odpowiedź personalistyczna

Współczesny zsekularyzowany świat można opisać na różne sposoby. Dla 
jednych będzie to świat późnej nowoczesności, dla innych epoka post-post-
modernistyczna, dla jeszcze innych okres po rewolucji wirtualnej dryfują-
cy w stronę transhumanizmu i genderyzmu. Na użytek naszych rozważań 
posłużmy się odwróconym terminem Johna Miltona i postawmy tezę, że nasz 
czas to nic innego, jak „raj odzyskany” (u Miltona „raj utracony”)1. Jeśli idzie 
przynajmniej o świat euroatlantycki, pojawiło się parę mocnych przesłanek, 
aby posługiwać się takim terminem. Odrzucenie moralności prawa natural-
nego; indywidualizm i  relatywizm jako nowa ortodoksja; szerzący się per-
misywizm moralny; wzrastający sceptycyzm względem religii objawionej, 
a  szczególnie chrześcijaństwa i  zastępowanie jej „religią praw człowieka” 
(Roger Scruton)2 bądź formami wierzeń neopogańskich (Chantal Delsol)3, 
to tylko niektóre oznaki naszych czasów. Idzie z tym w parze promowane 
przez wpływowe elity przekonanie, że człowiek się coraz bardziej wyzwala od 
różnych ograniczeń; coraz bardziej odzyskuje to, co było mu na przestrzeni 
wieków „odbierane” albo „reglamentowane” — szczególnie, jeśli idzie o sferę 
obyczaju i moralności. W percepcji wielu może to być nic innego, jak powrót 
do raju utraconego — ale zlokalizowanego tu, w tym świecie, i „odzyskiwane-
go” mocą sił własnych: techniki, technologii, nowych aranżacji politycznych 
animowanych budzeniem w człowieku tego, co „naturalne”. 

W nurcie powrotu do raju utraconego poczesne miejsce zajmuje swoisty 
kult naturalności i cielesności, który dokonuje się poprzez zakwestionowanie 
tajemnicy sfery intymnej. Jedną z konsekwencji tej transformacji jest uwol-
nienie aktywności seksualnej od wszelkiego tabu. W efekcie mamy kulturę 
wysoce nasyconą treściami erotycznymi i seksualnymi, która jest ekspansy-
wna i anektująca coraz to nowe obszary naszej rzeczywistości (np. seksual-
izacja dzieci). W świetle tego — jak się wydaje — dobrze lokuje się interesują-
cy nas temat płodności, tak istotnie łączący się z ludzką cielesnością. Tutaj 
także — jak ktoś mógłby twierdzić — może być płodność bez ograniczeń, bez 
niepotrzebnych restrykcji, płodność jako wyraz naturalnej spontaniczności 
człowieka. Czy jednak jest tak naprawdę? Czy postępująca seksualizacja idzie 
w parze ze wzrostem płodności i dzietności? 

1	 J. Milton, Raj utracony, przeł. M. Słomczyński, Kraków 2003. 
2	 Roger Scruton wygłaszał ten pogląd w licznych prezentacjach dostępnych na platformie Youtube.
3	 Zob. C. Delsol, Koniec świata chrześcijańskiego. Inwersja normatywna i nowa era, przekł. P. Napiwodzki, 

Kraków 2023, s. 54. 



  104

Grzegorz Hołub

W świecie euroatlantyckim i w tych rejonach, które są pod jego wpływem, 
zależność jest właściwie odwrotna. Im bardzie postępuje liberalizacja sfery 
intymnej, tym bardziej zmniejsza się przyrost naturalny; właściwie już 
większość krajów tej strefy kulturowej cierpi z powodu zakłóceń związanych 
z zastępowalnością pokoleń4. 

Jak więc wytłumaczyć to paradoksalne zjawisko: z  jednej strony „kultu 
cielesności”, a z drugiej wygaszania płodności, a w konsekwencji — spadek 
dzietności i postępująca depopulacja? Tezą, którą tutaj należy postawić, jest 
twierdzenie, że w istocie mamy do czynienia nie z kultem naturalności i cie-
lesności, ale z dystansowaniem się od tego, co naturalne i z zapomnieniem 
o sferze cielesnej: o jej symbolice, głębszym znaczeniu i jej właściwych funkc-
jach. Problemem nie jest docenianie czy przecenianie wartości ciała i walory-
zacja ludzkiej witalności i płodności, ale ich degradacja i instrumentalizacja. 

W spojrzeniu historycznym

W  kulturze zachodniej problem ze zrozumieniem ludzkiej cielesności nie 
jest czymś nowym. Coś, co wydaje się być tak oczywiste, czyli fakt, że jest-
eśmy istotami cielesnymi, od wieków sprawiał problemy różnym myślicielom 
i filozofom. Łatwiej byłoby utożsamiać człowieka z czynnikiem duchowym: 
z duszą, rozumem, iskrą Bożą, niż z jego konstytucją materialną. Dla Platona 
na przykład człowiek to dusza uwięziona w ciele; dla jego późnych następców, 
dla neoplatoników — ciało to nawet grób duszy. Ten wątek platoński przewija 
się przez całą późniejszą historię myśli zachodniej i dobrze wpisuje się w nią 
myśl Renégo Descartesa, Kartezjusza, dla którego człowiek podzielony jest 
na substancję myślącą i substancję rozciągłą, rozumianą na wzór mechaniz-
mu, ze wskazaniem, że ten prawdziwy człowiek to część myśląca: idee jasne 
i wyraźne5. W czasach nam bliższych można wskazać na wiele przykładów 

4	 Zob. np. W. Lizińska, R. Kisiel, A. Danileviča, Zjawisko depopulacji jako problem rozwojowy w krajach 
Europy środkowo-wschodniej, „Przegląd Wschodnioeuropejski” 15 (2024) nr 2, s. 67–85.

5	 W swoim głównym dziele Medytacje o filozofii pierwszej, Kartezjusz powie: „jestem więc dokładnie 
mówiąc tylko rzeczą myślącą, to znaczy umysłem (mens) bądź duchem (animus), bądź intelektem (intel-
lectus), bądź rozumem (ratio). […] Nie jestem tym układem członków, który się ciałem ludzkim nazywa” 
(R. Descartes, Medytacje o pierwszej filozofii, przeł. M. i K. Ajdukiewiczowie, S. Świeżawski, I. Dąbska, 
Kęty 2001, s. 50). 



105 

„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu i odpowiedź personalistyczna

przedkładania tego, co wewnętrzne kosztem tego, co zewnętrzne, kosztem 
ludzkiej cielesności. Na przykład myśl radykalnego, laickiego egzystencjaliz-
mu ze znaną zasadą Jeana-Paula Sartre’a, że egzystencja poprzedza esencję6, 
dobrze obrazuje ten trend. Człowiek, który jest nade wszystko samokreującą 
się wolnością, a  zewnętrzność wraz z  cielesnością traktowane są jako ma-
teriał tej autokreacji. Pogląd ten zaraził niemal całą kulturę współczesnego 
Zachodu7. 

Niemałą rolę w pomniejszaniu roli ciała i jego naturalnych funkcji odegrała 
myśl religijna. W świecie zachodnim można wskazać na różne przykłady wier-
zeń religijnych, zwłaszcza tych poprzedzających chrześcijaństwo. Szczególną 
rolę jednak pełni tu nurt religijno-filozoficzny zwany gnostycyzmem. Char-
akteryzuje się on głębokim dualizmem, gdzie duch jest synonimem tego, co 
dobre, a materia tego, co złe i pozorne. W przekonaniu gnostyków istnieje do-
bry bóg i zły bóg. To, co materialne jest dziełem tego drugiego. Konsekwent-
nie ludzkie ciało jest częścią tego, co złe, a małżeństwo, płodność i prokreacja 
przedłużają tylko działanie zła, czyli złego boga. Choć gnostycyzm pojawił 
się w pierwszym wieku naszej ery, to jednak jest on stale obecny w różnych 
inkarnacjach, jak na przykład we współczesnym genderyzmie (ideologii gen-
der)8 a być może i w transhumanizmie9. 

Płodność w kulturze indywidualizmu

Ciało ludzkie z wpisanymi w siebie dynamizmami płodności stanowi coś, co 
nie podlega łatwej manipulacji. Nie można go dostosować do chwilowych 

6	 J.-P. Sartre, Egzystencjalizm jest humanizmem, przeł. K. Szeżyńska-Maćkowiak, J. Krajewski, Warszawa 
1998, s. 23–24.

7	 Carter Snead w swojej książce na temat stanu współczesnej bioetyki amerykańskiej zauważa, że tym, 
co w niej dominuje, jest „wizja, która zasadniczo określa człowieka jako zatomizowaną i osamotnioną 
wolę. To stawia znak równości pomiędzy ludzkim stawaniem się a zdolnością do formułowania i real-
izowania planów na przyszłość, które są wyłączenie wytworem danej jednostki” (O. C. Snead, What it 
means to be human. The case for the body in public bioethics, Cambridge 2020, s. 3). 

8	 Zob. J. S. Grabowski, Unraveling gender. The battle over sexual difference, Gastonia 2022, s. 115n.
9	 W trendzie tym ciało ludzkie uważane jest za coś, co ogranicza człowieka. Konsekwentnie należy je 

„ulepszać”, a w samym posthumanizmie — pozbyć się go całkowicie i zastąpić czymś, co da „większe” 
możliwości rozwoju. Zob. np. The transhumanist declaration, nr 4, https://itp.uni-frankfurt.de/~gros/
Mind2010/transhumanDeclaration.pdf (16.06.2025). 



  106

Grzegorz Hołub

ludzkich zachcianek; człowiek zastaje je i może się do niego ustosunkować 
dwojako: zaakceptować swą cielesność z tym wszystkim, co ono niesie, albo 
też przyjąć postawę dezaprobaty. Ta druga postawa jest dzisiaj szczególnie 
rozpowszechniona i przejawia się stałymi próbami zapanowania nad tym, 
co jednak rządzi się swoimi prawami. W dziedzinie płodności najmocniejszą 
formą tych działań jest antykoncepcja. 

Dynamizmy płodności właściwie wchodzą w  konflikt z  mentalnością 
radykalnego indywidualizmu i  autokreacji. Jednostka skoncentrowana 
na własnych planach i  zdominowana przez pragnienie stałej autoekspres-
ji, postrzega płodność, wraz z  jej konsekwencjami, jako adwersarza, który 
narzuca jej coś, czego ona chce uniknąć. W tym znaczeniu płodność staje się 
nie tylko sferą kłopotliwą w życiu jednostki, ale czymś, co dyktuje niechci-
ane scenariusze w postaci prokreacji. Staje się w ten sposób płodność czymś 
podejrzanym, a w konsekwencju wywołuje reakcję strachu, niechęci i buntu; 
wpisują się one wtedy w scenariusz, który Chantal Delsol określiła mianem 

„nienawiści do świata”10. 
Najlepiej byłoby ją zarezerwować do pewnych wybranych momentów, kiedy 

jednostka w swym planie autokreacji ustali moment prokreacyjny. A wtedy 
i tak lepiej delegować inicjację ludzkiego życia „pewniejszym” i bardziej „prze-
widywalnym” działaniom, które są częścią prokreacji wspomaganej, czyli 
zapłodnienia „in vitro”. Procedury te pozwalają nie tylko na wykorzystanie 
potencjału płodności wtedy, kiedy jednostka sobie to zaplanuje, ale także 

„dają większą kontrolę” nad jej efektami11. Wykorzystanie bowiem możliwości 
inżynierii genetycznej i diagnostyki prenatalnej pozwala na kontrolowanie, 
jaki ten człowiek się urodzi, jaką będzie miał płeć i  inne cechy wrodzone12. 

10	 C. Delsol, Nienawiść do świata: totalitaryzmy i ponowoczesność, tłum. M. Chojnacki, Warszawa 2017. 
11	 Praktyka zapłodnienia pozaustrojowego „in vitro” może wypływać także z innych uwarunkowań. 

Na przykład może być spowodowana zjawiskiem bezpłodności i silną potrzebą posiadania własnego 
potomstwa. Stanowiłoby to jakąś formę usprawiedliwienia dla tej procedury, szczególnie od strony 
subiektywnej. Jednak biorąc pod uwagę praktyczny przebieg tego działania, nietrudno dostrzec jego 
manipulacyjny charakter, szczególnie w odniesieniu do embrionów. Na przykład zamrażanie tych em-
brionów i następująca po tym próba ich utylizacji czy niszczenie w celu uzyskania materiału do badań 
nad komórkami macierzystymi embrionalnymi potwierdza instrumentalne podejście do początku 
ludzkiego życia. 

12	 Niebezpieczeństwo to było już sygnalizowane w dokumencie watykańskim Dignitas personae, gdzie 
stwierdzano, że „coraz częstsze są przypadki, że pary, które nie są bezpłodne, korzystają z metod sz-
tucznego przekazywania życia jedynie w tym celu, by móc dokonać genetycznej selekcji swoich dzieci” 



107 

„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu i odpowiedź personalistyczna

Wraz z  głębszym poznaniem ludzkiego genotypu kontrola ta będzie wz-
rastała, aż do przewidywanego już dzisiaj, choć niemożliwego jeszcze do real-
izacji, etapu tak zwanego genetycznego ulepszania człowieka i projektowania 
przyszłego potomstwa.

W jeszcze dalszej perspektywie może się pojawić idea rezygnacji z dynam-
izmów płodności, w  znaczeniu działań prowadzących do prokreacji i  rele-
gowaniu ich do sfery aktywności hedonistycznej. Ta rezygnacja, która jest już 
sygnalizowana przez wspomniany transhumanizm i posthumanizm, łączy się 
z niechęcią do tego, co cielesne i tendencją do zastępowania jej technowytwo-
rami, czyli czymś, co da jednostce większą kontrolę na swą zewnętrznością. 
Wyobraźmy sobie zastępowanie organów naturalnych tymi sztucznymi, które 
dają większe możliwości, na przykład poznawcze (np. zwiększają możliwoś-
ci pamięci, percepcji, znacznie podwyższają IQ). W radykalnych projektach 
posthumanistycznych nie ma już człowieka, zostaje tylko postczłowiek13, 
a  w  związku z  tym znika problem płodności i  naturalnej prokreacji. Jeśli 
człowiek uzna, że może sam siebie stwarzać, a następnie wytwarzać, wów-
czas płodność stanie się całkowicie niepotrzebna. „Nieszczęsna płodność” 
przestanie być problemem, ponieważ istoty postludzkie znajdą inne sposoby 
na własną propagację; na przykład przeniosą się do technosfery (a być może 
i do sfery wirtualnej) i będę się same wytwarzały — będą odtąd „tworzone, 
a nie rodzone”. 

Odpowiedź personalistyczna

Tak jak większość problemów społecznych i cywilizacyjnych, z którymi się 
aktualnie zmagamy, także i kryzys w podejściu do płodności jest uwarun-
kowany pewnymi założeniami. Chodzi generalnie o  założenia związane 
z fundamentalnym, antropologicznym rozumieniem człowieka. Takie, a nie 
inne rozumienie płodności i prokreacji jest zwykle konsekwencją tego, jak ro-
zumiemy człowieka i jego cielesność. Chrześcijaństwo i filozofia inspirowana 
myśleniem chrześcijańskim, jak na przykład personalizm, mają całkowicie 

(Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja Dignitas personae dotycząca niektórych problemów bioetycznych, 
nr 15, „L’Osservatore Romano” (2009) nr 1). 

13	 G. Hołub, Stać się więcej niż człowiekiem? Studia krytyczne na temat transhumanizmu, Lublin 2024, 
s. 11–38.



  108

Grzegorz Hołub

inne podejście do człowieka i jego sfery cielesnej, niż naturalizm czy różne 
idealistyczne filozofie indywidualistyczne. 

Ograniczając się w naszych analizach do myśli personalistycznej warto 
wskazać, że cielesność i jej mechanizmy nie mogą być ograniczone w swym 
rozumieniu do znaczeń generowanych przez połączenie filozofii material-
istycznej, dzisiaj powiedzielibyśmy — naturalistycznej — z różnymi trendami 
filozofii idealistycznej. Ciało człowieka i  istotny dynamizm płodności od-
grywają o wiele ważniejszą rolę w konstytucji osoby ludzkiej niż dyktuje to 
kultura radykalnego ewolucjonizmu i  uzupełniającego ją indywidualizmu. 
Personalizm wyraźnie sprzeciwia się swoistej dekarnalizacji, odcieleśnieniu 
człowieka (łac. carnum — ciało) i  jego postępującej angelologizacji (łac. ange-
lus — anioł) — czyli prezentacji jako czysty, duchowy podmiot. 

Karol Wojtyła jako filozof personalista wypracował ciekawy typ antro-
pologii, którą można określić mianem antropologii integralnej14. Był on 
w  pełni świadomy trudności, jakie pojawiły się w  myśli zachodniej, w  ro-
zumieniu ciała i przypisaniu mu należnej roli. Większość swoich dzieł filozo-
ficznych poświęcił swoistemu odzyskaniu sensu i znaczenia ludzkiej cieles-
ności w ramach integralnego obrazu osoby ludzkiej. 

Wojtyła był świadomy, że osoba ludzka charakteryzuje się swoistą dual-
nością: tym, co duchowe i tym, co materialne. Jednak zarazem był przeko-
nany, że to nie musi prowadzić do dualizmu, ale jest wyrazem złożoności 
istoty ludzkiej15. W swoim głównym dziele Osoba i czyn Wojtyła wiele miejsca 
poświęcił analizie tej złożoności, czego wyrazem było wskazanie na dwie 
konstytutywne sfery człowieka: wewnętrzność i zewnętrzność. Osoba ludzka 
jest tak swą wewnętrznością, jak i zewnętrznością; i choć można i należy te 
sfery rozgraniczyć, to jednak nie można ich od siebie odseparować. Człowiek 
jest zawsze jednym i drugim, co więcej, sfery te są komplementarne i — moż-
na powiedzieć — wzajemnie się potrzebują16. Świat wewnętrzny, w znacznej 
mierze decydujący o jedyności, niepowtarzalności i wartości osoby, zawsze 

14	 Juan Manuel Burgos nazywa personalizm Wojtyły, „personalizmem integralnym”. Zob. J. M. Burgos, 
Personalist anthropology. A philosophical guide to life, przeł. B. Wilkinson, J. Beauregard, Wilmington 
2022, s. 7.

15	 Zob. G. Hołub, Karol Wojtyla and René Descartes. A Comparison of the Anthropological Positions, „Anuario 
Filosofico” 48 (2015) no. 2, s. 341–358. 

16	 Karol Wojtyła powie, że „ja sam dla siebie jestem nie tylko «wewnętrznością», ale także i «ze-
wnętrznością», pozostając przedmiotem obu doświadczeń — i od wewnątrz, i od zewnątrz” (K. Wojtyła, 
Osoba i czyn, Lublin 1994, s. 55).



109 

„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu i odpowiedź personalistyczna

manifestuje się w tym, co zewnętrzne, co cielesne. Zewnętrzność, z kolei, jest 
tak sferą umożliwiającą kontakt ze światem otaczającym, jak i warunkiem 
tworzenia i uczestnictwa we wspólnocie osób. Ciało ludzkie będące częścią tej 
zewnętrzności jest więc swoistym lustrem wewnętrzności (choć niepełnym 
i częściowym), a zarazem cielesność stanowi kanał zasilający wewnętrzność 
w  nowe dane poznawcze i  przeżycia, szczególnie przeżycia wartości. Ze-
wnętrzność jest tak ściśle złączona z  wewnętrznością, że nie ma czegoś 
takiego jak podział na „człowieka wewnętrznego” i  „człowiek zewnętrzne-
go” — podział typowy dla kultury dualistycznej i indywidualistycznej. 

Kiedy Emmanuel Lévinas rozprawia o spotkaniu z twarzą drugiego, która 
„mówi” do mnie „nie zabijesz mnie” to ma na myśli właśnie tak mocną mani-
festację ludzkiej wewnętrzności, podmiotowości, która przeradza się w silny 
imperatyw moralny17. Choć filozof ten neguje, że mogłoby to dokonywać się 
poprzez „fenomenologię” twarzy, poprzez faktyczne odniesienie do twarzy 
danego człowieka, to jednak w nieco bardziej realistycznym stanowisku wy-
daje się to konieczne. Spotkanie z tą podmiotowością osoby nie dokonuje się 
bowiem drogą wglądu intuicyjnego we wnętrze drugiego, ale dane jest przez 
jego konstytucję cielesną. Można wręcz powiedzieć, że w twarzy człowieka 
ujawnia się jego „twarz” (wewnętrzność), która apeluje o respekt dla godności 
osoby. 

W swoim znanym dziele Miłość i odpowiedzialność Karol Wojtyła poświęcił 
wiele uwagi ludzkiej cielesności, która istotnie uczestniczy w spotkaniu osób 
i zawiązaniu więzi miłości. Myśliciel ten wyszedł z istotnego przekonania, że 
osoba ludzka nie tylko posiada swe ciało, ale jest swym ciałem („osoba ludzka 
[…] posiada bowiem ciało i nawet poniekąd «jest ciałem»”18). To nie jest jakiś 
wewnętrzny podmiot zawarty w przedmiocie, w ciele — i posługujący się nim. 
Bycie osobą ludzką to jest również bycie tym konkretnym ciałem; w osobę 
istotnie jest wpisane bycie istotą cielesną. W tej perspektywie wykluczone 
jest traktowanie swego ciała jako instrumentu i narzędzia wyłącznie. Moje 
ciało to również moje „ja”19. 

17	 Zob. E. Lévinas, Etyka i nieskończony, przeł. B. Opolska-Kokoszka, Kraków 1991, s. 49. 
18	 K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność, Lublin 1986, s. 25. 
19	 Przydatne jest tu rozróżnienie ciała-rzeczy, ciała fizycznego od ciała żywego, ciała uduchowionego. 

Taki podział wprowadził m.in. Edmund Husserl, określając to pierwsze mianem Körper, a drugie 
Leib. Zob. E. Husserl, Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii, ks. 2, przeł. D. Gierulanka, 
Warszawa 1974, s. 202–224. W tej perspektywie osoba zawsze jest swoim Leib.



  110

Grzegorz Hołub

Ta nowa perspektywa otwiera całkiem inne podejście do ludzkiej cielesności. 
Nie jest ono tylko obiektem, tworem ewolucyjnym czy bio-maszyną. W ciało 
człowieka wpisana jest cała osoba, z  jej symboliką i głębszym znaczeniem. 
Ciało komunikuje to, kim jest osoba i co ma w sobie najcenniejszego. Dynam-
izmy płodności to coś więc niż ślepe żądze, które można dowolnie wykorzy-
stywać. To są mechanizmy, które „podniesione na poziom osoby” czyli win-
tegrowane niejako w całe bogactwo osoby — drogą wypracowywania postaw 
moralnych zwanych cnotami, szczególnie cnoty miłości — stają się ważnymi 
elementami budowania wspólnoty osób (poprzez moment zjednoczeniowy 
i prokreacyjny). 

Roger Scruton zauważył kiedyś, że dynamizm płodności nie jest czymś, co 
popycha człowieka tylko do inicjowania kontaktów intymnych; tym mniej 
jest ten dynamizm zrozumiały w kluczu aktywności seksualnej jako tendenc-
ji do hedonistycznej przyjemności. Płodność kieruje człowieka do drugiego 
człowieka i konsekwentnie — do spotkania osób20. W tle płodności jest w isto-
cie pragnienie wejścia we wspólnotę z osobą płci przeciwnej i taki dar z siebie, 
który zaowocuje powstaniem nowego życia. To odkrycie znaczenia płodności 
dokonuje się przy integralnym spojrzeniu na osobę ludzką, z uwzględnieniem 
jej sfery duchowej i niejako z odkryciem „światła osobowego”, którym przeni-
knięta jest cała konstytucja cielesna człowieka. 

Scruton to odkrycie porównałby do kontemplacji obrazu21. Obraz nama-
lowany na płótnie można oceniać co najmniej na dwa sposoby: naukowy i art-
ystyczny. Ten pierwszy, typowy jest dla chemika i technologa materiałowego; 
wówczas w polu zainteresowania będzie rodzaj płótna i drewna zastosowa-
nego do wykonania ramy obrazu; chemik będzie zainteresowany rodzajem 
wykorzystanych farb i innych utrwalaczy: ich konsystencji i sposobem pow-
stawania nowych odcieni kolorystycznych. Nawet jeśli to podejście jest uzas-
adnione, to jednak niewiele mówi ono o samym obrazie. Dopiero artystyczna 
refleksja nad stylem malarstwa, a co więcej — nad namalowanym motywem 
i jego przesłaniem — pozwala odkryć głębię obrazu. Podobnie jest z człowiek-
iem i osobą ludzką oraz wpisanym w nią dynamizmem płodności. Opisanie 
mechanizmów biologicznych i  ich dynamiki, to znaczy skłonności seksual-
nych i  siły ich oddziaływania, jest niewystarczające. Dopiero osobowe ich 

20	 Zob. R. Scruton, Sexual desire: A philosophical investigation, London 2006.
21	 Porównanie to pojawia się w jego prezentacjach udostępnionych na platformie Youtube.



111 

„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu i odpowiedź personalistyczna

odczytanie pozwala odkryć człowieka jako wyższy podmiot działania, a płod-
ność jako dar dla innych osób, zawsze łączący się z zadaniem powołania in-
nych osób do istnienia. W takim podejściu płodność przestaje być nieszczęsną 
aktywnością, a staje się zaszczytnym zadaniem.

Zakończenie

W stanowisku personalistycznym podejście do właściwego odczytania i doce-
nienia płodności człowieka rozpoczyna się od odkrycia głębi życia osobowego. 
To jest zadanie patrzenia na siebie i  innych jako na istoty cielesne, które 
jednak obdarzone są głębokim życiem duchowym, istoty, które przynależą 
do świata osób. Z tym wiąże się unikanie wszelkiego typu redukcjonizmów 
antropologicznych: idealistycznego — osoba to tylko świadomość i samokreu-
jąca się wolność, i naturalistycznego — osoba to wyłączenie twór ewolucyjny. 

Bez personalistycznego spojrzenia na świat ludzki trudno jest odkryć 
właściwą rolę i głębię ludzkiej płodności. Łatwo może tu dojść do deformac-
ji i  instrumentalizacji tego wielkiego daru. A wtedy staje się on czymś, co 
działa przeciw osobie ludzkiej i może przyczynić się do budowania antykul-
tury, to znaczy kultury egoistycznej i radykalnej kultury indywidualistycznej, 
która wcześniej czy później zwraca się przeciwko człowiekowi. Koniecznoś-
ci dokonania swoistego „personalistycznego zwrotu” świadomy był Karol 
Wojtyła — Jan Paweł II, który rozpoczął projekt teologii ciała, kontynuując 
swe wielkie dzieła filozoficzne22. Był on przekonany, że ważnym zadaniem 
Kościoła jest odzyskanie głębokiej wizji ludzkiej cielesności i płodności, które 
są istotą częścią tak integralnego spojrzenia na osobę, jak i przesłania biblij-
nego oraz chrześcijańskiego. W tym wielkim dziele — które niektórzy uznają 
za największy wkład Jana Pawła II do myśli chrześcijańskiej — można dostrzec 
ukoronowanie jego metody, którą posługiwał się przez lata: „od fenomenu 
do fundamentu”23. Liczne fenomeny, które objawiają osobę ludzką, w tym 
fenomen płodności, znajdują swój fundament w integralnym zrozumieniu 
tego, kim jest osoba — to znaczy, że jest istnieniem złożonym, niepowtarzal-
nym, relacyjnym, obdarzonym godnością i otwartym na transcendencję. 

22	 Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Odkupienie ciała a sakramentalność małżeństwa, Kraków 
2020. 

23	 Szczególnie jasno zasadę tę sformułował Jan Paweł II w encyklice Fides et ratio, nr 83. 



  112

Grzegorz Hołub

Bibliografia

Burgos J. M., Personalist anthropology. A philosophical guide to life, przeł. B. Wilkin-
son, J. Beauregard, Wilmington 2022.

Delsol C., Koniec świata chrześcijańskiego. Inwersja normatywna i nowa era, przeł. 
P. Napiwodzki, Kraków 2023. 

Delsol C., Nienawiść do świata: totalitaryzmy i  ponowoczesność, przeł. M. Cho-
jnacki, Warszawa 2017. 

Descartes R., Medytacje o  pierwszej filozofii, przeł. M. i  K. Ajdukiewiczowie, 
S. Świeżawski, I. Dąbska, Kęty 2001. 

Grabowski J. S., Unraveling gender. The battle over sexual difference, Gastonia 2022.
Hołub G., Karol Wojtyla and René Descartes. A comparison of the anthropological 

positions, „Anuario Filosofico” 48 (2015) nr 2, s. 341–358. 
Hołub G., Stać się więcej niż człowiekiem? Studia krytyczne na temat transhuman-

izmu, Lublin 2024.
Husserl E., Idee czystej fenomenologii i  fenomenologicznej filozofii, Ks. 2, przekł. 

D. Gierulanka, Warszawa 1974.
Jan Paweł II, Encyklika Fides et ratio, 14.09.1998. 
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Odkupienie ciała a sakramental-

ność małżeństwa, Kraków 2020. 
Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja Dignitas personae dotycząca niektórych 

problemów bioetycznych, „L’Osservatore Romano” 2009 nr 1, s. 9–20. 
Lévinas E., Etyka i nieskończony, przeł. B. Opolska-Kokoszka, Kraków 1991. 
Lizińska W., Kisiel R., Danileviča A., Zjawisko depopulacji jako problem rozwo-

jowy w  krajach Europy środkowo-wschodniej,  „Przegląd Wschodnioeurope-
jski” 15 (2024) nr 2, s. 67–85.

Milton J., Raj utracony, przeł. M. Słomczyński, Kraków 2003. 
Sartre J.-P., Egzystencjalizm jest humanizmem, przeł. K. Szeżyńska-Maćkowiak, 

J. Krajewski, Warszawa 1998.
Scruton R., Sexual desire: A philosophical investigation, London 2006.
Snead O. C., What it means to be human. The case for the body in public bioethics, 

Cambridge 2020. 
The transhumanist declaration, https://itp.uni-frankfurt.de/~gros/Mind2010/

transhumanDeclaration.pdf (16.06.2025).
Wojtyła K., Miłość i odpowiedzialność, Lublin 1986. 
Wojtyła K., Osoba i czyn, Lublin 1994.

https://itp.uni-frankfurt.de/~gros/Mind2010/transhumanDeclaration.pdf
https://itp.uni-frankfurt.de/~gros/Mind2010/transhumanDeclaration.pdf


rocznik 57 • 2025 • strony 113–138

Historia artykułu • Zgłoszony: 31 lipca 2025 • Zaakceptowany: 9 września 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Adrian Mętel

	K https://orcid.org/0000-0002-0311-0905

  adrian.metel@upjp2.edu.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia 
Testamentów Dwunastu Patriarchów — analiza 

porównawcza wersji greckiej, ormiańskiej, 
słowiańskiej oraz rękopisów z Qumran

	' https://doi.org/10.15633/acr.5706

https://ror.org/0583g9182


  114

Adrian Mętel

Abstrakt

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów — analiza porównawcza wersji 
greckiej, ormiańskiej, słowiańskiej oraz rękopisów z Qumran

Artykuł podejmuje próbę rekonstrukcji pierwotnego, żydowskiego rdzenia apokryficznej księgi 
Testamenty XII Patriarchów poprzez porównanie zachowanych wersji językowych — greckiej, or-
miańskiej i słowiańskiej — oraz fragmentów odnalezionych w rękopisach z Qumran. Celem analizy 
jest odróżnienie elementów oryginalnych od późniejszych interpolacji chrześcijańskich. Na podsta-
wie zestawienia tekstów źródłowych wykazano, że zasadnicza treść dzieła wywodzi się z judaizmu 
okresu Drugiej Świątyni, zwłaszcza w warstwie nauk etycznych i apokaliptycznych, natomiast nie-
które wątki mesjańskie zostały zreinterpretowane lub dodane przez redaktorów chrześcijańskich. 
W artykule przedstawiono historię badań nad Testamentami XII Patriarchów, omówiono charakter 
zachowanych tradycji tekstualnych, a także zaproponowano konkretną hipotezę badawczą: poprzez 
analizę porównawczą wersji i uwzględnienie świadectw z Qumran można z dużym prawdopodo-
bieństwem zrekonstruować pierwotny kształt tekstu oraz wskazać późniejsze dodatki chrześcijań-
skie.

Słowa kluczowe: Testamenty XII Patriarchów, interpolacje chrześcijańskie, Qumran, apokryfy 
Starego Testamentu, literatura Drugiej Świątyni, wersja ormiańska, wersja słowiańska

Abstract

Reconstruction of the Jewish Core of the Testaments of the Twelve Patriarchs: A Comparative Analysis of the 
Greek, Armenian, Slavonic Versions and the Qumran Manuscripts

This article attempts to reconstruct the original Jewish core of the apocryphal work Testaments of 
the Twelve Patriarchs by comparing the extant versions in Greek, Armenian, and Slavonic with the 
fragments discovered among the Qumran manuscripts. The aim of the analysis is to distinguish the 
original elements of the text from later Christian interpolations. Based on a comparison of the source 
texts, it is demonstrated that the fundamental content of the work derives from Second Temple 
Judaism, particularly with regard to its ethical and apocalyptic teachings. However, some messianic 
themes were reinterpreted or added by Christian redactors. The article also outlines the history of 
research on the Testaments of the Twelve Patriarchs and discusses the nature of the extant textual 
traditions. Furthermore, it puts forward a specific research hypothesis: namely, that through a com-
parative analysis of the various versions, combined with consideration of the Qumran evidence, one 
can, with a high degree of probability, reconstruct the original form of the text and identify the 
subsequent Christian additions.

Keywords: Testaments of the Twelve Patriarchs, Christian interpolations, Qumran, Old Testament 
apocrypha, Second Temple literature, Armenian version, Slavonic version



115 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Od ponad stu lat badacze Testamentów XII Patriarchów1 toczą żywą dysk-
usję, czy utwór ten jest pierwotnie dziełem żydowskim (powstałym w kręgu 
judaizmu przedchrześcijańskiego), które zostało później zredagowane przez 
chrześcijan i  uzupełnione o  interpolacje odnoszące się do Jezusa Mesjasza, 
czy też przeciwnie — już utworem chrześcijańskim, napisanym w środowisku 
judeochrześcijańskim, lecz wykorzystującym wcześniejsze motywy żydowskie 
i źródła (hipotetyczne wcześniejsze testamentalne opowieści o patriarchach). 
Już w średniowieczu, gdy Testamenty odkryto na nowo na Zachodzie (łacińskie 
tłumaczenie dokonane przez Roberta  Grosseteste’a ok. 1242 roku), wywołały 
one kontrowersje. Był on przekonany o ich autentyczności i wprost oskarżał 
Żydów o celowe ukrywanie tej księgi „z powodu zawartych w niej proroctw 
o Zbawicielu”2. Jednak wraz z rozwojem krytycznych badań biblijnych od XVI 
wieku przeważyła opinia przeciwna — przez kilka stuleci Testamenty XII Pa-
triarchów były uważane za falsyfikat chrześcijański, w całości napisany przez 
chrześcijan, mający jedynie pozór starożytności3. Dopiero w XX wieku badacze 
ponownie zrewidowali tę ocenę4, a dyskusja do dziś pozostaje nierozstrzyg-
nięta. Czy mamy do czynienia z dziełem żydowskim z II wieku p.n.e., później 
interpolowanym, czy raczej z utworem wczesnochrześcijańskim (z ok. II wie-
ku n.e.) osnutym na żydowskich tradycjach? Problem ten jest kluczowy dla 
interpretacji księgi, zwłaszcza jej licznych odniesień mesjańskich. Czy zapow-
iedzi Zbawiciela i nawiązania do wydarzeń znanych z Ewangelii były orygi-
nalną częścią przesłania autorów, co sugerowałoby bardzo wczesny rozwój 
chrystologii lub retrospektywne włączenie chrześcijańskich proroctw w nar-
rację starotestamentową, czy też są one późniejszym dodatkiem redakcyjnym, 
mającym nadać tekstowi charakter protochrześcijańskiego świadectwa?

1	 Skróty poszczególnych Testamentów XII Patriarchów za: S. Bazyliński, Wprowadzenie do studium Pisma 
Świętego, wydanie drugie poprawione, uzupełnione i poszerzone; apendyks opracował A. Kubiś, Kielce 
2019, s. 187–189.

2	 W. J. Deane, Pseudepigrapha: An account of certain apocryphal sacred writings of the Jews and early Chris-
tians, Edinburgh 1891, s. 163–64; R. H. Charles, Testaments of the Twelve Patriarchs, w: Encyclopædia 
Britannica, vol. 26, Cambridge 1911, s. 666; H. W. Hollander, M. de Jonge, The Testaments of the Twelve 
Patriarchs: A commentary, Leiden 1985, s. 71.

3	 J. McClintock, J. Strong, Testaments of the Twelve Patriarchs, w: Cyclopædia of Biblical, theological, and ec-
clesiastical literature, vol. 10, New York 1880, s. 27; R. H. Charles, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 666.

4	 M. de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Christian and Jewish; a hundred years after Friedrich 
Schnapp, „Nederlands Theologisch Tijdschrift” 39 (1985), s. 273–275.



  116

Adrian Mętel

Niniejszy artykuł zmierza do udzielenia odpowiedzi na powyższe pyta-
nia poprzez zestawienie i  porównanie wszystkich dostępnych świadectw 
tekstowych Testamentów XII Patriarchów. Analizie poddano trzy główne 
wersje językowe: grecką — która stanowi podstawę większości wydań5, 
ormiańską — znaną z licznych rękopisów (przekład ten zawiera mniej inter-
polacji chrześcijańskich niż tekst grecki)6, oraz cerkiewnosłowiańską, zach-
owaną w dwóch redakcjach (oznaczonych jako S1 i S2), powiązaną z tradycją 
tzw. Palei. Ponadto uwzględniono fragmenty aramejskie i hebrajskie odkryte 
wśród rękopisów z Qumran7.

Hipoteza badawcza stawiana w  artykule brzmi: poprzez krytyczne 
porównanie tych wersji da się wyodrębnić pierwotny, judaistyczny rdzeń 
księgi i z dużym prawdopodobieństwem wskazać fragmenty będące późnie-
jszymi interpolacjami chrześcijańskimi. Innymi słowy, zakładamy, że różnice 
między wersjami (zwłaszcza obecność bądź brak pewnych wzmianek mes-
jańskich) nie są przypadkowe, lecz odzwierciedlają proces rozwoju tekstu — od 
starszej warstwy żydowskiej po wtórne glosy chrześcijańskie. Weryfikacja tej 
hipotezy pozwoli zrekonstruować oryginalne nauki etyczne i apokaliptyczne 
tego apokryfu na tle literatury judaizmu Drugiej Świątyni.

Na początku zostanie przeprowadzona analiza porównawcza wybranych 
fragmentów — najpierw skupiając się na treściach etycznych i mądrościowych, 
które, jak się okaże, są spójne z  judaistycznym kontekstem i  zasadniczo 
wolne od chrześcijańskich dodatków — a potem na elementach mesjańskich 
i apokaliptycznych (w tej warstwie ujawniają się główne interpolacje chrysto-
logiczne). W  ramach tej analizy przedstawione zostaną tabelaryczne zest-
awienia paralelnych miejsc w wersji greckiej, ormiańskiej, słowiańskiej oraz 
tekstów z Qumran, ilustrujące różnice i pozwalające wskazać, która wersja 
zachowała prawdopodobnie oryginalne brzmienie, a  gdzie zaszły zmiany 
redakcyjne. Wreszcie, w podsumowaniu, zostaną przedstawione wnioski co 

5	 R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek Text and edited 
with introduction, notes and indices, London 1913.

6	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version of the Testaments of the Twelve Patriarchs, 
Leuven 2012 (Hebrew University Armenian Studies, 11).

7	 J. T. Milik, Dix ans de découvertes dans le désert de Juda, Paris 1957, s. 319–322; J. C. Greenfield, M. E. Stone, 
E., Eshel, The Aramaic Levi document: Edition, translation, commentary, Leiden–Boston 2004 (Studia in 
Veteris Testamenti Pseudepigrapha, 19).



117 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

do charakteru pierwotnego dzieła i zakresu późniejszych interpolacji, a tym 
samym — co do naszej hipotezy badawczej.

W niniejszym badaniu zastosowano analizę porównawczą zachowanych 
wersji tekstu Testamentów XII Patriarchów. Porównano wszystkie dostępne 
tradycje językowe — grecką, ormiańską i  cerkiewnosłowiańską — oraz frag-
menty odnalezione w Qumran. Analiza opiera się na kryteriach krytyki teks-
tu: zewnętrznych (porównanie różnych rękopisów i wersji językowych w celu 
wykrycia dodanych lub opuszczonych fragmentów) oraz wewnętrznych 
(ocena treści pod kątem zgodności z kontekstem judaizmu okresu Drugiej 
Świątyni). Celem zastosowanej metody jest odróżnienie pierwotnej warstwy 
tekstu od późniejszych interpolacji chrześcijańskich z możliwie największym 
prawdopodobieństwem.

Analiza porównawcza: rdzeń judaistyczny 
a interpolacje chrześcijańskie

Rdzeń żydowski Testamentów XII Patriarchów obejmował przede wszystkim: 
(1) nauki etyczne w formie przestróg i przykazań moralnych, zakorzenione 
w tradycji mądrościowej judaizmu oraz (2) wizje apokaliptyczne odnoszące 
się do eschatologii Izraela, Mesjasza (mesjaszy), nagrody dla sprawiedliwych 
i kary dla grzeszników — ukształtowane w ramach teologii Drugiej Świątyni, 
prawdopodobnie o  zabarwieniu apokaliptycznym pokrewnym literaturze 
qumrańskiej i  henochicznej. Interpolacje chrześcijańskie natomiast na-
jpewniej dotyczą (3) szczegółowych proroctw mesjańskich, które wydają się 
jawnie odnosić do Jezusa Chrystusa i wydarzeń z Ewangelii, takich jak nar-
odzenie z Dziewicy (Iz 7, 14; Mi 5, 1), wcielenie Boga w człowieku (Iz 9, 5–6), 
męka na krzyżu, zmartwychwstanie (Iz 53, 5–6. 9–11; Ps 22, 17–18; Za 12, 10), 
rozlanie Ducha na narody (Jl 2, 28–29), zniesienie ofiar świątynnych (Dn 9, 27; 
Ps 40, 7–8) itp. W niniejszej części artykułu dokonamy porównania wersji 
greckiej, ormiańskiej, słowiańskiej oraz qumrańskich fragmentów, by zobra-
zować, które treści należą do której warstwy.

Etyka i nauki moralne — zgodność z judaizmem Drugiej Świątyni

Część moralno-dydaktyczna Testamentów XII Patriarchów jest rozbudowana 
i różnorodna. Każdy z patriarchów przekazuje swoim synom inne przestrogi, 



  118

Adrian Mętel

często powiązane z własnymi przeżyciami. Na przykład Ruben przestrzega 
przed grzechem zmysłowości na przykładzie swojego upadku z Bilhą. Symeon 
przed zazdrością, której uległ wobec Józefa. Lewi prezentuje idealny obraz 
kapłaństwa. Juda ostrzega przed pijaństwem i rozwiązłością, wspominając 
swój grzech z Tamar. Dan piętnuje gniew i kłamstwo, zaś Naftali nakłania do 
naturalnej dobroci i przebaczenia. Gad do unikania nienawiści, Aser do un-
ikania dwulicowości. Issachar chwali pracowitość i prostotę, a Zabulon uczy 
współczucia dla słabych. Józef jest przykładem czystości i wiary, a Beniamin 
zaleca umiarkowanie i miłość braterską.

Treści te w żaden sposób nie kolidują z etyką judaistyczną — przeciwnie, 
wykazują z nią głęboką ciągłość. Można wskazać liczne paralele do Biblii he-
brajskiej, literatury mądrościowej, a także pism qumrańskich bądź też innych 
apokryfów. Na przykład:

1.	 W Testamencie Rubena i Testamencie Dana pojawia się motyw o dwóch 
duchach działających w człowieku — duchu prawdy i duchu fałszu.

Γνῶτε οὖν, τέκνα μου, ὅτι δύο πνεύματα ἐφορά τὸν ἄνθρωπον, πνεῦμα ἀληθείας καὶ 

πνεῦμα πλάνης… (TestRub 2, 7–10)8.

Καὶ νῦν, τέκνα μου, φυλάξατε ἐντολὰς Κυρίου… ἀπόστητε ἀπὸ θυμοῦ καὶ μισήσατε τὸ 

ψεῦδος, ἵνα Κύριος κατοικῇ ἐν ὑμῖν καὶ Βελίαρ φεύγῃ ἀφ’ ὑμῶν. Ἀληθεύετε ἕκαστος πρὸς 

τὸν πλησίον αὐτοῦ… ἀγαπᾶτε τὸν Κύριον διὰ πάσης τῆς ζωῆς ὑμῶν, καὶ ἀγαπᾶτε ἀλλήλους 

καὶ εὐεργετεῖτε ἀλλήλους (TestDan 5, 1–6)9.

	 Jest to bardzo zbliżone do doktryny Dwóch Duchów znanej z Reguły 
Zrzeszenia z Qumran (1QS III–IV), gdzie również mówi się o dwóch 
zasadach — światłości i ciemności — wpływających na serce człowieka. 
Takie pojęcie nie ma znamion chrześcijańskich (w tekstach nowotesta-
mentowych nie występuje wprost), natomiast było rozpowszechnione 
w teologii judaizmu Drugiej Świątyni10.

8	 Nie zachował się żaden fragment z Qumran dotyczący Rubena; wersja ormiańska w tym względzie 
ściśle odpowiada wersji greckiej. 

9	 Tekst ormiański jest w tym fragmencie zasadniczo taki sam.
10	 V. Hillel, Demonstrable instances of the use of sources in the Pseudepigrapha, w: Dead Sea scrolls: Texts 

and context, ed. C. Hempel, Leiden 2010, s. 335–337 (Studies on the Texts of the Desert of Judah, 90); 
T. de Bruin, The great controversy: the individual’s struggle between good and evil in the Testaments of the 



119 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

2.	 W Testamencie Asera 6, 4–6 bohater testamentu nakazuje swym dzie-
ciom okazywać miłosierdzie we wszystkim i  być dobrym dla każde-
go, a  zwłaszcza „nie odwracać się plecami do ubogiego” i  dzielić się 
chlebem z głodnym. 

ἐν παντὶ ἐλεεῖτε καὶ πάντοτε ἀγαθοποιεῖτε, μάλιστα δὲ μηδενὶ πτωχῷ μὴ ἀποστρέψητε τὰ 

νῶτα ὑμῶν, καὶ κλάσμα τοῦ ἄρτου δότε πεινῶντι… (TestAs 6, 4–6)11.

	 Ta nauka to echo biblijnych wezwań o miłosierdzie (Iz 58, 7: „Łam swój 
chleb głodnemu”), przystaje ona także do etosu esseńczyków, którzy 
wedle Filona z  Aleksandrii cenili wspólnotę dóbr i  pomoc potrzebu-
jącym12. Powyższe treści nie sugerują jednoznacznie chrześcijańskiej 
redakcji. Jest to raczej uniwersalna cnota judeochrześcijańska w żaden 
sposób niewykraczająca poza judaizm (podobne zalecenia znajdziemy 
u Syracha czy w Testamencie Hioba)13.

3.	 Testament Naftalego, zarówno w wersji greckiej, jak i hebrajskiej qum-
rańskiej, zawiera złotą zasadę etyczną w formie negatywnej: „czego 
sam nienawidzisz, tego nie czyń innym” (TestNef 2, 6)14.

Ὃ μισεῖς, μηδενὶ ποιήσῃς (TestNef 2, 6)15.

.‎(4Q215 frag. 1) אל תעשה לאיש את אשר שנאת 

	 Jest to oczywiście zasada wywodząca się z  tradycji żydowskiej (por. 
Talmud, Szabat 31a, gdzie Hillel formułuje ją podobnie), znana też 

Twelve Patriarchs and in their Jewish and Christian contexts, Göttingen 2015, s. 85 (Novum Testamentum 
et Orbis Antiquus, 106).

11	 To napomnienie etyczne jest obecne we wszystkich wersjach — greckiej, ormiańskiej, cerkiewn-
osłowiańskiej — bez znaczących różnic.

12	 Philo of Alexandria, „Every good man is free” and „Hypothetica” (apud Eusebius, Praeparatio Evangelica 
8.11.10), w: The works of Philo: Complete and unabridged, transl. by C. D. Yonge, Peabody 2001; G. Vermes, 
The complete Dead Sea scrolls in English, rev. ed., London 2010, s. 131.

13	 F. Mirguet, An early history of compassion: Emotion and imagination in Hellenistic Judaism, Cambridge 
2017, s. 230–233.

14	 H. W. Hollander, M. de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 418; G. B. King, The ‘negative’ 
golden rule, „The Journal of Religion” 8 (1928) no. 2, s. 268–270.

15	 Ta „negatywna złota zasada” pojawia się zarówno w tekście greckim, jak i w hebrajskim fragmencie 
Księgi Naftalego z Qumran.



  120

Adrian Mętel

z Didache i Ewangelii (Mt 7, 12). Chrześcijaństwo ją przejęło, ale jej nie 
wymyśliło. Jej obecność dowodzi raczej zakorzenienia Testamentów 
we wspólnym moralnym dziedzictwie biblijnym16.

4.	 Testament Lewiego 9 i 13 kładzie nacisk na przestrzeganie Prawa Mo-
jżeszowego, czystość rytualną i  unikanie kontaktu z  nieczystością. 
Lewi nakazuje swoim synom pilnie zachowywać wszystkie przepisy 
Tory, bo tylko tak utrzymają kapłaństwo i będą błogosławieni. Wersja 
grecka ma tu wyraźne odwołania do ofiar i świątyni17. Wydaje się, że 
żaden chrześcijański autor (interpolator) raczej nie dodawałby wezwań 
do przestrzegania Prawa. Dlatego też w pewnym stopniu wskazuje to 
na typowo żydowski charakter tych partii18.

Nawet tam, gdzie Testamenty przypominają treści znane z nauk Jezusa, 
niekoniecznie musi to świadczyć o wpływie chrześcijańskim. Przykładowo, 
TestGad 6, 3–7 zachęca do przebaczenia braciom i nieokazywania nienawiś-
ci, gdyż nienawiść czyni duszę nieczystą i  jest jak zaraza dla ducha — zam-
iast tego zawiera takie wezwanie:„kochajcie się wzajemnie i czyńcie dobro 
jedni drugim” („ἀγαπᾶτε ἀλλήλους καὶ ἀγαθοποιεῖτε ἀλλήλους”). Brzmi to 
bardzo podobnie do chrześcijańskiej etyki miłości bliźniego, ale ma swoje 
korzenie w Torze (Kpł 19, 18: „Nie będziesz chował urazy do brata”) i naucza-
niu żydowskim. Podobnie Testament Józefa stawia Józefa jako wzór prze-
baczenia i  okazywania dobra nawet tym, którzy wyrządzili zło (TestJóz 
17–18), co znowu jest cnotą cieszącą się uznaniem i w judaizmie (por. posta-
wa Józefa opisana w Rdz 50, 21: „Ja będę was żywił, wybaczcie sobie”) oraz 
w chrześcijaństwie.

Porównując obie wersje, nie zauważa się zasadniczych różnic między 
greckim a ormiańskim tekstem w partiach dotyczących wątków etycznych. 
Przekład ormiański zazwyczaj wiernie oddaje te napomnienia, ewentualnie 
pomijając pewne redundancje. Nie wykazuje natomiast żadnej tendencji do 
usuwania lub dodawania motywów etycznych. To potwierdza, że warstwa 

16	 D. A. DeSilva, The Testaments of the Twelve Patriarchs as witnesses to pre-Christian Judaism: A re-assess-
ment, „Journal for the Study of the Pseudepigrapha” 23 (2013) no. 1, s. 50–52.

17	 H. D. Slingerland, The nature of „nomos” (law) within the Testaments of the Twelve Patriarchs, „Journal of 
Biblical Literature” 105 (1986) no. 1, s. 42–45; M. Wyrzykowski, Kapłaństwo w świetle greckiego Testa-
mentu Lewiego (14–16), „Warszawskie Studia Teologiczne” 31 (2018) nr 3, s. 42.

18	 S. Opferkuch, Der handelnde Mensch: Untersuchungen zum Verhältnis von Ethik und Anthropologie in den 
Testamenten der Zwölf Patriarchen, Berlin 2018, s. 112–18 (Beihefte zur Zeitschrift für die neutestamen-
tliche Wissenschaft, 232).



121 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

etyczna nie budziła kontrowersji i prawdopodobnie pochodzi z oryginału19. 
Podobnie tekst z Qumran — choć fragmentaryczny — wspiera autentyczność 
tej warstwy. Aramejski Dokument Lewiego natomiast akcentuje prawo 
i obrzędy, a hebrajski Naftali podkreśla cnoty i bojaźń Bożą. Zatem nie zna-
jdujemy w analizowanym tekście wyraźnych i  jednoznacznych elementów 
chrześcijańskich. Można z  dużym prawdopodobieństwem stwierdzić, że 
rdzeń moralno-dydaktyczny Testamentów XII Patriarchów jest czysto ju-
daistyczny. Nie dziwi więc też fakt, że Testament Naftalego stanowi cenne 
źródło poznawania etyki późnego judaizmu (był np. analizowany w kontekś-
cie etyki Pawłowej oraz etyki esseńskiej jako literatura pokrewna)20.

Wątki apokaliptyczne i mesjańskie — 
oryginalna wizja a redakcja chrześcijańska

Znacznie bardziej złożona jest sprawa z drugą warstwą treści — z proroctwa-
mi i  wizjami o  charakterze apokaliptyczno-mesjańskim. Testamenty XII 
Patriarchów zawierają szereg ustępów, w których patriarchowie wybiegają 
myślą w przyszłość, zapowiadając nadejście wybawienia, zmartwychwstania 
sprawiedliwych, sądu nad grzesznikami, a  także opisując figurę idealnego 
władcy z rodu Judy lub kapłana z rodu Lewiego21. Niektóre z tych proroctw 
można bez problemu odczytać w ramach judaizmu, ponieważ mesjanizm ży-
dowski również przewidywał króla Mesjasza z Judy czy odnowienie kapłańst-
wa. Inne proroctwa jednak zdają się być dosłownie wypełnione w Nowym 
Testamencie i ewidentnie sugerują motywy chrześcijańskie, takie jak: krzyż, 
Zbawiciel świata, wcielenie Boga. Poniżej przedstawiamy kluczowe fragmen-
ty i  ich porównanie w różnych wersjach, co pozwoli ocenić, które treści są 
dodane.

19	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version, s. 37–40.
20	 U. Schnelle, Apostle Paul — his life and theology, Grand Rapids 2005, s. 70–75; D. A. DeSilva, The Testa-

ments of the Twelve Patriarchs, s. 57; S. Opferkuch, Der handelnde Mensch, s. 210–215.
21	 D. Hamidović, Testaments des Douze Patriarches, w: Introduction à l ’Ancien Testament, ed. T. Römer et al., 

Genève 2004, s. 840–843.



  122

Adrian Mętel

Testament Lewiego — proroctwa o Kapłaństwie i Mesjaszu

W Testamencie Lewiego, czyli jednym z najważniejszych Testamentów — bo 
Lewi przedstawiony jest tam wręcz jako wizjoner, który wstąpił do nieba 
(rozdz. 2–5) i poznał tajemnice przyszłości — znajdują się liczne zapowiedzi 
eschatologiczne. Grecki tekst zawiera m.in. następujące elementy:

1.	 W TestLew 8–9 Lewi prorokuje o podziale jego potomstwa na trzy sta-
ny (czy też trzy okresy kapłaństwa) i o nadejściu kapłana idealnego. 
W TestLew 8, 14 czytamy: „I powstanie kapłan Najwyższy z nasienia 
mego, [Światło poznania] jak słońce wschodzące… Jego panowanie 
oświeci się światłem poznania, jak słońce dzień; i będzie wywyższony 
w świecie”.

Καὶ ἀναστήσεται ἱερεὺς μέγιστος ἐκ τοῦ σπέρματός μου, [φῶς γνώσεως] ὡς ἥλιος 

ἀνατέλλων… τὸ κράτος αὐτοῦ φωτιεῖται φωτὶ γνώσεως ὡς ὁ ἥλιος ἡμέραν, καὶ ὑψωθήσεται 

ἐν τῷ κόσμῳ (TestLew 8, 14).

Լոյս գիտութեան իբրեւ արեգակն ծագող… և բարձրացեալ լինի յաշխարհի 

(TestLew 8, 14)22.

	 Ten opis można rozumieć w kluczu judaistycznym — jako ogólną zapow-
iedź chwalebnego kapłana (może chodzić o  kapłana mesjańskiego, 

„mesjasza z Aarona” według koncepcji qumrańskiej). Wersja ormiańska 
również zawiera ten fragment, co świadczy, że należał on do pierwot-
nego tekstu. Nie ma tu jawnej chrystologii, choć chrześcijanie oczy-
wiście skłonni byli widzieć w tym proroctwie Jezusa. Jednakże sam 
tekst nie mówi nic o wcieleniu Boga ani zbawieniu pogan — pozostaje 
w ramach tradycyjnej żydowskiej wizji idealnego kapłaństwa23.

2.	 W TestLew 14 pojawia się zdanie: „I walczyć będą narody przeciwko 
kapłanowi sprawiedliwemu”, a dalej wzmianka, że ów kapłan zostanie 
nazwany imieniem.

22	 Wersja ormiańska zawiera ten werset w zasadzie w tej samej formie, co potwierdza, że jest on częścią 
tekstu oryginalnego.

23	 J. J. Collins, The scepter and the star: Messianism in light of the Dead Sea scrolls, Grand Rapids 2010, 
s. 122–124.



123 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Καὶ πολεμήσουσιν τὰ ἔθνη ἐπὶ τὸν ἱερέα τὸν δίκαιον, καὶ… (καὶ κληθήσεται ἐν ὀνόματι 

αὐτοῦ — interpretacja niejasna) …καὶ ἐν τέλει οἱ ἴδιοι υἱοὶ ἀποδοκιμάσουσιν αὐτόν (Tes-

tLew 14)24.

	 Zaraz potem następuje fraza: „A w końcu jego właśni synowie odrzucą 
go”. Niektórzy badacze uznali, że to proroctwo o odrzuceniu Chrystusa 
przez Żydów — czyli potencjalnie interpolacja chrześcijańska25. Wersja 
ormiańska zdaje się jednak również zawierać podobne zdanie (zach-
owane fragmenty wskazują, że Ormianie nie pominęli rozdz. 14). To 
stawia pytanie: czy chrześcijański redaktor włożył tę zapowiedź do 
tekstu już bardzo wcześnie (przed powstaniem przekładu ormiańsk-
iego, czyli najpóźniej w V wieku), czy też może zdanie to oryginalnie 
dotyczyło czegoś innego? Pewna interpretacja żydowska mogłaby od-
nosić te słowa np. do zdrady i odrzucenia Oniasza III przez własnych 
braci kapłanów w  II wieku p.n.e. czy innego wydarzenia z  historii 
hasmonejskiej26. Niemniej wydaje się bardziej prawdopodobne, że to 
jednak wczesnochrześcijańska glosa, wpisująca do tekstu aluzję do 
odrzucenia Jezusa („sprawiedliwego kapłana”) przez naród. Nieste-
ty brak tu wyraźnego rozstrzygnięcia — jest to przykład możliwego 
chrześcijańskiego rysu, który jednak w przeciwieństwie do innych nie 
został usunięty w wersji ormiańskiej.

3.	 TestLew 16–17 zapowiada okres odstępstwa („Twoje potomstwo zgrzeszy, 
kapłaństwo się sprzeniewierzy”) i  następującą po nim odnowę. Lewi 
mówi o tym, że „Pan powoła nowego kapłana, któremu wszystkie sło-
wa Pańskie będą objawione; wykona sąd prawdy nad ziemią w dniach 
ostatnich”. Ten motyw pojawia się też w Qumran — Dokument Lewiego 
zawiera fragment o czasach ostatecznych, ale jest urwany27. Fragment 
ten nie ma jednoznacznego chrześcijańskiego przesłania, raczej jest to 
echo proroctw jak u Malachiasza o oczyszczeniu synów Lewiego.

24	 Wersja ormiańska również zawiera podobne stwierdzenie, co sugeruje, że znajdowało się ono już 
w tekście źródłowym.

25	 H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs (second century B.C.), w: The Old Testament pseudepigrapha, 
vol. 1, ed. J. H. Charlesworth, Garden City 1983, s. 789.

26	 C. Berner, The heptadic chronologies of Testament of Levi 16–17 and their sources, „Journal for the Study 
of the Pseudepigrapha” 22 (2012) no. 1, s. 46–47.

27	 J. T. Milik, Dix ans de découvertes, s. 319–322.



  124

Adrian Mętel

Podsumowując Testament Lewiego, należy stwierdzić, że większość pro-
roctw w nim występujących można uznać za oryginalne proroctwa żydowskie 
o idealnym kapłanie i odnowie religijnej. Jedynym potencjalnie niepewnym 
elementem jest fragment o odrzuceniu kapłana przez synów (TestLew 14, 2). 
Jednak brak stanowczego dowodu, by uznać go za późniejszy — możliwe, że 
chrześcijanie jedynie reinterpretowali ten tekst, niekoniecznie go dodali. 
Z drugiej strony Howard C. Kee zalicza TestLew 14, 2 do interpolacji chrześci-
jańskich28. Wersja ormiańska i świadectwa z Qumran nie eliminują wątków 
mesjańskich z TestLew, co pokazuje, że starożytna społeczność żydowska (np. 
w Qumran) akceptowała te proroctwa jako swoje — widocznie nie brzmiały im 
one zbyt „chrześcijańsko”29.

Testament Judy — proroctwo o królu z rodu Judy

Testament Judy zawiera wizję — z pokolenia Judy wyjdzie władca, który wy-
bawi Izrael. W TestJud 24 (greckiego tekstu) Juda mówi o nadejściu gwiazdy 
z  Jakuba i  człowieka w  białych szatach — co komentatorzy wiązali z  pro-
roctwem z Lb 24, 17: „wzejdzie gwiazda z Jakuba”. Dalej jest mowa, że „Bóg 
objawi Go przez samego siebie” oraz że ów władca zjednoczy naród. Nie ma 
tam wzmianki o cierpieniu czy odkupieniu — raczej opis triumfalny. Chrześci-
janie również odnosili to do Chrystusa (gwiazda z Jakuba to dla nich symbol 
Jezusa). Wersja ormiańska zawiera ten fragment w niemal identycznej wersji. 
Co więcej, w jednym z rękopisów ormiańskich dodano tytuł „Mesjasz” przy 
tym proroctwie (ale to może być glosa). Ogólnie rzecz biorąc, TestJud nie 
wykazuje żadnych oczywistych uzupełnień chrystologicznych poza tym, co 
już istniało w Starym Testamencie (gwiazda z Jakuba to starotestamentowy 
motyw mesjański).

Ciekawszy jest natomiast ton apokaliptyczny TestJud, gdzie autor apokry-
fu wspomina o walkach pokoleń i wojnach na końcu dni. W Qumran znalezi-
ono pewien tekst (tzw. Midrasz Wajissau z 4Q252), który zawiera podobne in-
terpretacje proroctwa Jakubowego o Judzie — co sugeruje, że utwory z kręgu 
Judy miały obieg w środowisku apokaliptycznym. Ale w naszym materiale 
nie mamy dowodów na konkretne interpolacje chrześcijańskie w  TestJud. 

28	 H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 777–778.
29	 S. Opferkuch, Der handelnde Mensch, s. 301–305; F. Mirguet, An early history of compassion, s. 180.



125 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Możliwe, że redaktor chrześcijański uznał proroctwa Judy za wystarczająco 
mesjańskie i pozostawił je nietknięte.

Testament Beniamina — proroctwa o Zbawicielu i męce Mesjasza

Najwięcej wyraźnie chrystologicznego materiału znajduje się w  Testamen-
cie Beniamina. Grecki tekst zawiera bowiem fragmenty, które wprost mówią 
o cierpieniu i śmierci Mesjasza. Spójrzmy na kluczowe miejsce greckiego tek-
stu TestBen 3, 8; 9–11.

W TestBen 3, 8 (gr.) czytamy: „Przez ciebie spełni się proroctwo niebiańsk-
ie [o Baranku Bożym, Zbawicielu świata], ponieważ bez skazy On zostanie 
wydany w ręce ludzi bezprawnych, a Święty umrze za bezbożnych [przez krew 
Przymierza, dla zbawienia Izraela]”. Cała ta fraza w nawiasach kwadratowych 
zawiera oczywiste odniesienia do Chrystusa: „Baranek Boży, Zbawiciel świ-
ata” to cytat z J 1, 29, wzmianka o wydaniu bez skazy w ręce bezbożnych 
i śmierci Świętego za grzesznych to nawiązania do teologii krzyża (Rz 5, 6–8). 
Dodatkowo „przez krew Przymierza dla zbawienia Izraela” — znowu aluzja 
do ustanowienia Nowego Przymierza przez krew Jezusa (Łk 22, 20). Wersja 
ormiańska w ogóle nie zawiera tej frazy. Tekst TestBen 3, 8 (orm.) kończy się 
wcześniej, ogólną zapowiedzią spełnienia się proroctwa niebiańskiego przez 
Beniamina i nie wspomina nic o Baranku Bożym czy męczeństwie Świętego30. 
To silny dowód, że cały ten ustęp jest interpolacją chrześcijańską, obecną 
w grece (i też w słowiańskim przekładzie, bo słow. S¹ ma to samo), ale nie 
oryginalną — Ormianie tłumaczyli z  tekstu, gdzie go nie było31. Co więcej, 
Kee w swojej analizie również uznał ten fragment za chrześcijański dodatek32. 
W poniższej tabeli zestawiamy ten fragment.

30	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version, s. 30–31; J. C. O’Neill, The Lamb of God in 
the Testaments of the Twelve Patriarchs, „Journal for the Study of the New Testament” 2 (1979), s. 8.

31	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version, s. 182–185; D. A. DeSilva, The Testaments 
of the Twelve Patriarchs, s. 45–47.

32	 H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 777–78; C. K. Barrett, The Lamb of God, „New Testament 
Studies” 1 (1955) no. 3, s. 215.



  126

Adrian Mętel

Wersja Tekst oryginalny Tłumaczenie

Grecka 

(rękopisy 

grupy B)

…πληρωθῇ ἡ προφητεία ἡ ἐπουράνιος 

περὶ τοῦ ἀμνοῦ τοῦ Θεοῦ, τοῦ σωτῆρος 

τοῦ κόσμου, ὅτι ὁ ἄμωμος ὑπὸ ἀνόμων 

ἀνθρώπων προδοθήσεται, καὶ ὁ ἅγιος 

ὑπὲρ ἀνόμων ἀποθανεῖ …

…w ypełni się proroct wo niebiańskie 

o Baranku Bożym, Zbawcy świata, że bez 

skazy zostanie wydany w  ręce ludzi bez-

prawnych, i Święty umrze za bezbożnych…

Ormiańska
(brak całej frazy o Baranku Bożym; tekst 

urywa się wcześniej) 

(Wersja ormiańska pomija powyższą in-

terpolację; brak odpowiednika)

Jak pokazuje powyższe porównanie, tylko wersja grecka (i za nią słowiańs-
ka) zawiera ten chrystologiczny pasaż. Wersja ormiańska wyraźnie go pomija. 
Nie występuje on również w żadnych znanych tekstach z Qumran (co zro-
zumiałe, jako że Testamentu Beniamina nie odnaleziono wśród rękopisów 
qumrańskich). Można więc wysunąć wniosek, że fragment ten stanowi 
późniejszą interpolację, zapewne dokonaną przez chrześcijańskiego redak-
tora greckiego tekstu33. Znakomitą ilustracją tego jest fakt, że w przekładzie 
dokonanym przez Marinusa de Jongego i  współpracowników do Old Tes-
tament Pseudepigrapha (1983) zdecydowano się w  ogóle pominąć te słowa 
w głównym tekście, uznając je za glosy.

Kolejny fragment — jeszcze obszerniejszy — pochodzi z TestBen 9, 1–5. Jest 
to dramatyczna wizja, w której Beniamin opisuje: „Pan wejdzie do świątyni, 
i tam będzie zelżony; i zostanie wywyższony na drzewie (ξύλον); a zasłona 
świątyni się rozerwie; Duch Boży zstąpi na narody jak wylany ogień; On zstą-
pi do Hadesu i wstąpi z ziemi do nieba; rozumiem, jak uniżony będzie na 
ziemi i jak wspaniały w niebie”. 

Κύριος εἰσελεύσεται εἰς τὸν ναόν, καὶ ἐκεῖ ὀνειδισθήσεται· καὶ ὑψωθήσεται ἐπὶ ξύλου· καὶ 

τὸ καταπέτασμα τοῦ ναοῦ διαρραγήσεται· Πνεῦμα Θεοῦ καταβήσεται ἐπὶ τὰ ἔθνη ὡς πῦρ 

ἐκκεχυμένον· καὶ καταβήσεται εἰς ᾅδην καὶ ἀναβήσεται ἀπὸ τῆς γῆς εἰς οὐρανόν (Test-

Ben 9, 1–5)34.

33	 D. A. DeSilva, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 47.
34	 Fragment ten występuje we wszystkich znanych przekładach (greckim, słowiańskim, a nawet w tekś-

cie ormiańskim), co sugeruje, że został on dodany bardzo wcześnie, przed rozgałęzieniem tradycji 
tekstowych.



127 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Cały ten passus to wręcz streszczenie wydarzeń ewangelicznych: wejście 
do Świątyni i  zelżenie — aluzja do oczyszczenia świątyni i  odrzucenia Je-
zusa, wywyższenie na drzewie — terminologia Jana i Dziejów Apostolskich 
odnośnie krzyża (Dz 5,  30: „zawiesili Go na drzewie”), rozdarcie zasłony 
świątyni — wydarzenie opisane u synoptyków w momencie śmierci Jezusa, 
Duch wylany na narody jak ogień — wyraźna aluzja do zesłania Ducha Święte-
go w dzień Pięćdziesiątnicy (Dz 2, 3–4), zejście do Hadesu i wstąpienie do 
nieba — nauka o zstąpieniu Chrystusa do otchłani i wniebowstąpieniu. Jest 
to bodaj najbardziej oczywista interpolacja chrześcijańska w  całym tekś-
cie. Nie dziwi zatem, że zarówno Robert H. Charles, jak i  Howard C. Kee 
oraz współcześni badacze zgodnie oceniają ten fragment jako interpolację 
chrześcijańską35. Co ciekawe jednak, wydaje się, że wszystkie znane wersje 
go zawierają — grecka, słowiańska, a nawet ormiańska. Wprawdzie powyżej 
zaznaczyliśmy, że ormiańska wersja jest „mniej chrześcijańska”, to jednak 
akurat ten ustęp — o  ile wiemy — jest w  niej obecny. Jak to możliwe? Otóż 
badacze sugerują, że ów fragment był zapewne wpisany do tekstu bardzo 
wcześnie, być może przed podziałem tradycji na recenzje i  przed doko-
naniem przekładów starożytnych36. Możliwe, że to najstarsza interpolacja 
chrystologiczna, pochodząca od samego (chrześcijańskiego) redaktora, który 
kompilował Testamenty w II wieku (hipotetycznie). Dlatego występuje we 
wszystkich liniach transmisji jako integralna część. Nie zmienia to faktu, że 
treść tego proroctwa nie pozostawia wątpliwości co do swego pochodzenia. 
Testament Beniamina został tutaj użyty jako nośnik proroctwa o Jezusie, an-
alogicznie jak np. proroctwa Starego Testamentu (Iz 53) były odczytywane 
mesjanistycznie37.

Warto zauważyć, że choć ormiański tekst zawiera ten fragment, to 
zarówno Charles, jak i  Kee go kwestionują. Charles w  swoim komentarzu 
pisał, że mimo obecności we wszystkich manuskryptach należy go uważać 
za „chrześcijański komentarz w formie proroctwa” dodany do żydowskiego 

35	 R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek, s. xxix–xxx; 
H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 777; Apokryfy Starego Testamentu, red. R. Rubinkiewicz, 
Warszawa 2006, s. 43–45.

36	 R. H. Charles, The Greek versions of the Testaments of the Twelve Patriarchs, ed. from nine MSS, Oxford 
1908, s. xxv–xxvi; E. Schürer, The literature of the Jewish people in the time of Jesus, vol. 2, New York 1909, 
s. 118–120.

37	 M. Hengel, D. P. Bailey, The effective history of Isaiah 53 in the pre-Christian period, w: The Suffering Servant: 
Isaiah 53 in Jewish and Christian sources, ed. by B. Janowski, P. Stuhlmacher, Grand Rapids 2004, s. 130.



  128

Adrian Mętel

oryginału38. Potwierdza to, że krytyka wewnętrzna treści jest tu decydująca, 
a nawet brak wariantu (krótszego) nie stoi na przeszkodzie uznaniu czegoś 
za interpolację, jeśli kontekst historyczny i teologiczny to sugeruje.

Reasumując, Testament Beniamina dostarcza nam modelowego przykładu, 
jak chrześcijańscy redaktorzy dodawali do starożytnych tekstów „mów pa-
triarchów” proroctwa o Chrystusie. Od narodzenia: „narodzi się umiłowany 
Pan z dziewicy z rodu Jakuba” — „γεννήσεται Κύριος ἀγαπητὸς ἐκ παρθένου 
ἐξ οἴκου Ἰακώβ” (TestBen 11, 1), przez odrzucenie i śmierć („właśni synowie 
odrzucą go”, „wywyższony na drzewie”, „Pan umrze za grzeszników”), aż po 
zmartwychwstanie i zesłanie Ducha („zstąpi do Hadesu i wstąpi do nieba”, 

„Duch wylany na narody”)39. Tak rozbudowanych wzmianek nie ma w  żad-
nym innym fragmencie Testamentów, co sugeruje, że Beniamin — jako ostat-
ni z patriarchów — mógł zostać wykorzystany jako klamra spinająca całość 
jasnym wskazaniem na Mesjasza. Być może w pierwotnej, żydowskiej wersji 
TestBen zawierał jedynie ogólną przepowiednię zwycięstwa dobra i kary dla 
Beliala (takie aluzje istnieją), ale chrześcijański redaktor wypełnił to konk-
retną treścią ewangeliczną40.

Testament Józefa — mesjasz z pokolenia Lewiego i Judy

Wcześniej omawialiśmy już Testament Józefa 19, 11 w kontekście porównania 
grecko-ormiańskiego (zob. tabela). Przypomnijmy, grecki tekst ma tam frazę: 

„z ich nasienia powstanie Baranek Boży, który gładzi grzech świata i zbawi 
wszystkie narody, a także Izraela”, natomiast ormiański ma tylko: „z nich 
powstanie zbawienie Izraela”. Prawdopodobnie oryginalna żydowska myśl 
brzmiała po prostu, że z pokoleń Lewiego (kapłańskiego) i Judy (królewsk-
iego) przyjdzie zbawienie Izraela — co zgadza się z ideą dwóch Mesjaszy41 lub 
z ideą współdziałania mesjasza i kapłana. Chrześcijański redaktor przeksz-
tałcił to w  chrystologiczną zapowiedź Jezusa jako Baranka Bożego, który 

38	 R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek, s. xxix–xxx; 
H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 777–778.

39	 P. Kurowski, Der menschliche Gott aus Levi und Juda: Die „Testamente der zwölf Patriarchen” als Quelle 
judenchristlicher Theologie, Tübingen 2010, s. 144–150 (Texte und Arbeiten zum neutestamentlichen 
Zeitalter, 52).

40	T. de Bruin, The great controversy, s. 4.
41	 J. A. Fitzmyer, The Dead Sea scrolls and Christian origins, Grand Rapids 1997, s. 77–78; J. J. Collins, 

The scepter and the star, s. 123–124.



129 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

gładzi grzech świata (J 1, 29) oraz zbawia nie tylko Izrael, ale i pogan (uniw-
ersalistyczne poszerzenie zbawienia)42. Wersja ormiańska znowu zachowała 
krótszy wariant, potwierdzając, że wzmianka o „Baranku Bożym” jest późnie-
jsza43. Co znamienne, fraza „Baranek Boży, który gładzi grzech świata” wy-
daje się świadomym zabiegiem, który wprowadza nowotestamentowy tytuł 
do tekstu apokryficznego.

W  Testamencie Józefa znajdujemy jeszcze inny interesujący fragment. 
Mianowicie w TestJóz 19, 11–12 bohater opisuje swój proroczy sen o dwóch 
wołach i rosnącym z nich baranku. Greckie rękopisy (grupy B mss.) mają tu 
słowo „baranek” (ἀρνίον) i dopisują interpretację, że to baranek z pokolenia 
Judy44. Charles zauważał, że ormiańska wersja w tym miejscu znacząco się 
różni przede wszystkim poprzez dodanie wątku dziewicy odzianej w ornat. 
Badacz wyraził również przypuszczenie, że „baranka” być może oryginalnie 
nie było, a mogło występować tam słowo „cielec” (μόσχος)45. Jednak anal-
iza wszystkich wersji wskazuje, że akurat motyw baranka w tym śnie mógł 
należeć do oryginału, ponieważ znajdujemy takie żydowskie apokaliptyczne 
metafory. Na przykład w TestNef jest byk (cielec), który symbolizuje władcę. 
Niemniej chrześcijańska redakcja zapewne to wykorzystała, by interpretować 
owego baranka jako symbol Chrystusa (por. J 1, 29).

Testament Asera — wcielenie Boga

Na osobną wzmiankę zasługuje Testament Asera 7,  3 (gr.), w  którym zna-
jdujemy zdanie: „Najwyższy przyjdzie na ziemię jako człowiek, jedząc i pijąc 
z ludźmi, depcząc głowę smoka w wodzie”. 

Ὁ ὕψιστος ἐλεύσεται ἐπὶ τὴν γῆν ὡς ἄνθρωπος, ἐσθίων καὶ πίνων μετὰ τῶν ἀνθρώπων, 

καταπατῶν τὴν κεφαλὴν τοῦ δράκοντος ἐν τῷ ὕδατι (TestAs 7, 3).

…μη ծառայէք սատանային (TestAs 7, 3)46.

42	 P. Kurowski, Der menschliche Gott aus Levi und Juda, s. 90–92.
43	 M. E. Stone, V. Hillel, An „editio minor” of the Armenian version, s. 30–31.
44	R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek, s. 276.
45	 R. H. Charles, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s Greek, s. 276–277.
46	 Tekst ormiański zawiera w tym wersecie jedynie ogólne napomnienie.



  130

Adrian Mętel

Jest to dość enigmatyczne zdanie, ale brzmi jak połączenie motywów 
chrześcijańskich. Bóg przychodzący jako człowiek, jedzący i  pijący — to 
wyraźna aluzja do wcielenia (i może do zarzutu z Łk 7,  34: „Oto człowiek, 
żarłok i pijak”). Zdeptanie głowy smoka — echo proroctwa z Rdz 3, 15 rein-
terpretowanego mesjanistycznie. Mesjasz miażdży głowę węża — tradycja 
chrześcijańska przedstawiała Jezusa przyjmującego chrzest w  Jordanie 
jako tego, który „zdeptał głowę smoka/diabła w  wodzie”47. Wydaje się to 
być zlepek tradycji chrześcijańskich. Wersja ormiańska TestAs ten fragment 
pomija lub ukazuje go w formie znacznie skróconej. Ormianie w TestAs 7, 3 
mają jedynie konkluzję, by nie służyć szatanowi, brak natomiast wzmianki 
o Bogu-człowieku czy też smoku48. Sugeruje to, że po raz kolejny mamy do 
czynienia z chrześcijańską interpretacją. Większość badaczy przychyla się 
do uznania tego za interpolację (zwłaszcza że wzmianka o  jedzeniu i piciu 
jak człowiek wygląda na świadomy dodatek antydoketyczny w epoce patr-
ystycznej). Wydaje się, że późny redaktor chrześcijański wprowadził tutaj 
aluzję do wcielenia Logosu oraz triumfu Chrystusa nad szatanem, być może 
czerpiąc z tradycji interpretacyjnej Księgi Rodzaju (3, 15).

Podsumowanie analizy porównawczej

Zestawienie powyższych przykładów prowadzi do następujących wniosków:
1.	 Judaistyczny rdzeń Testamentów XII Patriarchów obejmuje liczne pro-

roctwa mesjańskie i apokaliptyczne, ale są one sformułowane w katego-
riach typowych dla literatury Drugiej Świątyni. Przykładowo, oczeki-
wany jest kapłan doskonały z rodu Lewiego i władca z rodu Judy, którzy 
zaprowadzą sprawiedliwość — co odpowiada qumrańskiej idei dwóch 
Mesjaszy (Mesjasza Aarona i  Mesjasza Izraela)49. Oryginalny tekst 
kładł nacisk na zbawienie Izraela (narodu wybranego) i  odnowienie 

47	 R. E. Brown, An introduction to New Testament Christology, New York 1999, s. 294–295; H. Blocher, In the 
beginning: The opening chapters of genesis, Downers Grove 1997, s. 58–60.

48	 H. C. Kee, Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 789; por. tekst ormiański u Stone’a.
49	 H.-W. Kuhn, Enderwartung und gegenwärtiges Heil: Untersuchungen zu Struktur und Funktion der frühjü-

dischen Apokalyptik, Göttingen 1966, s. 69–71; J. J. Collins, The scepter and the star, s. 122–124; J. A. Fitz-
myer, The Dead Sea scrolls, s. 77–78.



131 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

przymierza. Wizje były niekiedy obrazowe (gwiazdy, byki, baranki, drze-
wo itp.), ale mogły być zrozumiane całkowicie w ramach judaizmu.

2.	 Chrześcijańskie interpolacje koncentrują się na konkretyzacji tych pro-
roctw w odniesieniu do osoby Jezusa Chrystusa i wydarzeń z Jego życia. 
Tam, gdzie oryginał mówił ogólnie o zbawieniu Izraela, redaktor dop-
isał „Zbawiciel świata” (uniwersalistyczne poszerzenie zbawienia na 
wszystkie narody). Tam, gdzie mowa była o zwycięstwie Mesjasza nad 
złem, dopisano szczegół o ukrzyżowaniu („wywyższony na drzewie”), 
śmierci (rozdarcie zasłony, zstąpienie do Hadesu) i zmartwychwstaniu 
(„wstąpi z ziemi do nieba”). Tam, gdzie widać było postać idealnego 
kapłana czy proroka, dodano wzmiankę, że zostanie on odrzucony 
i zabity, co idealnie pasuje do losu Jezusa. Tam, gdzie chodziło o Mes-
jasza, doprecyzowano: Bóg przyjdzie jako człowiek — podkreślając dok-
trynę wcielenia. Te dodatkowe elementy jasno odzwierciedlają wiarę 
chrześcijańską redaktorów50.

3.	 Wersja ormiańska okazuje się narzędziem niezwykle pomocnym przy 
rozdzieleniu warstw tekstu. W niemal wszystkich przypadkach (z wy-
jątkiem najwcześniejszej obszernej interpolacji w  TestBen, której 
Ormianie nie usunęli) przekład ormiański pomija elementy chrysto-
logiczne. Różnice grecko-ormiańskie wskazane wyżej nie pozostawia-
ją wątpliwości, że Baranek Boży, Zbawca świata, krew przymierza za 
grzechy, ukrzyżowanie Pana i rozdarcie zasłony — to wszystko dodat-
ki późniejsze, zapewne wplecione do greckiego tekstu między II a IV 
wiekiem n.e. (przed przedostaniem się tekstu na Słowiańszczyznę i do 
armeńskiej wersji — niektóre przed, niektóre po).

4.	 Wersja słowiańska generalnie zgadza się z grecką w tych interpolacjach 
(czasem ma nawet drobne własne dodatki, jak antyżydowskie komen-
tarze, np. w S¹ po TestRub 6, 12 dopisano potępienie Żydów). To pot-
wierdza, że słowiański przekład (powstał ok. X wieku) wykonano już 
z tekstu ukształtowanego przez redakcję chrześcijańską.

5.	 Fragmenty z Qumran (Aramejski Lewi, Hebrajski Naftali) pełnią rolę 
kontrolną. Pokazują, że w oryginalnej tradycji żydowskiej wątki mes-
jańskie były obecne, ale sformułowane inaczej. Na przykład w  Qum-
ran Naftali silnie uwypuklono mesjasza kapłańskiego i królewskiego, 

50	 P. Kurowski, Der menschliche Gott aus Levi und Juda, s. 148; T. de Bruin, The great controversy, s. 99–102.



  132

Adrian Mętel

a pominięto rolę Józefa — w greckim tekście natomiast widać połączenie 
obu ról w jednym Mesjaszu Jezusie (bo dla chrześcijan Jezus jest i kapła-
nem, i królem, i prorokiem jednocześnie). Można więc powiedzieć, że 
chrześcijańska redakcja „scaliła” dwie odrębne linie oczekiwań mesjańs-
kich w jedną postać Chrystusa — zgodnie ze swoją teologią, wedle której 
Jezus spełnia wszystkie starotestamentowe typy mesjańskie51.

6.	 Dotychczasowe badania nie wykazały, by chrześcijańscy interpo-
latorzy dodawali nowe materiały typu etycznego czy halachiczne-
go — przeciwnie, te partie pozostały nietknięte. Moralne napomnienia 
Testamentów nie budziły sprzeciwu ani konieczności korekty (są one 
przecież zgodne z nauczaniem Jezusa i wczesnego Kościoła, który prze-
jął wiele z etyki judaizmu). Można wręcz zauważyć tendencję odwrot-
ną: niektóre bardzo „żydowskie” akcenty mogły zostać złagodzone lub 
pominięte w  tradycji chrześcijańskiej, choć zasadniczo cały katalog 
cnót i  występków pozostał52. Chrześcijańskich redaktorów intereso-
wało przede wszystkim uczynienie z  Testamentów XII Patriarchów 
księgi proroczej o Jezusie — prawdopodobnie po to, by użyć jej w spo-
rach z Żydami (jako dowodu, że patriarchowie przepowiedzieli Chrys-
tusa) lub w umocnieniu wiary chrześcijan pochodzenia żydowskiego53.

Nasza hipoteza badawcza zakładała możliwość rekonstrukcji żydowsk-
iego rdzenia przez porównanie wersji. Przeprowadzone analizy ją potwi-
erdzają — dzięki konfrontacji tekstów greckich z ormiańskimi oraz wglądowi 
w fragmenty semickie z Qumran jesteśmy w stanie wyodrębnić z dużą dozą 
pewności elementy oryginalne i  interpolowane. W oryginale Testamentów 
XII Patriarchów — powstałym prawdopodobnie w II wieku p.n.e. w środow-
isku pobożnych Żydów apokaliptycznych — znajdowały się nauki moralne 
o  cnotach i  grzechach, przestrogi zgodne z  Torą i  mądrością oraz proroct-
wa o przyszłym wybawieniu Izraela przez Mesjasza (nawet dwóch Mesjaszy, 
zgodnie z tradycją z Qumran) z pokoleń Judy i Lewiego. Te proroctwa były 
wyrażone w formie symbolicznej i ogólnej (np. słońce i księżyc w wizji Naf-
talego jako obrazy przyszłego mesjańskiego kapłana i króla). W okresie wcz-
esnego chrześcijaństwa, gdy tekst ten znalazł się w rękach judeochrześcijan, 

51	 J. J. Collins, The scepter and the star, s. 124; D. A. DeSilva, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 62–64.
52	 D. A. DeSilva, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 53; S. Opferkuch, Der handelnde Mensch, 

s. 278–281.
53	 P. Kurowski, Der menschliche Gott aus Levi und Juda, s. 45–50.



133 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

dokonano w nim serii interpolacji interpretacyjnych — chrześcijańskie glo-
sy przemieniły niejasne wizje w konkretne proroctwa o Jezusie Chrystusie. 
W ten sposób Testamenty XII Patriarchów stały się świadectwem „zapowied-
zi Chrystusa” rzekomo wypowiedzianych jeszcze przez synów Jakuba.

Wnioski

Przeprowadzona analiza pozwala wypełnić istotną lukę w  badaniach nad 
Testamentami XII Patriarchów, ukazując stosunkowo klarowny obraz dwu-
warstwowej struktury tego dzieła: pierwotnego rdzenia judaistycznego oraz 
nałożonej nań warstwy interpolacji chrześcijańskich. Główne ustalenia ar-
tykułu można podsumować następująco:

1.	 Testamenty XII Patriarchów w  swojej zasadniczej treści należą do 
literatury okresu Drugiej Świątyni. Język, idee etyczne i  apokalip-
tyczne, a nawet specyficzne motywy teologiczne (jak koncepcja dwóch 
Mesjaszy czy nawiązania do Księgi Henocha) sytuują je w kontekście 
judaizmu hasmonejskiego i  esseńskiego, datując je na okres około 
II–I wieku p.n.e. Rękopisy z Qumran dostarczyły bezpośredniego pot-
wierdzenia historycznego istnienia fragmentów tych tekstów w tam-
tym okresie. Oznacza to, że dawny pogląd sceptyczny, traktujący Tes-
tamenty wyłącznie jako wytwór chrześcijański, jest nie do utrzymania. 
Chrześcijanie byli zaangażowani w transmisję i redakcję, ale korzystali 
z dziedzictwa starszego od nich.

2.	 Główna treść moralna Testamentów — katalogi cnót, grzechów, napom-
nienia do pobożności, miłosierdzia, czystości i sprawiedliwości — nie 
nosi śladów chrześcijańskiej redakcji. Jest w pełni zgodna z etyką ju-
daistyczną i paralelna do nauk znanych z innych źródeł (Biblia hebrajs-
ka, apokryfy, Qumran). Wersje tekstu nie wykazują różnic w tych par-
tiach, co sugeruje, że chrześcijańscy kopiści widzieli w nich przesłanie 
uniwersalne i w nie nie ingerowali. Oryginalne Testamenty stanowią 
zatem cenne źródło do rekonstrukcji późnożydowskiej teologii moral-
nej — wskazują na ciągłość między judaizmem a  chrześcijaństwem 
w obszarze etyki (co zresztą zauważono, analizując np. paralele między 
Testamentami a listami Pawła).

3.	 Elementy apokaliptyczne i mesjańskie oryginału zostały w większości 
przekształcone lub uzupełnione przez redakcję chrześcijańską. Tam, 



  134

Adrian Mętel

gdzie patriarcha prorokował o  „zbawieniu” czy „świetle poznania”, 
późniejszy interpolator doprecyzował: Zbawiciel, Baranek Boży, Mes-
jasz. Tam, gdzie mowa była o nadejściu Pana, dodano: „Bóg przyjdzie jako 
człowiek”. Gdzieniegdzie dopisano całe wyimki właściwie streszczające 
Ewangelię (najjaskrawszy przykład: TestBen 9, 3–5). Dzięki porównaniu 
wersji (zwłaszcza pomiędzy tekstem greckim a ormiańskim) udało się 
z wysokim stopniem pewności zidentyfikować te chrześcijańskie inter-
polacje i wydzielić je od warstwy oryginalnej. Nasza hipoteza, że anal-
iza porównawcza umożliwi taką rekonstrukcję, została potwierdzo-
na — warianty tekstowe i różnice w tradycji tłumaczeń wiernie odbiły 
proces rozwoju tekstu, ujawniając, co jest dodatkiem.

4.	 Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów XII Patriarchów 
prowadzi do obrazu dzieła, które pierwotnie koncentrowało się na 
losach narodu Izraela: moralnym życiu poszczególnych pokoleń (sym-
bolizowanych przez patriarchów), eschatologicznym wybawieniu tego 
narodu przez Bożego wysłańca (Mesjasza królewskiego) oraz odnow-
ieniu kapłaństwa (Mesjasza kapłańskiego). Nauki etyczne mają służyć 
przygotowaniu Izraela na ten czas ostatecznej próby — stąd akcent 
na cnoty jak prawda, sprawiedliwość, miłosierdzie oraz na jedność 
braterską (każdy patriarcha napomina swoje pokolenie, by unikało 
dawnych grzechów i  trwało w  bojaźni Bożej). Ten oryginalny prze-
kaz ma duże znaczenie dla zrozumienia duchowości grup, które go 
wytworzyły — być może związanych z  kręgami esseńskimi. W  Testa-
mentach pobrzmiewają echa podobnych trosk, co w regule wspólno-
ty z  Qumran: walka duchowa dobra ze złem, oczekiwanie rychłego 
nawiedzenia przez Pana, podkreślenie czystości rytualnej (zwłaszcza 
u Lewiego) i moralnej, a także specyficzna interpretacja historii ple-
mion Izraela jako pouczenia moralnego (np. silna krytyka grzechów 
pokoleń Dana czy Symeona, które według tekstu skutkują problemami 
ich następców). Na tle literatury Drugiej Świątyni Testamenty XII Pa-
triarchów jawią się jako interesująca synteza mądrościowego naucza-
nia etycznego z apokaliptyczną eschatologią — tzn. łączą zalecenia co 
do codziennego życia z perspektywą końca dziejów i sądu Bożego.

5.	 Chrześcijańscy redaktorzy przekształcili jednak ten przekaz, nadając 
mu nowy wymiar. Dodane interpolacje uczyniły z patriarchów swoiste-
go rodzaju proroków Chrystusa, zapowiadających Jego przyjście, śmierć 
i zbawczą misję. W rezultacie w tradycji chrześcijańskiej Testamenty 



135 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

XII Patriarchów zaczęto odczytywać niemal jak część historii zbawie-
nia — stąd np. cytowania przez niektórych Ojców Kościoła (Tertulian 
prawdopodobnie cytuje TestBen w  polemice z  Marcjonem)54. Warto 
jednak zauważyć, że dzieło to nie zyskało powszechnego autorytetu 
wśród Ojców — być może właśnie z powodu wątpliwości co do jego po-
chodzenia (ostatecznie nie weszło do kanonu). Niemniej było znane, ko-
piowane i — jak pokazuje przykład przekładu słowiańskiego — wykorzy-
stywane także do celów polemicznych (późniejsze glosy antyżydowskie).

Konkludując, niniejsze studium potwierdza, że krytyczna analiza tekstu-
alna i porównawcza Testamentów XII Patriarchów jest kluczem do rozdziele-
nia ich skomplikowanej tradycji na elementy oryginalne i wtórne. Uzyskany 
dzięki temu obraz pozwala docenić Testamenty jako świadectwo późnoży-
dowskiej pobożności, zawierające unikalne połączenie etyki i apokaliptyki, 
a zarazem zrozumieć sposób, w  jaki pismo to zostało zaadaptowane przez 
wczesne chrześcijaństwo. Artykuł ten miał za zadanie wypełnić lukę w lit-
eraturze przedmiotu, oferując usystematyzowany przegląd dowodów za 
żydowskim rdzeniem Testamentów XII Patriarchów oraz przykładów inter-
polacji chrześcijańskich popartych materiałem porównawczym z  różnych 
wersji językowych i źródeł manuskryptalnych. Wyniki badań potwierdziły 
postawioną hipotezę badawczą i mogą stanowić punkt wyjścia do dalszych 
prac — np. przygotowania krytycznej edycji Testamentów z  rozdzieleniem 
warstw redakcyjnych, a także szerszych studiów nad teologią tego utworu 
zarówno w kontekście judaizmu, jak i w recepcji chrześcijańskiej. 

Bibliografia

Apokryfy Starego Testamentu, red. R. Rubinkiewicz, Warszawa 2006.
Barrett C. K., The Lamb of God, „New Testament Studies” 1 (1955) no. 3, s. 210–218.
Bazyliński S., Wprowadzenie do studium Pisma Świętego, wydanie drugie popraw-

ione, uzupełnione i poszerzone; apendyks opracował A. Kubiś, Kielce 2019.
Berner C., The heptadic chronologies of Testament of Levi 16–17 and their sources, 

„Journal for the Study of the Pseudepigrapha” 22 (2012) no. 1, s. 40–52, https://
doi.org/10.1177/0951820712458632.

54	 M. de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs, s. 131–133.



  136

Adrian Mętel

Blocher H., In the beginning: The opening chapters of genesis, Downers Grove 1997.
Brown R. E., An introduction to New Testament Christology, New York 1999.
Bruin T. de, The great controversy: the individual’s struggle between good and evil in 

the Testaments of the Twelve Patriarchs and in their Jewish and Christian contexts, 
Göttingen 2015 (Novum Testamentum et Orbis Antiquus, 106).

Charles R. H., The Greek versions of the Testaments of the Twelve Patriarchs, ed. from 
nine MSS, Oxford 1908.

Charles R. H., Testaments of the Twelve Patriarchs, w: Encyclopædia Britannica, 
vol. 26, Cambridge 1911, s. 666–668.

Charles R. H., The Testaments of the Twelve Patriarchs: Translated from the Editor’s 
Greek Text and edited with introduction, notes and indices, London 1913.

Collins J. J., The scepter and the star: Messianism in light of the Dead Sea scrolls, 
Grand Rapids 2010.

Deane W. J., Pseudepigrapha: An account of certain apocryphal sacred writings of the 
Jews and early Christians, Edinburgh 1891.

DeSilva D. A., The Testaments of the Twelve Patriarchs as witnesses to pre-Chris-
tian Judaism: A re-assessment, „Journal for the Study of the Pseudepigrapha” 
23 (2013) no. 1, s. 21–68, https://doi.org/10.1177/0951820713502411.

Fitzmyer J. A., The Dead Sea scrolls and Christian origins, Grand Rapids 1997.
Greenfield J. C., Stone M. E., Eshel E., The Aramaic Levi document: Edition, transla-

tion, commentary, Leiden–Boston 2004 (Studia in Veteris Testamenti Pseude-
pigrapha, 19).

Hamidović D., Testaments des Douze Patriarches, w: Introduction à l’Ancien Testa-
ment, ed. T. Römer et al., Genève 2004, s. 840–843.

Hengel M., Bailey D. P., The effective history of Isaiah 53 in the pre-Christian pe-
riod, w: The Suffering Servant: Isaiah 53 in Jewish and Christian sources, ed. by 
B. Janowski, P. Stuhlmacher, Grand Rapids 2004, s. 75–146.

Hillel V., Demonstrable instances of the use of sources in the Pseudepigrapha, w: Dead 
Sea scrolls: Texts and context, ed. C. Hempel, Leiden 2010, s. 325–38 (Studies on 
the Texts of the Desert of Judah, 90).

Hollander H. W., Jonge M. de, The Testaments of the Twelve Patriarchs: A commen-
tary, Leiden 1985.

Jonge M. de, The Testaments of the Twelve Patriarchs: Christian and Jewish; 
a hundred years after Friedrich Schnapp, „Nederlands Theologisch Tijdschrift” 
39 (1985), s. 265–275.



137 

Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów...

Kee H. C., Testaments of the Twelve Patriarchs (second century B.C.), w: The Old 
Testament pseudepigrapha, vol. 1, ed. J. H. Charlesworth, Garden City 1983, 
s. 775–828.

King G. B., The ‘negative’ golden rule, „The Journal of Religion” 8 (1928) no. 2, 
s. 268–79.

Kuhn H.-W., Enderwartung und gegenwärtiges Heil: Untersuchungen zu Struktur 
und Funktion der frühjüdischen Apokalyptik, Göttingen 1966.

Kurowski P., Der menschliche Gott aus Levi und Juda: Die „Testamente der zwölf 
Patriarchen” als Quelle judenchristlicher Theologie, Tübingen 2010 (Texte und 
Arbeiten zum neutestamentlichen Zeitalter, 52).

McClintock J., Strong J., Testaments of the Twelve Patriarchs, w: Cyclopædia of 
Biblical, theological, and ecclesiastical literature, vol. 10, New York 1880, s. 27.

Milik J. T., Dix ans de découvertes dans le désert de Juda, Paris 1957.
Mirguet F., An early history of compassion: Emotion and imagination in Hellenistic 

Judaism, Cambridge 2017.
O’Neill J. C., The Lamb of God in the Testaments of the Twelve Patriarchs, „Jour-

nal for the Study of the New Testament” 2 (1979), s.  2–30, https://doi.
org/10.1177/0142064X7900100201.

Opferkuch S., Der handelnde Mensch: Untersuchungen zum Verhältnis von Ethik und 
Anthropologie in den Testamenten der Zwölf Patriarchen, Berlin 2018 (Beihefte 
zur Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft, 232).

Philo of Alexandria, „Every good man is free” and „Hypothetica”, w: The works of 
Philo: Complete and unabridged, transl. by C. D. Yonge, Peabody 2001.

Schnelle U., Apostle Paul — his life and theology, Grand Rapids 2005.
Schürer E., The literature of the Jewish people in the time of Jesus, vol. 2, New York 

1909.
Slingerland H. D., The nature of „nomos” (law) within the Testaments of the Twelve 

Patriarchs, „Journal of Biblical Literature” 105 (1986) no. 1, s. 39–48, https://
doi.org/10.2307/3261109.

Stone M. E., Hillel V., An „editio minor” of the Armenian version of the Testaments of 
the Twelve Patriarchs, Leuven 2012 (Hebrew University Armenian Studies, 11).

Vermes G., The complete Dead Sea scrolls in English, Revised edition, London 2010.
Wyrzykowski M., Kapłaństwo w  świetle greckiego Testamentu Lewiego (14–16), 

„Warszawskie Studia Teologiczne” 31 (2018) nr 3, s.  30–44, https://doi.
org/10.30439/WST.2018.3.2.





rocznik 57 • 2025 • strony 139–158

Historia artykułu • Zgłoszony: 27 sierpnia 2025 • Zaakceptowany: 15 października 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Wojciech Węgrzyniak

	K https://orcid.org/0000-0001-5696-304X

  wojciech.wegrzyniak@upjp2.edu.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?

	' https://doi.org/10.15633/acr.5707

https://ror.org/0583g9182


  140

Wojciech Węgrzyniak

Abstrakt

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?

Celem artykułu jest ustalenie jak najbardziej precyzyjnej liczby osób, które w Starym Testamen-
cie nosiły imię Abdiasz. Publikacje podają różne liczby, stąd najpierw została omówiona kwestia 
różnych form tego samego imienia, a następnie każda z tych postaci została przeanalizowana pod 
kątem ewentualnej tożsamości z innymi postaciami noszącymi to samo imię. 

Słowa kluczowe: Abdiasz, prorok, Stary Testament

Abstract

How many Obadiah in the Old Testament?

The aim of the article is to determine the most precise number of people who were called Obadiah in 
the Old Testament. The publications give dif ferent numbers, so first the issue of dif ferent forms of 
the same name was discussed, and then each of these characters was analyzed in terms of possible 
similarities with other characters bearing the same name. 

Keywords: Obadiah, prophet, Old Testament



141 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

Komentatorzy Księgi Abdiasza, zastanawiając się, kim był autor najkrótszej 
księgi prorockiej, zazwyczaj podają, ile osób w Starym Testamencie nosiło 
takie samo imię jak prorok Abdiasz. Liczba ta jednak nie jest stała i różnice 
są dosyć znaczące. Mówi się, że takich osób było cztery1, osiem2, dziesięć3, 
jedenaście4, dwanaście (lub tuzin)5, około tuzina6, przynajmniej dwanaście7, 
trzynaście8, około trzynaście z Biblii i znalezisk pozabiblijnych9 oraz ogólnie 
wiele osób10.

Celem niniejszego artykułu będzie ustalenie najbardziej precyzyjnej liczby 
różnych osób, które w Starym Testamencie nosiły imię Abdiasz.

1	 Por. C. Trochon, Les petits prophètes, Paris 1883, s. 193. Według autora, oprócz proroka, są to: zarządca 
Achaba (1 Krl 18, 3), kapłan Jeszmaji (1 Krn 27, 49), lewita z rodu Merrari (2 Krn 34, 12 [lub 42]). O cz-
terech postaciach wspomina też J. Shulam, Obadiah: Prophetic redemption of the Sephardim, https://
netivyah.org/obadiah-prophetic-redemption-of-the-sephardim/ (29.08.2023). 

2	 Por. H. W. Wolff, Obadiah and Jonah, Minneapolis 1986, s. 44.
3	 Por. M. Varšo, Abdiáš, Jonáš, Micheáš, Trnava 2010, s. 35.
4	 Por. J. Wehrle, Prophetie und Textanalyse: Die Komposition Obadja 1–21 interpretiert auf der Basis text-

linguistischer und semiotischer Konzeptionen, Sankt Ottilien 1987, s. 336. O 11 osobach piszą też José 
M. Ábrego de Lacy oraz Ursula Struppe. Zob. J. M. Ábrego De Lacy, I libri profetici, Torino 1996, s. 163; 
U. Struppe, Das Bücher Obadja, Jona, Stuttgart 1996, s. 13.

5	 Por. P. C. Craigie, Psalms 1–50, Dallas 1984, s. 195; M. M. Pazdan, Obadiah, w: The Collegeville Bible com-
mentary, eds. D. Bergant, R. J. Karris, Collegeville 1989, s. 586; J. M. Kennedy, Obadiah (person), w: The 
Anchor Bible dictionary, t. 5, ed. D. N. Frieedman, New York 1992, s. 1–2; P. R. Raabe, Obadiah, New York 
[et al.] 1996, s. 96; M. A. Sweeney, The twelves prophets, Collegeville 2000, s. 280; Y. Beasley, Joel, Obadiah, 
and Micah, Jerusalem 2024, s. 115.

6	 Por. G. A. Buttrick, Lamentations, Ezekiel, Daniel, Hosea, Joel, Amos, Obadiah, Jonah, Micah, Nahum, Hab-
akkuk, Zephaniah, Haggai, Zechariah, Malachi, New York–Nashville 1956, s. 857; L. C. Allen, The books of 
Joel, Obadiah, Jonah, and Micah, Grand Rapids 1976, s. 136.

7	 Por. K. L. Barker, J. R. III Kohlenberge, Zondervan NIV Bible commentary, vol. 1: Old Testament, Grand 
Rapids 1994, s. 1454; T. Longman, R. B. Dillard, An introduction to the Old Testament, Grand Rapids 1994, 
s. 436.

8	 Por. B. K. Smith, F. S. Page, Amos, Obadiah, Jonah, Nashville 1995, s. 173; D. I. Block, Obadiah. The kingship 
belongs to YHWH, Grand Rapids 2013, s. 29; E. A. Philips, Obadiah, Jonah and Micah, London 2022, s. 13; 
D. Epp-Tiessen, Joel, Obadiah, Micach, Harissonburg 2022, s. 96.

9	 Por. C.-A. Keller, Abdias, w: Osée. Joël, Abdias, Jonas. Amos, eds. J. Edmond, C.-A. Keller, S. Amsler, 
Genève 1992, s. 252.

10	 Por. E. Achtemeier, Minor prophets, vol. 1, Peabody 1996, s. 239.

https://opacbts.bibliothecaterraesanctae.org/cgi-bin/koha/opac-search.pl?q=pl:%22Stuttgart%22


  142

Wojciech Węgrzyniak

Różne formy tego samego imienia?

Najpierw należy zwrócić uwagę na to, że w Starym Testamencie występują 
dwie formy najprawdopodobniej tego samego imienia: עבדיה i עבדיהו‎11. Za-
zwyczaj uważa się imię עבדיה za skróconą12 i występującą wcześniej13 formę 
imienia עבדיהו. Zarówno materiały biblijne jak i pozabiblijne świadczą o tym, 
że obie formy były używane w tym samym czasie14. Ponadto niekiedy imię 
 .w 1 Krl 4, 6 i Ne 11, 1715 עַַבְְדָָּאw 1 Krn 9, 16 utożsamiane jest z imieniem ‎ עבדיה
Już to generuje nam kilka możliwości. Szukając odpowiedzi na pytanie, ilu 
było Abdiaszów, trzeba dookreślić po pierwsze, czy chodzi nam o osoby po-
jawiające się tylko w Biblii Hebrajskiej; po drugie, czy wersję skróconą oraz 
dłuższą będziemy traktować jako to samo imię; po trzecie, czy imię עַַבְְדָָּא 
będziemy traktować jako również inną formę zapisu tego samego imienia 
Abdiasz.

Poniższa tabela zestawia nam, jak wygląda obraz użycia tych trzech imion 
w wybranych współczesnych tłumaczeniach.

11	 Por. także dwie wersje imienia Jeremiasz: יִִרְְמְְיָָה (Jr 27, 1; 28, 5. 6. 10. 11. 12. 15; 29, 1) oraz 103( ּיִִרְְמְְיָָהו 
razy w Księdze Jeremiasza, np. Jr 26, 20. 24; 29, 29. 30). Jack R. Lundbom twierdzi: “The difference is 
probably something like ‘Jeremiah’ and ‘Jeremy’” (J. R. Lundbom, Jeremiah 1–20. A new translation with 
introduction and commentary, New York [et al.] 2008, s. 223). Podobnie z imieniem Sofoniasz: 2( ּצְְפַַנְְיָָהו 
Krl 25, 18; Jer 37, 3) oraz צְְפַַנְְיָָה (Jr 21, 1; Sof 1, 1; Za 6, 10).

12	 Por. C. P. Caspari, Exegetisches Handbuch zu den Propheten des Alten Bundes, Leipzig 1842, s. 1; A. Deissler, 
Abdias, w: Les petits prophètes, ed. A. Deissler, M. Delcor, Paris 1961, s. 245; L. C. Allen, The books of Joel, 
Obadiah, Jonah, and Micah, s. 136; P. R. Raabe, Obadiah, s. 96; H.-J. Fabry, Habakkuk/Obadja, Freiburg–
Basel–Wien 2018, s. 240.

13	 Por. C. F. Keil, Minor prophets, Grand Rapids 1980, s. 377–378. Także: The Hebrew and Aramaic Lexicon 
of the Old Testament [dalej: HALOT], https://dictionaries.brillonline.com/halot; A Hebrew and English 
Lexicon of the Old Testament, ed. by F. Brown, S. R. Driver, C. A. Briggs, Oxford 1939 [dalej: BDB], ad vo-
cem.

14	 Zevit wykazał, że imiona z teoforycznym -yhw są charakterystyczne dla okresu przed niewolą babil-
ońską, natomiast imiona z -yh obejmują zarówno okres przedwygnaniowy, jak i powygnaniowy. Krótka 
forma swobodnie przeplatała się z długą formą w Judzie od VII wieku do wczesnego okresu powyg-
naniowego, a następnie stała się dominująca w okresie powygnaniowym. Zob. Z. Zevit, A chapter in the 
history of Israelite personal names, „Bulletin of the American Schools of Oriental Research” 250 (1983), 
s. 1–16.

15	 Por. R. Zadok, The pre-hellenistic Israelite anthroponymy and prosopography, Leuven 1988, s. 274. Tak też 
BDB i HALOT, ad lemma עַַבְְדָָּא. Zdaniem Zadoka to jeden z wielu przykładów na to, że ta sama osoba 
nosiła podwójne imię, chociaż jednocześnie stawia tezę, że to najprawdopodobniej Kronikarz zmienił 
nieteoforyczne imię‎ עַַבְְדָָּא na teoforyczne עבדיה. Zob. R. Zadok, The pre-hellenistic Israelite, s. 10, 154.

https://opacbts.bibliothecaterraesanctae.org/cgi-bin/koha/opac-search.pl?q=pl:%22Paris%22
https://dictionaries.brillonline.com/halot
https://en.wikipedia.org/wiki/Samuel_Rolles_Driver
https://en.wikipedia.org/wiki/Charles_Augustus_Briggs


143 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

italiano english français

עֹֹבַַדְְיָָה Abdia (CEI16, IEP, NRV, Bernini, 

Carbone-Rizzi, Rinaldi, Savo-

ca, Scaiola, Scargi, Cavallot-

to)

Obadia (Fohrer) Badi (LND)

Obadiah (NRS, TNK, RSV, NIV, 

NJB, NET, NAB, KJV)

Abdias (FBJ, TOB, BFC, DRB, 

LSG, NEG)

Deutsch español polski

עֹֹבַַדְְיָָה Obadjas (EIN, HRD, ZUR, ESS, 

ELB2006)

ObadJa (L1545)

Obadja (SCL, L2017, Fabry)

Abdías (Reina-Valera1995 i 11 

innych przekładów w BW10)

Abdiasz (BByd, BT, BW, BWP, 

SNP, BP, Ekum, Chrostowski, 

BT)

Obadiasz (NBG, BT)

italiano english français

עֹֹבַַדְְיָָהוּ Abdia (CEI, IEP, LND, NRV)

Obadia (Fohrer)

Obadiah (NRS, TNK, RSV, NIV, 

NJB, NET, NAB, KJV)

Abdiu (LXE)

Obadyahu (FBJ)

Ovadyahou (TOB)

Obadia (BFC)

Abdias (DRB, LSG, NEG)

Deutsch español polski

עֹֹבַַדְְיָָהוּ Obadja (EIN, HRD, ESS, 

ELB2006, SCL, L2017)

Obadjahu (ZUR)

ObadJa (L1545)

Abdías 

(Reina-Valer 1995 i 11 innych 

przekładów w BW10)

Obadiasz (BByd, BT, BW, BWP, 

SNP, BP, Ekum, Paul)

Obadjasz (NBG) Obadjahu 

(BP) Abdiasz (UBG, PNŚ)

italiano english français

עַַבְְדָָּא Abda (CEI, IEP, NRV. LND) Abda (NAB, NIB, NRS, RSV, 

TNK, NIV)

Obadya (FBJ w Ne 11, 17) Abda 

(LSG, NEG, FBJ w 1 Krl 4, 6) 

Avda (TOB)

Deutsch español polski

עַַבְְדָָּא Abda (EIN, ELB2006, HRD, 

L2017, ZUR)

Abda (Reina-Valer 1995 i 11 

innych przekładów w BW10)

Abda (BByd, BT, BW, BWP, SNP, 

UBG, BP, Ekum, Paul)

Analizując powyższe dane, można wyciągnąć kilka wniosków:
1.	 We wszystkich językach forma trzecia, czyli עַַבְְדָָּא, uważana jest za 

inne imię i dosyć konsekwentnie oddawana jako „Abda”17. Podobnie jak 

16	 Skrótowce i skróty tłumaczeń Biblii wg Bible Works 10. 
17	 Wydaje się, że Biblia Jerozolimska, tłumacząc w Ne 11, 17 עַַבְְדָָּא przez Obadya, uważa to imię za tożsame 

z dwoma pozostałymi formami. „Wydaje się”, gdyż zaskakująco עֹֹבַַדְְיָָה tłumaczy jako „Abdias”, dając 
tym do zrozumienia, że chodzi o różne osoby.



  144

Wojciech Węgrzyniak

współczesne tłumaczenia zachowują się LXX i Wulgata, które trzecią 
formę tłumaczą inaczej niż dwie pierwsze (LXX: Εφρα w 1 Krl 4, 6) 
i Ωβηδ w Ne 11, 17; Wulgata: „Abda”).

2.	 W niektórych językach jak angielski, hiszpański czy włoski dwie 
pierwsze formy tłumaczone są zasadniczo tak samo (Obadiah, Abdias, 
Abdías).

3.	 W innych językach próbuje się rozróżniać עבדיה i עבדיהו: Obadjas od 
Obadja (niemiecki) czy Abdias od Obadyahu (francuski). Najcieka-
wszą sytuację mamy w tłumaczeniu Biblii Tysiąclecia, która krótszą 
formę עֹֹבַַדְְיָָה tłumaczy przez „Abdiasz” tylko w Abd 1, 1, w pozos-
tałych przypadkach tłumaczy przez „Obadiasz”, tak też oddając formę 
dłuższą.

Komentatorzy, podając liczbę osób noszących to samo imię, co prorok Ab-
diasz, zazwyczaj nie precyzują, o jaką formę imienia im chodzi. Czasem poda-
ją referencje biblijne, gdzie występuje to samo imię i nigdy nie jest to 1 Krl 4, 5 
czy Ne 11, 17. Z tej też racji, poszukiwania liczby osób noszących imię Abdiasz 
ograniczymy do osób występujących w Biblii oraz pominiemy imię עַַבְְדָָּא, kon-
centrując się tylko na postaciach nazwanych עבדיה i עבדיהו.

Postacie nazwane והידבע

1 Krl 18

Najbardziej znanym עבדיהו Starego Testamentu jest postać występująca w 1 
Krl 18, 3–1618:

3 Achab wezwał Obadiasza (  zarządcę pałacu. A Obadiasz odznaczał się wielką ,(עבדיהו

bojaźnią Pańską, 4 bo gdy Izebel tępiła proroków Pańskich, wówczas Obadiasz zaopie-

kował się stu prorokami, ukrył ich po pięćdziesięciu w grocie i żywił ich chlebem i wodą. 

5 Otóż Achab powiedział do Obadiasza: «Ruszaj przez kraj w kierunku wszystkich wód 

i do wszystkich potoków. Może gdzieś znajdziemy trawę, to wyżywimy konie i muły i nie 

zamorzymy bydła». 6 Potem podzielili między siebie kraj, aby go obejść. Achab poszedł 

osobno jedną drogą. Obadiasz zaś poszedł osobno drugą drogą. 7 Kiedy Obadiasz był 

18	 Tłumaczenia tekstów biblijnych, o ile nie podano inaczej, za Biblią Tysiąclecia, wyd. 5.



145 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

w drodze, zdarzyło się, że właśnie spotkał go Eliasz. A on go poznał i padłszy na twarz, 

powiedział: «Czyś to ty, panie mój, Eliaszu?» 8 Eliasz mu odpowiedział: «Ja. Idź, powiedz 

swemu panu: Oto jest Eliasz». 9 Obadiasz zaś rzekł: «Czym zgrzeszyłem, że wydajesz 

twego sługę na śmierć z ręki Achaba? 10 Na życie Pana, Boga twego! Nie ma narodu ani 

królestwa, do którego by nie posłał mój pan, aby cię odszukać. Gdy zaś powiedziano: „Nie 

ma”, to kazał przysięgać każdemu królestwu i każdemu narodowi, że ciebie nie można 

znaleźć. 11 Ty zaś teraz mówisz: Idź, powiedz twemu panu: Oto jest Eliasz. 12 Przecież 

może się zdarzyć, że kiedy ja odejdę od ciebie, to tchnienie Pańskie uniesie ciebie, nie 

wiem dokąd. Gdy zaś przyjdę powiedzieć Achabowi, a on cię nie znajdzie, to wówczas 

może mnie zabić! A wszak twój sługa boi się Pana od swojej młodości. 13 Czyż nie oznaj-

miono memu panu, co uczyniłem, kiedy Izebel zabijała proroków Pańskich? Jak wówczas 

ukryłem stu ludzi spośród proroków Pańskich, po pięćdziesięciu w grocie, i żywiłem ich 

chlebem i wodą. 14 A ty teraz mówisz: Idź, powiedz twemu panu: Oto jest Eliasz! Ależ 

on mnie zabije!» 15 Na to Eliasz odpowiedział: «Na życie Pana Zastępów, któremu służę, 

na pewno dziś mu się pokażę». 16 Obadiasz więc poszedł naprzeciw Achaba, zaraz go 

zawiadomił. Achab zaś poszedł naprzeciw Eliasza.

Obadiasz nazwany jest „zarządcą domu” (‎עַַל־הַַבָָּיִִת  .króla Achaba19 (אֲֲשֶֶׁר 
Chociaż termin „dom” jest bardzo szeroki i nie pozwala na sprecyzowanie 
zakresu obowiązków Obadiasza20, najprawdopodobniej chodziło o zarządza-
nie pałacem królewskim21, w tym osobistym majątkiem króla22, do którego 
należały również inne budynki i grunty23. Opisany jest jako ten, który bał się 
Pana, czego znakiem było ukrycie i żywienie stu proroków Jahwe prześlad-
owanych przez królową Izebel w grotach (por. 1 Krl 18, 3–4)24. Początkowy lęk 
przed spełnieniem prośby Eliasza mógł wynikać nie tylko z obawy o własne 

19	 Określenie „zarządca domu” (‎אֲֲשֶֶׁר עַַל־הַַבָָּיִִת) pojawia się 12 razy w TM (1 Krl 4, 6; 16, 9; 18, 3; 2 Krl 10, 5; 
15, 5; 18, 18. 37; 19, 2; Iz 22, 15; 36, 3. 22; 37, 2). Według świadectw biblijnych i pozabiblijnych tytuł ten 
był używany od Salomona do niewoli babilońskiej zarówno w Judzie, jak i w Izraelu. Por. T. N. D. Met-
tinger, Solomonic state officials: A study of the civil government officials of the Israelite monarchy, Lund 1971, 
s. 70–71.

20	 Por. M. Cogan, I Kings: A new translation with introduction and commentary, New Haven–London 2008, 
s. 203.

21	 Por. J. Gray, 1 & 2 Kings. A commentary, London 1977, s. 133.
22	 Por. V. Fritz, 1 & 2 Kings. A continental commentary, Minneapolis 2003, s. 46.
23	 Por. S. J. DeVries, 1 Kings, Waco 2003, s. 70.
24	 Groty mogły być wszędzie, ale raczej chodziło o te na wzgórzach Karmel. Por. J. Gray, 1 & 2 Kings, s. 390.



  146

Wojciech Węgrzyniak

życie25, ale także z troski o ukrywanych proroków26. Ostatecznie zachowanie 
Obadiasza zdradza wielki szacunek wobec proroka Eliasza27, a całe jego zach-
owanie zostało na tyle docenione, że według Talmudu babilońskiego został 
on wynagrodzony darem proroctwa i to on jest autorem Księgi Abdiasza (San-
hedryn 39b)28.

1 Krn 27, 19

Drugi raz imię עבדיהו pojawia się w 1 Krn 27, 19 w sformułowaniu „nad Zabu-
lonitami — Jiszmajasz, syn Obadiasza” (ּלִִזְְבוּלֻֻן יִִשְְׁמַַעְְיָָהוּ בֶֶּן־עֹֹבַַדְְיָָהו‎). 1 Krn 27, 16–
22 wymienia przywódców poszczególnych pokoleń Izraela29 a 1 Krn 27, 24–34 
również królewskich oficerów30 z czasów króla Dawida. Stąd Obadiasz, ojciec 
Jiszmajasza, Zabulonita nie może być tym samym Obadiaszem, o którym jest 
mowa w 1 Krl 18.

2 Krn 34, 12

Trzecia osoba nazwana jest imieniem עבדיהו w 2 Krn 34, 12:

Ludzie ci wykonali swą pracę z nienaganną rzetelnością. Nad nimi byli: Jachat i Oba-

diasz, lewici z synów Merariego (מְְרָָרִִי מִִן־בְְּנֵֵי  הַַלְְוִִיִִּם  וְְעֹֹבַַדְְיָָהוּ  יַַחַַת   oraz Zachariasz ,(מֻֻפְְקָָדִִים 

i Meszullam, z synów Kehata, aby nimi kierować, oraz lewici, którzy umieli grać na in-

strumentach muzycznych. 

25	 Por. V. Fritz, 1 & 2 Kings, s. 189.
26	 Por. J. A. Montgomery, A critical and exegetical commentary on the Books of Kings, ed. H. S. Gehman, Ed-

inburgh 1951, s. 299.
27	 Por. M. Nobile, 1–2 Re. Nuova versione, introduzione e commento, Milano 2010, s. 217.
28	 Opinia znana i cytowana przez św. Hieronima. Zob. Hieronim, Komentarz do Księgi Abdiasza, ed. Ł. 

Krzyszczuk, „Vox Patrum” 60 (2013), s. 557. Więcej o tradycji żydowskiej: Y. Beasley, Joel, Obadiah, and 
Micah, s. 116–117, 135.

29	 Por. C. Balzaretti, Cronache. Introduzione, traduzione e commento, Milano 2013, s. 183.
30	 Por. W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9: Israel’s place among the nations, 

Sheffield 1997, s. 268.

https://opacbts.bibliothecaterraesanctae.org/cgi-bin/koha/opac-search.pl?q=pl:%22Sheffield%22


147 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

Kronikarz jest mocno zależny od 2 Krl 22, chociaż ma swój wkład między 
innymi w dodatku w ww. 12–1331. Kronikarz podkreśla rolę lewitów jako 
nadzorujących w różnych aspektach (budowlanych, muzycznych, piśmien-
niczych): dwie osoby z Merarytów oraz dwie z Kehatytów32. Obadiasz jest le-
witą pochodzącym z potomków Merariego. Cały opis dotyczy osiemnastego 
roku rządów króla Jozjasza (w. 8 — ok. 622 rok przed Chr.). Zarówno pocho-
dzenie עבדיהו z innego pokolenia niż wspomniany w 1 Krn 27, 19, jak i umie-
jscowienie go w VII wieku każe myśleć o nim jako o trzecim, niezależnym od 
wspomnianych wcześniej postaci, które noszą to samo imię. Nie ma zatem 
wątpliwości, że w Biblii trzy różne osoby noszą imię עבדיהו.

Postacie nazwane הידבע

1 Krn 3, 21

Pierwszy raz imię עבדיה pojawia się w 1 Krn 3, 21:

Synowie Chananiasza: Pelatiasz i Izajasz; syn jego Refajasz, syn jego Arnan, syn jego 

Obadiasz, syn jego Szekaniasz.

Imię Obadiasz pojawia się na liście imion, które mogą być interpretowane 
albo jako drzewo genealogiczne od Chananiasza do Szekaniasza, albo 
jako zapis czterech lub pięciu synów jednego ojca33. Bez względu na powzi-
ętą opcję interpretacyjną, imię to pojawia się w sekcji imion „Judy i domu 
Dawida” (1 Krn 2, 3–4, 23), gdzie dom Dawida ustawiony jest w centrum 
(1 Krn 3, 1–24)34 a sam Obadiasz należy do potomków Dawida po niewoli 

31	 Por. S. Japhet, I & II Chronicles. A commentary, Louisville 1993, s. 1018, 1025; C. Balzaretti, Cronache, 
s. 403. Johnstone zwraca uwagę, że pomimo różnych paralel 2 Krn 34–35 do 2 Krl 22–23 nie ma paralel-
nego tekstu do 34, 12–14. Zob. W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9, s. 232.

32	 Por. S. Japhet, I & II Chronicles, s. 1028–1029; Y. Levin, The Chronicles of the Kings of Judah. 2 Chroni-
cles 10–36. A new translation and commentary, London–New York 2017, s. 407–409; Y. Levin, Judges, el-
ders, and officers in Chronicles, w: Transforming authority: Concepts of leadership in prophetic and chronistic 
literature, eds. K. Pyschny, S. Schulz, Berlin–Boston 2021, s. 221.

33	 Por. S. Japhet, I & II Chronicles, s. 101.
34	 Por. W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9, s. 41, 45.



  148

Wojciech Węgrzyniak

babilońskiej (1 Krn 3, 17–24)35. Biorąc pod uwagę problematyczność wersu 21, 
gdzie być może podane jest trzydzieste, dwudzieste szóste lub dwudzieste 
piąte pokolenie, datowanie wymienionych postaci może wahać się od poł. 
V do poł. IV wieku36. Nie ma jednak wątpliwości, że עֹֹבַַדְְיָָה z 1 Krn 3, 21 nie 
może być powiązany z jakąkolwiek postacią o imieniu עבדיהו.

1 Krn 7, 3

Drugi raz imię עבדיה pojawia się w 1 Krn 7, 3:

Synowie Uzzjego: Izrachiasz, a synowie Izrachiasza: Mikael, Obadiasz (וְְעֹֹבַַדְְיָָה), Joel, 

Jiszszijasz, pięciu, wszyscy naczelnicy rodów.

Imię עבדיה pojawia się w genealogii Issachara (7, 1–5). Obadiasz jest synem 
Izrachiasza, wnukiem Uzzjego, prawnukiem Toli i praprawnukiem Issachara. 

Peshitta mówi o czterech a nie pięciu naczelnikach, bo w istocie są cztery 
imiona synów Izrachiasza. Cztery imiona są imionami synów Izrachiasza 
i razem z nim tworzą piątkę „synów” Uzziego37.

Trudno dokładnie datować, ale skoro w wersie 2 autor mówi o liczbie tego 
klanu w czasach Dawida, a sam Obadiasz jest praprawnukiem Issachara, to 
życie Obadiasza możemy datować na czasy Dawida albo ogólniej na XI wiek 
przed Chr. Z punktu widzenia czasowego עבדיה z 1 Krn 7, 3 mógłby być 
tożsamy z עבדיהו z 1 Krn 27, 19, tamten jednak był Zabulonitą i przywódcą 
całego pokolenia, ten jest drugim synem Izrachiasza z pokolenia Issachara, 
więc niemożliwe by chodziło o tę samą osobę.

1 Krn 8, 38

Trzeci raz imię עבדיה spotykamy w 1 Krn 8, 38:

Asel miał sześciu synów, a oto ich imiona: Azrikam, Bokru, Izmael, Szeariasz, Obadiasz 

(‎וְְעֹֹבַַדְְיָָה) i Chanan. Wszyscy oni byli synami Asela.

35	 Por. C. Balzaretti, Cronache, s. 45.
36	 Por. W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9, s. 58.
37	 Por. S. Japhet, I & II Chronicles, s. 171.



149 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

Cały rozdział (1 Krn 8, 1–40) mówi o potomkach Beniamina. Obadiasz jest 
piątym (przedostatnim) synem Asela i występuje w sekcji o rodzinie Saula 
i jego relacjach z Gibeonem i Jerozolimą (8, 29–40)38. Sekcja ta dochodzi do 
piętnastego pokolenia i poprzedza listę mieszkańców Jerozolimy po niewoli 
babilońskiej (9, 2–33)39. Obadiasza można zatem umiejscowić w czasach nie-
woli babilońskiej lub po jej zakończeniu. Nie może on być jednak utożsamiany 
z עבדיה z 1 Krn 3, 21 ze względu na przynależność do innego pokolenia oraz 
różnice imion ich ojców.

1 Krn 9, 16

Czwarty raz imię עבדיה spotykamy w 1 Krn 9, 16:

Obadiasz (‎וְְעֹבַַֹדְְיָָה), syn Szemajasza, syna Galala, syna Jedutuna, i Berekiasz, syn Asy, syna 

Elkany, który mieszkał w osiedlach Netofatytów.

Werset ten należy do sekcji, w której wymienieni są mieszkańcy Jero-
zolimy (1 Krn 9, 2–34) a dokładnie w części mówiącej o lewitach (ww. 14–16). 
Najprawdopodobniej odnosi się do liderów kantorów40, bo Asaf i Yedutum 
byli liderami kantorów w czasach Dawida, albo ogólnie do śpiewaków 
(ww. 15–16)41. W wersie 14 jest mowa o rodzinie Merariego, stąd najprawdopo-
dobniej również Obadiasz pochodził z tej rodziny42. Pozostaje sprawą złożoną 
zależność 1 Krn 9, 2–18 od Ne 11, 3–19 (i 1 Krn 9, 14–16 od Ne 11, 15–18)43, 
jednak imię Obadiasz pojawia się tylko u Kronikarza, nie występując 
w Ne 11, 15–18. Zarówno pochodzenie z pokolenia Lewiego, jak i umiejscow-
ienie Obadiasza w czasach po niewoli babilońskiej44 każe nam myśleć o nim 

38	 Por. W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9, s. 111.
39	 Por. C. Balzaretti, Cronache, s. 76.
40	S. Japhet, I & II Chronicles, s. 212–213; C. Balzaretti, Cronache, s. 78–80.
41	 Por. W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9, s. 123.
42	 „Seven Levites follow (vv. 14–16)… four from Merari followed by three musicians (for which see 1 Krn 

6, 29–47; 1 Krn 15, 17–24), this is explicitly stated for Mattaniah (Asaph) and Obadiah (Jeduthun); 
Berechiah, by implication, is from the third guild of musicians, Heman” (W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, 
vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9, s. 124).

43	 Por. S. Japhet, I & II Chronicles, s. 171; C. Balzaretti, Cronache, s. 78–80.
44	Ming Him Ko wskazuje na rok 445 przed Chr. Zob. M. H. Ko, The Levite singers in Chronicles and their 

stabilizing role, London [et al.] 2017, s. 15.



  150

Wojciech Węgrzyniak

jako o nowej, niezależnej postaci noszącej imię עבדיה. Najbliżej mu do również 
pochodzącego z rodziny Merariego עבדיהו z 2 Krn 34, 12. Biorąc pod uwagę 
jednak różnicę prawie stu lat między obiema postaciami, raczej nie powinno 
się identyfikować ich jako tej samej osoby.

1 Krn 9, 44

Piąty raz imię עבדיה pojawia się w 1 Krn 9, 44:

Asel miał sześciu synów; a ich imiona: Azrikam, Bokru, Izmael, Szeariasz, Obadiasz  

(‎וְְעֹֹבַַדְְיָָה) i Chanan. To są synowie Asela. 

Sekcja 1 Krn 9, 34–33, w której występuje Obadiasz, jest niemal identyczna 
z 1 Krn 8, 29–4045. Nie wiadomo dlaczego autor powtarza tę samą genealogię 
Saula46. Wydaje się, że powtórzenie może mieć funkcję mostu łączącego z kole-
jną sekcją genealogii. Zasadnicza różnica jest tylko taka, że 1 Krn 8 zawiera 
dziewiętnaście pokoleń (także w czasie niewoli i po niej), zaś w 1 Krn 9 za-
trzymuje się na szesnastym pokoleniu, czyli na wygnaniu47. Nie ma jednak 
wątpliwości, że עבדיה jest tożsamy z עבדיה z 1 Krn 8, 38.

1 Krn 12, 10

Szósty raz imię עבדיה występuje w 1 Krn 12, 10:

Dowódcą był Ezer, drugi — Obadiasz (‎עֹֹבַַדְְיָָה הַַשֵֵּׁנִִי), trzeci — Eliab.

Imię znajduje się w sekcji wymieniającej dowódców z czasów Dawida 
(1 Krn 12, 1–23), a dokładniej tych, którzy pochodzili z pokolenia Gada 
(1 Krn 12, 9-16). Ich obecność na południu wydaje się dziwna, gdyż chodzi 
o pokolenie zamieszkałe raczej na północy48. Gadyci mogli tworzyć osobną 
jednostkę militarną, a kolejność imion wskazuje na rangę (Obadiasz jest 

45	 Por. S. Japhet, I & II Chronicles, s. 202.
46	 Por. C. Balzaretti, Cronache, s. 84.
47	 Por. W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9, s. 130–131.
48	 Por. C. Balzaretti, Cronache, s. 100.



151 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

drugi)49. Pomimo braku dodatkowych informacji możemy zakładać, że oso-
ba ta nie pojawiła się dotychczas w Biblii. To pierwszy Obadiasz z pokolenia 
Gada.

2 Krn 17, 7

Siódmy raz imię עבדיה występuje w 2 Krn 17, 7:

W trzecim roku swego panowania posłał swoich dowódców: Ben-Chaila i Obadiasza  

(‎וּלְְעֹֹבַַדְְיָָה), Zachariasza, Netaneela i Mikajasza, aby pouczali miasta judzkie.

Imię pojawia się we fragmencie opisującym reformę religijną za Jozafata 
(ww. 7–9). Ten jedyny i niezwykły epizod mówi o posłannictwie złożonym 
z 5 królewskich oficerów, 8 lewitów i 2 kapłanów wysłanych, by w miastach 
Judy nauczyć o prawie50. Nic nie wiadomo o tych postaciach, nie jest też pewne 
czy świeccy też mieli prawo głoszenia, czy tylko występowali jako wsparcie 
nauczycieli51. Czasy Jozafata, króla Judy przypadają na I poł. IX wieku i zbie-
gają się z panowaniem Achaba, króla Izraela. Trudno jednak wyobrazić sobie, 
żeby zarządca króla Achaba był jednocześnie dowódcą u króla Jozafata. Stąd 
liczymy tę postać jako nową i nietożsamą z dotychczasowymi.

Ezd 8, 9

Ósmy raz imię עבדיה pojawia się w Ezd 8, 9:

z synów Joaba: Obadiasz, syn Jechiela (‎בֶֶּן־יְְחִִיאֵֵל  a z nim dwustu osiemnastu ,(עֹֹבַַדְְיָָה 

mężczyzn.

Obadiasz, syn Jechiela jest przywódcą grupy 218 mężczyzn, którzy przy-
bywali sukcesywnie do Jerozolimy z niewoli babilońskiej za panowania 

49	 Por. S. Japhet, I & II Chronicles, s. 262.
50	 Por. S. Japhet, I & II Chronicles, s. 748; C. Balzaretti, Cronache, s. 291; M. H. Ko, The Levite singers in 

Chronicles, s. 171.
51	 Pięcioksiąg ogranicza nauczanie tylko do kapłanów, lewici robią to po niewoli babilońskiej (por. Neh 

8, 7). Por. W. Johnstone, 1 & 2 Chronicles, vol. 2: 2 Chronicles 10–36: Guilt and atonement, Sheffield 1997, 
s. 79; S. Japhet, I & II Chronicles, s. 748.



  152

Wojciech Węgrzyniak

Artakserksesa52, około 80 lat po pierwszej grupie wracających z wygnania ba-
bilońskiego53. Lista powracających, o której mowa w Ezd 8, zawiera około 1510 
mężczyzn pogrupowanych w 12 rodzin, jakby autor chciał nawiązać do sym-
bolicznej liczby dwunastu pokoleń Izraela54. Na czele listy stoją dwie rodziny 
kapłańskie55. Obadiasz ze swymi ludźmi przynależy do rodziny Joaba. Wiele 
imion w Ezd 8, 1–14 pokrywa się z imionami z listy w Ezd 2 i Ne 7, co może 
sugerować korzystanie z tego samego źródła56. Jednak różnice między tymi 
listami oraz brak imienia עבדיה w Ezd 2 i Ne 7 nie pozwalają na stawianie 
daleko posuniętych hipotez. Prawdopodobnie obie listy opierają się na spisie 
ludności rodzin, które miały korzenie babilońskie57. Biorąc pod uwagę niespo-
tykane dotąd imię ojca Obadiasza, należy traktować syna Jechiela jako kole-
jną, nową postać noszącą imię עבדיה.

Ne 10, 6

Dziewiąty raz imię עבדיה występuje w Ne 10, 6:

Charim, Meremot, Obadiasz (עֹֹבַַדְְיָָה).

Imię znajduje się na liście kapłanów (ww. 3–9), lewitów (ww. 10–14) 
i wodzów ludu (ww. 15–28), którzy podpisali dokument — jego treść znajduje 
się w ww. 31–40. Kapłani, do których należy Obadiasz, cytowani są według 
rodziny lub klasy przynależności. Lista kapłanów zawiera 21 imion (1 lub 
2 mniej niż na liście z 1 Krn 24, 7–18), odpowiadająca 22 imionom rodzin 
kapłańskich, które wróciły z Zorobabelem (Ne 12, 1–7) oraz 21 imionom głów 
rodów następnego pokolenia (Ne 12, 12–21)58. Pośród hipotez proponuje się 
widzieć w imionach bardziej nazwy rodzin lub oddziałów kapłańskich niż 

52	 Por. F. Bianchi, Esdra. Neemia, Milano 2011, s. 88.
53	 Por. D. Petter, T. Petter, Ezra-Nehemiah, Grand Rapids 2021, s. 200.
54	 Por. G. V. Smith, Ezra-Nehemiah, Grand Rapids 2022, s. 199. 
55	 Por. C. Balzaretti, Cronache, s. 90.
56	 Por. T. C. Eskenazi, Ezra. A new translation with introduction and commentary, New Haven–London 2023, 

s. 317.
57	 Por. J. Blenkinsopp, Ezra-Nehemiah, London 1988, s. 162. Zdaniem autora również Ebed, syn Adina 

z Ezd 8, 6, to zdrobniała forma imienia Obadiasz.
58	 Por. F. Bianchi, Esdra. Neemia, s. 179.



153 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

indywidualnych postaci59, a także uważać imię עֹֹבַַדְְיָָה za błąd skryby, który 
napisał עֹֹבַַדְְיָָה zamiast Iddo (עִִדּוֹא, tak w Ne 12, 4. 16)60. Ze względów chrono-
logicznych (podobny czas) jak i gatunkowych (imię znajdujące się na listach) 
postać kapłana Obadiasza z Ne 10, 6 najbliższa jest lewicie z 1 Krn 9, 16 lub 
wodzowi z Ezd 8, 9. Wyraźne rozróżnianie u Kronikarza między kapłanami, 
lewitami i wodzami ludu może sugerować, że jednak chodzi tu o całkiem 
nową osobę.

Ne 12, 25

Dziesiąty raz imię עֹֹבַַדְְיָָה znajduje się w Ne 12, 25:

24 Zwierzchnikami lewitów byli: Chaszabiasz, Szerebiasz, Jozue, Binnuj, Kadmiel i bracia 

ich, którzy według rozporządzenia Dawida, męża Bożego, podczas wielbienia i dzięk-

czynienia stali naprzeciw nich, oddział na równi z oddziałem. 25 Mianowicie: Mattaniasz, 

Bakbukiasz, Obadiasz (‎עֹֹבַַדְְיָָה); a odźwierni: Meszullam, Talmon, Akkub trzymali straż 

przy składach u bram. (Ne 12, 24–25)

Imię Obadiasz znajduje się na liście lewitów (Ne 12, 24–26), których działal-
ność należy umiejscowić między poł. V wieku a poł. IV wieku przed Chr.61 
Obadiasz był jednym ze zwierzchników lewitów, być może bardziej liderem 
kantorów wraz z Mattaniaszem i Bakbukiaszem niż odźwiernym62. Zdaniem 
niektórych Obadiasz, który występuje tutaj z Mattaniaszem i Bakbukiaszem 
jest najprawdopodobniej tą samą osobą63, co Abda w Ne 11, 1764 i Unni 
w Ne 12, 965. Jeśliby jednak nawet należało uważać Obadiasza, Unniego i Abdę 

59	 Por. J. Blenkinsopp, Ezra-Nehemiah, s. 313; D. Petter, T. Petter, Ezra-Nehemiah, s. 414; G. V. Smith, Ez-
ra-Nehemiah, s. 406.

60	 Por. D. J. A. Clines, Ezra, Nehemiah, Esther, Grand Rapids 1984, s. 202.
61	 Por. F. Bianchi, Esdra. Neemia, s. 197–198. Smith umiejscawia ten fragment w czasach arcykapłana Jo-

jakima, syna Jozuego. Zob. G. V. Smith, Ezra-Nehemiah, s. 433.
62	 Por. H. K. Harrington, The Books of Ezra and Nehemiah, Grand Rapids 2022, s. 444.
63	 Por. D. J. A. Clines, Ezra, Nehemiah, Esther, s. 227; H. K. Harrington, The Books of Ezra and Nehemiah, 

s. 444.
64	 Ne 11, 17: „Dalej był Mattaniasz, syn Miki, syna Zabdiego, syna Asafa, dyrygent wykonujących hymn, 

który podczas modlitwy intonował pieśń dziękczynną, a Bakbukiasz zajmował drugie miejsce między 
swymi braćmi, następnie Abda, syn Szammuy, syna Galala, syna Jedutuna”.

65	 Ne 12, 9: „to jest lewici, byli następujący: Jozue, Binnuj, Kadmiel, Szerebiasz, Juda, Mattaniasz; 
on i bracia jego kierowali śpiewem hymnów dziękczynnych; 9 a Bakbukiasz, Unni i bracia ich stali 



  154

Wojciech Węgrzyniak

z tych trzech miejsc za jedną osobę, nie wpływa to na ostateczną kalkulację 
ilości osób noszących imię עֹֹבַַדְְיָָה. Bardziej znaczące byłoby ustalenie, na ile 
Obadiasz z Ne 12, 25 jest tożsamy z Obadiaszem z innych miejsc Biblii, czyli 
przede wszystkim z Ne 10, 6, 1 Krn 9, 16 lub Ezd 8, 9. Podobny czas działal-
ności oraz przynależność do środowiska kapłańsko-lewickiego nie wyklucza 
takiej hipotezy, co należy brać pod uwagę w ostatecznym liczeniu66.

Abd 1, 1

Jedenasty raz imię עֹֹבַַדְְיָָה znajduje się w tytule (lub zdaniu) otwierającym 
Księgę Abdiasza: 

„Widzenie Abdiasza” (‎חֲֲזוֹן עֹֹבַַדְְיָָה). 

Brak dalszych informacji o proroku עֹֹבַַדְְיָָה nie pozwala na uściślenie, czy 
mamy do czynienia z całkiem nową osobą nazwaną tym imieniem, czy jed-
nak jest to postać, o której była już mowa. Tradycja żydowska łączy proroka 
Abdiasza z zarządcą króla Achaba (Sanhedryn 39b). Biorąc pod uwagę brak 
dalszych danych oraz rozbieżność w datowaniu Księgi Abdiasza (między 
wiekami IX a IV)67, teoretycznie można by go połączyć z którymkolwiek z in-
nych bohaterów noszących imię עֹֹבַַדְְיָָה.

Wnioski i zakończenie

Powyższa analiza doprowadza do wniosku, że przy niektórych osobach na-
zwanych imieniem עֹֹבַַדְְיָָה nie ma wątpliwości, że chodzi o różne osoby, przy 
innych postacie te mogą być albo niezależne, albo tożsame z innymi, nato-
miast w jednym przypadku na pewno chodzi o tę samą osobę (1 Krn 8, 38 
i 1 Krn 9, 44).

naprzeciw nich przy wykonywaniu obowiązków”.
66	 Gerhard Lisowsky uważa, że Ezd 8, 9, Ne 10, 6 i Ne 12, 25 mówią o tej samej osobie. Zob. G. Lisowsky, 

Konkordanz zum hebräischen Alten Testament, Stuttgart 1958, s. 1648. 
67	 Por. H.-J. Fabry, Habakkuk/Obadja, s. 240.



155 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

Podsumowując, możemy zatem powiedzieć, że w Biblii imię עבדיהו 
występuje 9 razy, a imię עֹֹבַַדְְיָָה‎ 11 razy68. Imię עבדיהו noszą trzy różne oso-
by, a imię עֹֹבַַדְְיָָה nosi maksimum 10 lub minimum 7 różnych osób (przy 
łączeniu Ne 10, 6; 12, 25 i Abd 1, 1 z innymi). Zatem na pytanie, ilu było Ab-
diaszów, należałoby doprecyzować, że jeśli weźmiemy podwójną pisownię  
 to takich postaci było w Biblii między 969 a 13. Jeśli jednak ,(עֹֹבַַדְְיָָה i עבדיהו)
trzymamy się tylko zapisu עֹֹבַַדְְיָָה, to należy mówić o liczbie między 7 a 10 
różnych postaci noszących to samo imię, co autor najkrótszej księgi Starego 
Testamentu.

Bibliografia

Ábrego de Lacy J. M., I libri profetici, Torino 1996.
Achtemeier E., Minor prophets, vol. 1, Peabody 1996.
Allen L. C., The books of Joel, Obadiah, Jonah, and Micah, Grand Rapids 1976.
Balzaretti C., Esdra-Neemia. Nuova versione, introduzione e commento, Milano 1999.
Balzaretti C., Cronache. Introduzione, traduzione e commento, Milano 2013.
Barker K. L., Kohlenberge J. R. III, Zondervan NIV Bible commentary, vol. 

1: Old Testament, Grand Rapids 1994.
Beasley Y., Joel, Obadiah, and Micah, Jerusalem 2024.
Bianchi F., Esdra. Neemia, Milano 2011.
Blenkinsopp J., Ezra-Nehemiah, London 1988.
Block D. I., Obadiah. The Kingship belongs to YHWH, Grand Rapids 2013.
Buttrick G. A., Lamentations, Ezekiel, Daniel, Hosea, Joel, Amos, Obadiah, Jonah, 

Micah, Nahum, Habakkuk, Zephaniah, Haggai, Zechariah, Malachi, New York–
Nashville 1956.

Caspari C. P., Exegetisches Handbuch zu den Propheten des Alten Bundes, Leipzig 
1842.

Clines D. J. A., Ezra, Nehemiah, Esther, Grand Rapids 1984.
Cogan M., I Kings: A new translation with introduction and commentary, New Ha-

ven–London 2008.

68	 Por. S. Mandelkern, Vetersi Testamenti concordantiae, s. 1489.
69	 Liczbę minimalną osiągamy, zakładając, że Abd 1, 1 = 1 Krl 18, a Ezd 8, 9, Ne 10, 6 i Ne 12, 25 mówią o tej 

samej osobie. Por. G. Lisowsky, Konkordanz zum hebräischen Alten Testament, s. 1648.



  156

Wojciech Węgrzyniak

Craigie P. C., Twelve prophets, vol. 1: Hosea, Joel, Amos, Obadiah and Jonah, Phil-
adelphia 1984.

Craigie P. C., Psalms 1–50, Dallas 1984.
Deissler A., Abdias, w: Les petits prophètes, ed. A. Deissler, M. Delcor, Paris 1961, 

s. 239–264.
DeVries S. J., 1 Kings, Waco 2003.
Epp-Tiessen D., Joel, Obadiah, Micach, Harissonburg 2022.
Eskenazi T. C., Ezra. A new translation with introduction and commentary, New Ha-

ven–London 2023.
Fabry H.-J., Habakkuk/Obadja, Freiburg–Basel–Wien 2018.
Fritz V., 1 & 2 Kings. A continental commentary, Minneapolis 2003.
Montgomery J. A., A critical and exegetical commentary on the Books of Kings, ed. 

H. S. Gehman, Edinburgh 1951.
Gray J., 1 & 2 Kings. A commentary, London 1977.
Harrington H. K., The Books of Ezra and Nehemiah, Grand Rapids 2022.
Hieronim, Komentarz do Księgi Abdiasza, ed. Ł. Krzyszczuk, „Vox Patrum” 60 

(2013), s. 557–601.
Japhet S., I & II Chronicles. A commentary, Louisville 1993.
Johnstone W., 1 & 2 Chronicles, vol. 1: 1 Chronicles 1 — 2 Chronicles 9: Israel’s place 

among the nations, Sheffield 1997.
Johnstone W., 1 & 2 Chronicles, vol. 2: 2 Chronicles 10–36: Guilt and atonement, 

Sheffield 1997. 
Keil C. F., Minor prophets, Grand Rapids 1980.
Keller C.-A., Abdias, w: Osée. Joël, Abdias, Jonas. Amos, eds. J. Edmond, 

C.-A. Keller, S. Amsler, Genève 1992, s. 249–262.
Kennedy J. M., Obadiah (person), w: The Anchor Bible dictionary, t.  5, eds. 

D. N. Frieedman, New York 1992, s. 1–2.
Ko M. H., The Levite singers in Chronicles and their stabilizing role, London [et al.] 

2017.
Levin Y., The Chronicles of the Kings of Judah. 2 Chronicles 10–36. A new translation 

and commentary, London–New York 2017.
Levin Y., Judges, elders, and officers in Chronicles, w: Transforming authority: Con-

cepts of leadership in prophetic and chronistic literature, eds. K. Pyschny, S. Schulz, 
Berlin–Boston 2021, s. 223–242.

Lisowsky G., Konkordanz zum hebräischen Alten Testament, Stuttgart 1958.
Longman T., Dillard R. B., An introduction to the Old Testament, Grand Rapids 

1994.

https://opacbts.bibliothecaterraesanctae.org/cgi-bin/koha/opac-search.pl?q=pl:%22Paris%22
https://opacbts.bibliothecaterraesanctae.org/cgi-bin/koha/opac-search.pl?q=pl:%22Sheffield%22


157 

Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?...

Lundbom J. R., Jeremiah 1–20. A new translation with introduction and commentary, 
New York [et al.] 2008.

Mandelkern S., Vetersi Testamenti concordantiae, Jerusalem–Tel Aviv 1964.
Mettinger T. N. D., Solomonic state officials: A study of the civil governement officials 

of the Israelite monarchy, Lund 1971.
Nobile M., 1–2 Re. Nuova versione, introduzione e commento, Milano 2010.
Pazdan M. M., Obadiah, w: The Collegeville Bible commentary, eds. D. Bergant, 

R. J. Karris, Collegeville 1989, s. 586–591.
Petter D., Petter T., Ezra-Nehemiah, Grand Rapids 2021.
Philips E. A., Obadiah, Jonah and Micah, London 2022.
Raabe P. R., Obadiah, New York [et al.] 1996.
Shulam J., Obadiah: Prophetic redemption of the Sephardim, https://netivyah.org/

obadiah-prophetic-redemption-of-the-sephardim/ (29.08.2023). 
Smith B. K., Page F. S., Amos, Obadiah, Jonah, Nashville 1995. 
Smith G. V., Ezra-Nehemiah, Grand Rapids 2022.
Struppe U., Das Bücher Obadja, Jona, Stuttgart 1996.
Sweeney M. A., The twelves prophets, Collegeville 2000.
Trochon C., Les petits prophètes, Paris 1883.
Varšo M., Abdiáš, Jonáš, Micheáš, Trnava 2010.
Wehrle J., Prophetie und Textanalyse: Die Komposition Obadja 1–21 interpretiert 

auf der Basis textlinguistischer und semiotischer Konzeptionen, St. Ottilien 1987.
Wolff H. W., Obadiah and Jonah, Minneapolis 1986.
Zadok R., The pre-hellenistic Israelite anthroponymy and prosopography, Leuven 

1988.
Zevit Z., A chapter in the history of Israelite personal names, „Bulletin of the Amer-

ican Schools of Oriental Research” 250 (1983) s. 1–16.

https://netivyah.org/obadiah-prophetic-redemption-of-the-sephardim/
https://netivyah.org/obadiah-prophetic-redemption-of-the-sephardim/
https://opacbts.bibliothecaterraesanctae.org/cgi-bin/koha/opac-search.pl?q=pl:%22Stuttgart%22




rocznik 57 • 2025 • strony 159–184

Historia artykułu • Zgłoszony: 28 maja 2025 • Zaakceptowany: 30 września 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Ewelina Zych

	K https://orcid.org/0000-0003-1983-3160 

  ewelina.zych@aibkkk.pl

Archiwum i Biblioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej

Argenteria kolegium wikariuszy 
katedry na Wawelu w roku 1776

	' https://doi.org/10.15633/acr.5708

https://orcid.org/0000-0003-1983-3160
mailto:ewelina.zych@aibkkk.pl


  160

Ewelina Zych

Abstrakt

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

Przedmiotem artykułu jest edycja źródłowa inwentarza złotnictwa wikariuszy katedry na Wawelu 
z 1776 roku, niepublikowanego dotąd w całości. Artykuł składa się z dwóch części. W pierwszej omó-
wiono dzieje kolegium wikariuszy w oparciu o dostępną literaturę, zawartość inwentarza z 1776 roku, 
miejsca przechowywania argenterii wikariuszowskiej oraz zasady edycji źródłowej. Drugą część sta-
nowi edycja źródłowa inwentarza. Tekst edycji został opatrzony aparatem naukowym. W artykule 
podjęto próbę prześledzenia historii i identyfikacji zabytków złotnictwa i rzemiosła artystycznego, 
wymienionych w inwentarzu. Pomocne były informacje zawarte w wizytacjach i inwentarzach ka-
tedry na Wawelu oraz jej skarbca.

Słowa kluczowe: katedra na Wawelu, duchowieństwo, złotnictwo, Kościół

Abstract

The silverware of the college of vicars of Wawel Cathedral in the Year 1776

The subject of the article is the source edition of the goldsmithing inventory of the vicars of Wawel 
Cathedral from 1776. It has not been published in its entirety so far. The article consists of two parts. 
In the first, I discussed the history of the vicars’ college based on available literature, the contents of 
the inventory from 1776, the places where the vicars’ silverware was stored, and the principles of the 
source edition. The second part is the source edition of the inventory. The text of the edition was de-
veloped scientifically. In the article, I attempted to trace the history of the objects from the inventory. 
I also attempted to identify these monuments of goldsmithing and artistic craf ts. Information conta-
ined in the records of the visitation and inventories of Wawel Cathedral and its treasury was helpful.

Keywords: Wawel Cathedral, clergy, goldsmith’s craf t, Church



161 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

Wikariusze wieczyści katedry na Wawelu, zwani wikariuszami katedralnymi 
bądź kolegium wikariuszy, istnieli od średniowiecza. Posiadali własne statu-
ty, które określały zasady funkcjonowania oraz majątek, odrębny od majątku 
Krakowskiej Kapituły Katedralnej. W jego skład, oprócz np. nieruchomości, 
wchodziły kosztowne przedmioty używane do sprawowania liturgii. Infor-
macji o argenterii należącej do wikariuszy na dwie dekady przed ostatnim 
z rozbiorów dostarcza nam inwentarz z 1776 roku.

Dzieje i  strukturę kolegiów wikariuszy katedralnych w  Polsce badał 
Stanisław Zachorowski1 i Andrzej Radzimiński2. Do wspólnoty funkcjonu-
jącej przy katedrze na Wawelu odnoszą się zaś prace Pierre’a Davida, Zofii 
Leszczyńskiej, ks. Jana Wieczorka, Bolesława Kumora, Jadwigi Gwizdałówny, 
Elżbiety Knapek3. Dostępne są także publikacje dotyczące kolegiów wikary-
jskich funkcjonujących przy innych katedrach i  kolegiatach na ziemiach 
polskich4.

1	 Zob. S. Zachorowski, Rozwój i ustrój kapituł polskich w wiekach średnich, Kraków 1912.
2	 Zob. A. Radzimiński, Stan i potrzeby badań nad duchowieństwem katedralnym i kolegiackim w Polsce 

średniowiecznej, „Nasza Przeszłość” 90 (1998), s. 35–56; A. Radzimiński, Wikariusze katedralni w Polsce 
średniowiecznej, „Roczniki Historyczne” 76 (2010), s. 211–220. Do prac tego autora odsyłam zaintereso-
wanych dziejami wspólnot wikaryjskich w Polsce i Europie. 

	 Trzeba zauważyć, że w artykule Stan i potrzeby badań… Andrzej Radzimiński niewiele miejsca poświęcił 
wikariuszom katedralnym. Początek zaś badań nad wspólnotami wikariuszy katedralnych w Polsce 
średniowiecznej w okresie powojennym wyznacza inny artykuł tego autora: A. Radzimiński, Wikari-
usze katedry płockiej w XIII — poł. XV w. Cz. 2: Zagadnienia wybrane, „Nasza Przeszłość” 77 (1992), s. 5–31.

3	 Zob. P. David, Biblioteka wikariuszów w katedrze krakowskiej, „Przegląd Biblioteczny” 5, z. 2–4, 1931, 
s. 137–148; Z. Leszczyńska, Średniowieczne statuta wikariuszów katedry krakowskiej, „Nasza Przeszłość” 
10 (1959), s. 391–408; J. Wieczorek, Wikariusze katedry krakowskiej w XIII i XIV stuleciu, „Nasza 
Przeszłość” 78 (1992), s. 71–126; B. Kumor, Dzieje diecezji krakowskiej do 1795 roku, t. 1, Kraków 1998, 
s. 357–374; J. Gwizdałówna, Domy wikariuszy na Wawelu, „Studia Waweliana” 9/10 (2000/2001), s. 107–
128; E. Knapek, Rachunki kolegium wikariuszy wieczystych katedry krakowskiej z lat 1493–1495 i 1497–1498, 

„Studia Źródłoznawcze” 52 (2014), s. 113–148. 
	 Ponadto o wikariuszach katedry krakowskiej w swoich monografiach wspominał Marek D. Kowalski 

i ks. Szymon Fedorowicz. Zob. M. D. Kowalski, Uposażenie krakowskiej kapituły katedralnej w śred-
niowieczu, Kraków 2000; Kolektarz wawelski sprzed 1526 roku. Świadek liturgii Kościoła krakowskiego 
w XV, XVI i XVII wieku, oprac. i ed. S. Fedorowicz, Kraków 2007 (Monumenta Sacra Polonorum, t. 3) 
(odsyłacze do konkretnych stron znajdują się w dalszych przypisach tego artykułu).

4	 To opracowania naukowe o wikariuszach katedry w Gnieźnie, katedry kamienieckiej, katedry w Płocku, 
katedry włocławskiej, katedry w Krasnymstawie (diecezja chełmska obrządku łacińskiego), kolegiaty 
w Łowiczu, kolegiaty w Wiślicy, kolegiaty w Lublinie, kolegiaty w Nowym Sączu oraz w Łasku. Ponadto 
dostępne są publikacje dotyczące poszczególnych wikariuszy katedralnych. Wśród nich można wy-
mienić związanego z Krakowem Macieja z Grójca, z Włocławkiem: Adama z Wiskitek oraz proboszczów 



  162

Ewelina Zych

Najwcześniej na terenach Polski istnienie wikariuszy odnotowano przy 
katedrze w  Poznaniu — wzmianki o  nich pochodzą z  początku XIII wieku. 
Niewiele młodsze są przekazy źródłowe z  Wrocławia oraz Krakowa5. Or-
ganizacja kolegium wikariuszy przy katedrze na Wawelu ma swój początek 
w pierwszych dekadach XIV wieku, za czasów biskupów Nankera i Grota6. 
Prawa i  obowiązki wikariuszy katedralnych określały statuty7. Do ich za-
dań należało zastępowanie kanoników podczas nabożeństw8 oraz troska 
o parafię katedralną. Odprawiali codzienne oficjum, uczestniczyli w mszach 

w Gostyninie. Zob. S. Chodyński, Wikaryusze katedry włocławskiej (collegium vicariorum), Włocławek 
1912; J. Fijałkowski, Nowosądecka kolegiata, cz. 1: Dzieje kapituły mniejszej (1448–1791), Warszawa 1958; 
P. Hemperek, Powstanie i skład kolegium wikariuszy przy kolegiacie św. Michała Archanioła w Lublinie, 

„Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 12 (1965) z. 5, s. 75–102; tenże, Organizacja i działalność wikariuszy 
kolegiaty św. Michała Archanioła w Lublinie (1574–1826), „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 16 (1969) 
z. 5, s. 55–70; A. Otręba, Dzieje niższych kolegiów duchownych przy kolegiacie w Łasku 1525–1819, w: Studia 
z historii Kościoła w Polsce, t. 2, Warszawa 1973, s. 281–470; A. Wrotniak, Powstanie kolegium wikari-
uszy przy kolegiacie w Łowiczu, „Prawo Kanoniczne. Kwartalnik prawno-historyczny” 21 (1978) nr 3–4, 
s. 157–188; A. Radzimiński, Niższe duchowieństwo katedralne w Polsce średniowiecznej. Wikariusze katedry 
płockiej w XIII — poł. XV w. Cz. 1: Skład osobowy, „Nasza Przeszłość” 76 (1991), s. 5–43; A. Radzimiński, 
Wikariusze katedry płockiej w XIII — poł. XV w. Cz. 2: Zagadnienia wybrane, „Nasza Przeszłość” 77 (1992), 
s. 5–31; P. Pałka, Powstanie i organizacja wewnętrzna kolegium wikariuszy katedralnych diecezji chełmskiej 
obrządku łacińskiego w Krasnymstawie, „Prawo Kanoniczne. Kwartalnik prawno-historyczny” 20 (1997) 
nr 1–2, s. 125–136; K. Rulka, Księgozbiór Adama z Wiskitek, wikariusza i penitencjarza katedry włocławskiej 
z XVI/XVII wieku, „Studia Włocławskie” 7 (2004), s. 428–446; M. Bilska-Ciećwierz, Statuty wikariuszy 
kolegiaty wiślickiej z 1442 roku, „Roczniki Historyczne” 72 (2006), s. 115–126 (tam też zebrana literatura 
dotycząca wikariuszy); T. M. Trajdos, Wikariusze katedry kamienieckiej, „Przegląd Historyczny” 102 
(2011) nr 3, s. 435–443; T. Cybulski, Wikariusze katedry włocławskiej na probostwie w Gostyninie w czasach 
nowożytnych, „Studia Włocławckie” 15 (2013), s. 181–190; M. Czyżak, Najstarsze statuty wikariuszy kat-
edry gnieźnieńskiej (z roku 1500), „Ecclesia. Studia z Dziejów Wielkopolski” 10 (2015), s. 7–22; M. Bogusz, 
Z Mazowsza do Krakowa. Droga kariery Macieja z Grójca (ok. 1410 — ok. 1480), altarysty w farze krakowskiej, 
wikariusza katedralnego, protonotariusza i fundatora, „Saeculum Christianum” 29 (2022) nr 1, s. 63–75.

5	 W kalendarzu krakowskim pod datą 11 listopada 1207 zanotowano, że zmarło dwóch wikariuszy: 
Mikołaj i Jan. Zob. A. Radzimiński, Wikariusze katedralni, s. 212; E. Knapek, Rachunki kolegium wikari-
uszy, s. 113.

6	 S. Zachorowski, Rozwój i ustrój kapituł, s. 94; Z. Leszczyńska, Średniowieczne statuta, s. 391–392; 
A. Radzimiński, Wikariusze katedry płockiej, cz. 2, s. 22; J. Wieczorek, Wikariusze katedry krakowskiej, 
s. 73; Kolektarz wawelski, s. 149–150; A. Radzimiński, Wikariusze katedralni, s. 217–218.

7	 Z. Leszczyńska, Średniowieczne statuta, passim. Statuty wikariuszy krakowskich zostały uchwalone 
w części przez kapitułę, w części przez samych wikariuszy. Za niewywiązanie się z obowiązków był 
przewidziany system kar. Sankcje przewidywano m.in. za niewypełnianie obowiązków i niewłaściwe 
zachowanie w chórze. Por. M. Bilska-Ciećwierz, Statuty wikariuszy, s. 122.

8	 Wikariusze katedralni otrzymywali uposażenie od kanoników katedralnych, których zastępowali. 
Kowalski doprecyzowuje jeszcze, że „kanonicy fundowali altarie, które były obsługiwane przez wika-



163 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

konwentualnych oraz samodzielnie odprawiali msze przy rozlicznych 
ołtarzach w katedrze, sprawowali liturgię aniwersarzową, składającą się za-
zwyczaj z wigilii i mszy świętej oraz uczestniczyli w procesjach. Z tego też 
wynikał obowiązek rezydencji przy katedrze9. Wśród wikariuszy katedry na 
Wawelu byli przedstawiciele drobnej szlachty, mieszczaństwa, bogatszego 
chłopstwa. Wielu wikariuszy miało wykształcenie uniwersyteckie10. Podle-
gali jurysdykcji kapituły katedralnej11, którą w  jej imieniu wykonywał sto-
jący na czele dziekan. Na czele zaś kolegium wikariuszy wieczystych stał 
wicedziekan. Z grona wikariuszy rekrutowali się wicekusztosze i rektor sz-
koły katedralnejlub magister puerorum – zastępcy prałatów: kustosza i scho-
lastyka12. Wśród obowiązków wicekustoszy była opieka nad zakrystią i skar-
bcem katedralnym13.

Wypełniając zobowiązanie rezydencji przy katedrze, wikariusze wieczyści 
katedry krakowskiej mieszkali na wzgórzu wawelskim, w budynkach stanow-
iących własność kolegium. Jeden z nich znajdował się na południe od gmachu 
katedry, był nazywany „domem wspólnym”. Po rozbudowie mógł pomieścić 
8 kapłanów. Obok tego domu do wikariuszy należało kilka niewielkich bu-
dynków zlokalizowanych przy zachodniej części muru obronnego oraz dwa 
domy na północ od katedry. Pierwszy z nich od 1451 roku zamieszkiwali wice-
kustosze, drugi zaś to dawny dom księżnej ziębickiej Elżbiety14 (czyli miejsce, 
gdzie obecnie znajduje się kapitularz).

Podobnie jak kapituła kanonicka, wikariusze kilka razy do roku gromadzili 
się na kapitułach generalnych15 i podobnie jak kanonicy prowadzili własne 

riuszy, lub czynili inne nadania na rzecz niższego kleru katedralnego” (M. D. Kowalski, Uposażenie 
krakowskiej kapituły, s. 59).

9	 S. Zachorowski, Rozwój i ustrój kapituł, s. 93; Kolektarz wawelski, s. 140–150.
10	 J. Wieczorek, Wikariusze katedry krakowskiej, s. 74, 81; A. Radzimiński, Wikariusze katedralni, s. 218–219.
11	 S. Zachorowski, Rozwój i ustrój kapituł, s. 92; A. Wrotniak, Powstanie kolegium wikariuszy, s. 162; J. Wiec-

zorek, Wikariusze katedry krakowskiej, s. 72–73; A. Radzimiński, Wikariusze katedralni, s. 214. 
12	 Zob. Joannis Dlugossii Senioris Canonici Cracoviensis Opera omnia, ed. A. Przeździecki, vol. 7, t. 1: Liber 

beneficiorum dioecesis cracoviensis, Cracoviae 1863, s. 95–96; S. Zachorowski, Rozwój i ustrój kapituł, s. 91; 
J. Wieczorek, Wikariusze katedry krakowskiej, s. 72.

13	 A. Radzimiński, Wikariusze katedry płockiej, cz. 2, s. 11, 26; J. Wieczorek, Wikariusze katedry krakowskiej, 
s. 75; A. Radzimiński, Wikariusze katedralni, s. 215.

14	 M. D. Kowalski, Uposażenie krakowskiej kapituły, s. 208, 236.
15	 E. Knapek, Rachunki kolegium wikariuszy, s. 113. Obrady wikariuszy poprzedzały sesje kanonickie. 

Zwoływano je na dwa tygodnie przed uroczystościami św. Stanisława w maju i wrześniu (kapituły 
generalne kapituły katedralnej odbywały się zaraz po tych świętach).



  164

Ewelina Zych

księgi czynności, w których zapisywano protokoły ze spotkań gremialnych. 
W jednej z ksiąg Acta actorum Kolegium Wikariuszy Katedry Krakowskiej wpis-
ano inwentarz argenterii wikaryjskiej, który stanowi przedmiot niniejszego 
artykułu.

Podstawa źródłowa — inwentarz z 1776 roku

Wikariusze katedralni, jako oddzielne kolegium, posiadali, jak wspom-
niano na początku, wspólny majątek. Składały się na niego dochody z wsi, 
dziesięciny (snopowe i pieniężne), czynsze oraz nieruchomości należące do 
kolegium16. Zgromadzenie prowadziło własne księgi, które dają nam obraz 
jego działalności. Najważniejsza wydaje się być wzmiankowana już seria 
Acta actorum Kolegium Wikariuszy Katedry Krakowskiej zawierająca protokoły 
z posiedzeń wawelskiej kapituły mniejszej, licząca obecnie 11 ksiąg17, obe-
jmujących okres od wieku XVII do XX. W tomie 7, prowadzonym w  latach 
1759–1779 na papierowych kartach o numerach 231–234 spisano inwentarz 
sreber należących do kolegium wikariuszy. Przedstawia on stan z początku 
1776 roku, czyli już po wydarzeniach konfederacji barskiej, a  jeszcze przed 
insurekcją kościuszkowską18. Każde z  tych wydarzeń zubożyło zasób sre-
ber katedralnych (zarówno należących kapituły większej, jak i  mniejszej). 
Skarbiec katedry na Wawelu został uszczuplony o zabytki złotnictwa, które 
kapituła nakazała przetopić w 1764 roku. Pozyskany w ten sposób kruszec 
zdeponowano ponownie w skarbcu. Dodatkowo w 1770 roku na kontrybucję 
dla wojsk rosyjskich oddano argenterię katedralną, tym razem wśród nich 
było kilka przedmiotów należących do kolegiów wikariuszy i mansjonarzy19. 
W czasie, gdy sporządzono inwentarz, wicekustoszami byli Dawid Czerna ze 
Stradomia (wikariusz katedralny od 1766, wicekustosz w latach 1774–1796) 
i  Tomasz Fąfrowicz (wikariusz katedralny od ok. 1760; 1771–1774 rewizor 

16	 E. Knapek, Rachunki kolegium wikariuszy, s. 114–115.
17	 O sygnaturach od ACm1 do ACm11.
18	 B. Przybyszewski, Katedra krakowska w XVIII stuleciu, Kraków 2012, s. 17–18, 97; J. Urban, Katedra 

krakowska i archiwum kapitulne na Wawelu (szkice historyczne), Kraków 2023, s. 105–122.
19	 B. Przybyszewski, Katedra krakowska, s. 97; Inwentarze skarbca katedry krakowskiej z lat 1702, 1761 i 1791, 

oprac. A. Perzanowska, red. nauk. P. Rabiej, Kraków 2016, s. 280–283.



165 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

i prokurator kolegium wikariuszy, następnie wicekustosz oraz wiceprefekt 
fabryki kościelnej)20. 

Inwentarz umieszczono wśród protokołów z obrad kapituły mniejszej — zos-
tał spisany tą samą ręką, co inne wpisy pochodzące z tego okresu, charak-
terem pisma typowym dla lat 70. XVIII stulecia. Sporządzono go w języku 
polskim, z wtrąceniami łacińskimi. Znajdują się w nim nieliczne skreślenia 
i poprawki. Obecnie jest to jedyny znany rękopis inwentarza argenterii wika-
riuszy katedry na Wawelu z 1776 roku.

Wybrane fragmenty ogłoszonego tu drukiem tekstu źródłowego były już 
publikowane przez ks. Bolesława Przybyszewskiego w Fabrica Ecclesiae jako 
wypis nr 39221, niestety z odwołaniem do niewłaściwej sygnatury. W tekście 
edycji źródłowej znalazły się wówczas: kielich nr 2 (po bp. S. Maciejowskim); 
kielichy nr 1, 6, 7 (używane przez wikariuszy); krzyże nr 1, 2, 4, 5; pacyfikał nr 
1; relikwiarze nr 6, 7, 8; lichtarze; ampułki nr 2, 3, 6 oraz „notandum”. 

W związku z tym, że w latach 90. XX wieku opublikowano tylko część tego 
inwentarza, zapadła decyzja, by teraz spis ogłosić drukiem w całości22. Tak, 
by pokazać większą część (a może całość?) argenterii należącej do kolegium 
wikariuszy katedry na Wawelu u progu ostatniej ćwierci wieku XVIII. 

Wymienione w  inwentarzu z  1776 roku przedmioty były po części 
przechowywane w skarbczyku wspólnoty wikariuszowskiej, nazywanym „Ar-
chivum Communitatis […] Vicariorum Ecclesiae Cathedralis Cracoviensis”, 
mieszczącym się w zakrystii wikaryjskiej (dawnej kaplicy św. Małgorzaty; 
obecnie to zakrystia katedralna, czyli pomieszczenie przed właściwym skar-
bcem katedralnym, wzniesionym na przełomie wieku XV i XVI). Pozostałe 
przedmioty były przydzielone konkretnym członkom wspólnoty (służyły 
im do sprawowania czynności liturgicznych) i przechowywane w szafkach 
przypisanych poszczególnym wikariuszom. W inwentarzu rozróżniono, czy 
miejscem przechowywania danego paramentu był skarbiec czy szafki. 

Taki stan rzeczy potwierdzają przekazy źródłowe z wcześniejszych stuleci, 
rozpoczynając od inwentarza katedry z 1563 roku, a kończąc na wizytacji bp. 

20	 Fabrica Ecclesiae Cracoviensis. Materiały źródłowe do dziejów katedry krakowskiej w XVIII wieku z archiwal-
iów kapitulnych i kurialnych, wybrał i oprac. B. Przybyszewski, Kraków 1993, s. 180, 229–230 (Źródła do 
Dziejów Wawelu, 14).

21	 Fabrica Ecclesiae Cracoviensis, s. 182–184. 
22	 Porównano tekst opublikowany w Fabrica Ecclesiae Cracoviensis z podstawą źródłową i w obecnej edycji 

źródłowej wprowadzono nieliczne poprawki w lekcji tekstu.



  166

Ewelina Zych

Kazimierza Łubieńskiego przeprowadzonej na początku XVIII wieku. Oprócz 
zakrystii wikariuszowskiej, zwanej zewnętrzną, wskazano w  nich kaplice 
i ołtarze katedralne, przy których przechowywano niektóre obiekty srebrne 
należące do wikariuszy. Były wśród nich kaplice: Matki Bożej Śnieżnej; św. 
Jana Chrzciciela; św. św. Kosmy i Damiana; ołtarz św. Wojciecha23. Obok kiel-
ichów przypisanych do poszczególnych wikariuszy źródła z początku XVIII 
wieku notują, że był osobny kielich z pateną przeznaczony do odprawiania 

„matury” oraz drugi przeznaczony do użytku podczas pogrzebów współbraci 
i aniwersarzy24. W początkach XVII wieku (a zapewne i wcześniej) argenteria 
przechowywana w zakrystii wikaryjskiej była zdeponowana w trzyczęścio-
wej szafie. Sporządzona zaś siedem dekad później wizytacja bp. Trzebickiego 
wspomina, że przechowywano ją w skrzyniach25.

Wszystkie przedmioty srebrne wymienione w inwentarzu z 1776 roku są 
związane z kultem religijnym. Ułożono je w porządku rzeczowym w następu-
jącej kolejności: kielichy, krzyże, pacyfikały, relikwiarze, lichtarze, ampułki. 

Kolegium wikariuszy w połowie lat 70. XVIII wieku było w posiadaniu 19 
kielichów z patenami, przeważnie srebrnych pozłacanych. Część z nich po-
chodziła jeszcze z XVI wieku, inne były młodsze. W opisach zawarto infor-
mację o kruszcu, zdobieniach, herbach czy inskrypcjach umieszczonych na 
kielichach oraz patenach. Wśród nich 4 kielichy przechowywano w skarbcu, 
pozostałe 15 pozostawało w użytku wikariuszy. Jednym z najcenniejszych 
z nich był kielich pochodzący z fundacji bp. Samuela Maciejowskiego i prze-
kazany w  1561 roku wraz z  innymi przedmiotami przez egzekutorów tes-
tamentu do kaplicy Matki Bożej Śnieżnej w katedrze na Wawelu26. Pośród 
nich był wzmiankowany w dalszej części inwentarza argenterii wikaryjskiej 

23	 Inwentarz katedry wawelskiej z roku 1563, oprac. A. Bochnak, Kraków 1979, s. 176, 234 (Źródła do Dziejów 
Wawelu, 10) [dalej: Inwentarz 1563]; Akta wizytacji katedry wawelskiej oraz kościołów diecezji krakowskiej 
1602–1604, oprac. E. Bularz, Kraków 2014, s. 124–125, 246, 257, 289 (Źródła do Dziejów Wawelu, 20); 
Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, katedra na Wawelu, 1670, Archiwum i Biblioteka Krakowskiej 
Kapituły Katedralnej [dalej: AiBKKK], sygn. A.Vis.51, k. 115v–116; Akta wizytacji bp. Andrzeja Trze-
bickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.52, k. 140v–141, 149.

24	 Akta wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, katedra na Wawelu, 1711, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 79.
25	 Akta wizytacji katedry, s. 124–125, 246, 257, 289; Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, 

sygn. A.Vis.51, k. 116.
26	 Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 118; Akta wizytacji bp. Andrzeja 

Trzebickiego, kaplice katedralne, 1670–1682, AiBKKK, sygn. A.Vis.52, k. 149r–v; Akta wizytacji bp. Ka-
zimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 80v; Visitatio Collegii Venerabilium Vicariorum 
Ecclesiae Cathedralis Cracoviensis Anno 1611, AiBKKK, sygn. A.Vis.71, k. 4[?]; Akta wizytacji bp. Jaku-



167 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

pacyfikał w kształcie monstrancji z przedstawieniami zarówno Matki Bożej 
trzymającej Jezusa na rękach, jak i samego Chrystusa (Christi Misericordis) 
oraz z relikwiami; ponadto relikwiarz w kształcie krzyża z wyobrażeniem 
Matki Bożej z Chrystusem na rękach.

Obok kilkunastu kielichów, kolegium posiadało 8 krzyży, 2 pacyfikały, 8 re-
likwiarzy. Wymieniam je łącznie, ponieważ część umieszczonych w tych kat-
egoriach przedmiotów z powodzeniem można przypisać do dwóch lub trzech 
kategorii (i we wcześniejszych spisach różnie je przyporządkowywano — raz 
zaliczano je np. do relikwiarzy, innym razem wpisywano wśród pacyfikałów 
itd.). Ponadto do sreber wikariuszowskich zaliczono wówczas lichtarze 
(1 parę) oraz ampułki na wodę i wino (5 par i 1 zdekompletowaną). 

W oparciu o dostępne przekazy źródłowe (archiwalia i edycje źródłowe) 
w miarę możliwości prześledzono losy przedmiotów. Identyfikacja była możli-
wa w przypadku obiektów posiadających charakterystyczne dekoracje (mot-
ywy zdobnicze, herby) oraz relikwie świętych. Odsyłacze do poszczególnych 
przekazów źródłowych zamieszczono w przypisach do edycji. W przypadku 
opisów bardziej zdawkowych jednoznaczna identyfikacja nie była możliwa. 
Dano temu wyraz w przypisach.

W przypadku części przedmiotów twórca inwentarza odnotował istnienie 
herbów szlacheckich, odnoszących się najpewniej do fundatorów tych prec-
jozów. Wśród nich znalazły się następujące herby: Prus, Prus II (Wilcze Kosy), 
Ciołek, Belina, Ogończyk, Rawa, Abdank, a być może także Sulima.

Paramenty ozdobione tarczą z herbem Ciołek pochodziły z daru bp. Sam-
uela Maciejowskiego. Herb Ogończyk kapłani spisujący wcześniejsze in-
wentarze powiązali z  rodem Kościeleckich. W  przypadku pozostałych 
przedmiotów — w  obecnym stanie badań nie można ich jeszcze powiązać 
z konkretnymi fundacjami. W inwentarzu z 1776 roku z nazwiska, oprócz 
bp. Maciejowskiego, wymieniono Alberta z Bobowej, zaś za siglami, którymi 
opatrzono jeden z kielichów, może kryć się postać kan. Jana Zerzyńskiego. 

W  przekazach źródłowych z  początku XVII wieku różne przedmioty 
ozdobione herbem Prus wiązano z postacią bp. Tomasza Strzempińskiego27. 
Herbem Wilcze Kosy (Prus II) legitymował się Adam z Będkowa — fundator 

ba Zadzika, Archiwum Kurii Metropolitalnej w Krakowie [dalej: AKMKr], sygn. AV Cap 43, k. 153v; 
Inwentarz 1563, s. 234; Akta wizytacji katedry, s. 257.

27	 Wśród nich kielichy złoty i srebrny z patenami oraz zachowana do dziś infuła. Zob. Akta wizytacji 
katedry, s. 22, 25, 35.



  168

Ewelina Zych

trzeciego ministerium w kaplicy św. św. Kosmy i Damiana, związanego z kole-
gium wikariuszy28. Z herbem Rawa powiązano wówczas Krystyna z Ostrowa 
(Ostrowskiego), fundatora pierwszego ministerium przy ołtarzu Rozesłania 
Apostołów i św. Jadwigi (1413 r.)29. Wizytacja podaje ponadto imiona dwóch 
przedstawicieli rodziny Kościeleckich herbu Ogończyk. Był wśród nich jeden 
z Janów Kościeleckich, który ufundował srebrny pozłacany kielich oraz An-
drzej Kościelecki (zm. 1515), fundator przypisanego do wikariuszy drugiego 
ministerium w kaplicy św. Jana Chrzciciela (wśród argenterii tego ministe-
rium było kilka przedmiotów z  herbem Ogończyk)30. W  przypadku herbu 
Belina odnotowano przedmioty, lecz bez informacji o fundatorach. Nie ma 
jednak pewności, czy przedmioty z  inwentarza z 1776 roku można wiązać 
z tymi właśnie postaciami.

Argenteria katedry na Wawelu — edycje źródłowe

Do identyfikacji — czy też ustalenia metryki sreber wikariuszows-
kich — posłużyły informacje spisane w wizytacjach i  inwentarzach katedry 
krakowskiej. W kolejności chronologicznej są to: inwentarz katedry z 1563 
roku (ed. źr. Adam Bochnak), akta wizytacji bp. Bernarda Maciejowskiego 
(ed. źr. Elżbieta Bularz), akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika (AV Cap 43; lata 
30/40 XVII wieku), bp. Andrzeja Trzebickiego (A.Vis.51, A.Vis.52; lata 70. XVII 
wieku), bp. Kazimierza Łubieńskiego (A.Vis.63; pocz. XVIII wieku). Ponadto 
nowożytne inwentarze katedry na Wawelu (ed. źr. Agnieszka Perzanowska).

Wielu informacji do dziejów katedry w  drugiej połowie XV i  pierwszej 
połowie XVI wieku dostarczają edycje źródłowe przygotowane przez 
ks. Bolesława Przybyszewskiego, który opracował także tzw. „fabrica eccle-
siae” z XVIII wieku.

Cenne podczas identyfikacji przedmiotów są również informacje zawarte 
w artykułach naukowych oraz katalogach wystaw. W przypadku argenterii 
po wikariuszach tylko jeden przedmiot udało się zidentyfikować jako zach-
owany do dziś. Jest to srebrny, emaliowany kielich Samuela Maciejowskiego, 

28	 Przy tym ministerium w 1602 roku odnotowano istnienie kielicha z herbem Prus i krzyża z herbem 
Wilcze Kosy. Zob. Akta wizytacji katedry, s. 245, 246.

29	 Akta wizytacji katedry, s. 269.
30	 Akta wizytacji katedry, s. 24, 226–227.



169 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

wykonany we Wrocławiu w  1539 roku przez Erasmusa Schleupnera i  prze-
kazany w 1550 roku do kaplicy św. Tomasza Apostoła (Matki Bożej Śnieżnej, 
Maciejowskiego)31.

Warto wspomnieć o inwentarzu kaplicy św. Jana Chrzciciela oraz biblioteki 
wikariuszy katedralnych z  1498 roku, mimo że nie posłużył do identyfik-
acji przedmiotów objętych XVIII-wiecznym spisem. Jego treść opublikował 
Pierre David, omawiając jego zawartość32. O dwie dekady starszy od niego jest 
datowany na rok 1474 inwentarz skarbca kaplicy Hinczy z Rogowa w katedrze 
na Wawelu, opublikowany przez Franciszka Piekosińskiego33.

Zasady edycji źródłowej

Przygotowując tekst edycji źródłowej posiłkowano się instrukcją wydawniczą 
dla źródeł historycznych od XVI do połowy XIX wieku, opracowaną przez 
Kazimierza Lepszego.

Wprowadzono liczne uwspółcześnienia ortograficzne i gramatyczne. Tam, 
gdzie było to możliwe, dodano znaki interpunkcyjne zgodnie z obecnie obow-
iązującymi zasadami pisowni. Pozostawiono błędy ortograficzno-gramatyczne, 
które nie rzutowały na zrozumiałość tekstu i ówczesną składnię. Rzeczown-
iki i przymiotniki (polskie i łacińskie) zapisane w tekście źródłowym wielką 
literą, zapisano małą. Pisarz, określając kruszec, wielokrotnie używał formy 

„srebny” — zmieniono ją na obecnie funkcjonującą: srebrny. Uwspółcześnia-
jąc pisownię, zamieniono następujące litery (w nawiasach przykłady): ą → ę 
(kontrybucyją — kontrybucję); ch → k (zachrystyi — zakrystii); i → j (iak — jako; 
zostaiącego — zostającego); i → y (krucifix — krucyfiks); nn → n (anniołki — ani-
ołki); o → ó (kielichow — kielichów); o → u (drogiey — drugiej); rz → ż (wierzy-
czki — wieżyczki); s → ś (staroswiecki — staroświecki); ss → s (Passyi — Pasji); 
u → ó (pułtora — półtora; obwudka — obwódka); u → y (obudwuch — obydwóch); 

31	 Nr inw. KKK z/13. Pełny opis kielicha — zob. Wawel 1000–2000. Wystawa jubileuszowa. Katalog, t. 1: 
Kultura artystyczna dworu królewskiego i katedry, Kraków 2000, s. 216–218 (kat. I/190, oprac. M. Ad-
amska, R. Sachs); Katalog zabytków sztuki w Polsce, t. 4: Miasto Kraków, cz. 1: Wawel, red. J. Szablowski, 
Warszawa 1965, s. 114–115, fig. 752.

32	 P. David, Biblioteka wikariuszów, s. 137–148.
33	 F. Piekosiński, Najdawniejsze inwentarze skarbca kościoła N.P. Maryi w Krakowie z XV wieku, „Sprawozda-

nia Komisji do Badania Historii Sztuki w Polsce” 4 (1891) z. 1–4, s. 77.



  170

Ewelina Zych

x → ks (krucifix — krucyfiks; xiędza — księdza); y → i  (wikaryuszow — wikari-
uszów); y → j (Passyi — Pasji); z → ż (krzyza — krzyża).

Pozostawiono skrótowy zapis nazw godności i  tytułów (Adm, Rvndorum, 
J.J.X.X.). Pozostawiono również archaiczne formy zapisu niektórych wyrazów 
(m.in.: pozłoconemi, białemi, Pacyfikała, dotycze, ośm, jednakiemi, krzyżów, ocz-
ków). Ujednolicono formę różyczków (w tekście wymiennie stosowano: ruzycz-
kow, rozyczkow). Ujednolicono zapis „ect.”, występujący w tekście w następu-
jących formach: et caetera; &; & caetera. Ujednolicono do wersji powszechnie 
obowiązującej pisownię liczebnika: quatuor. Pozostawiono polsko-łacińskie 
zbitki wyrazów, np. insigne krzyża, kielich Salvatoris. Pozostawiono również 
makaronizmy: Reliquiy, Reliquieyami, Reliquiarz. Błędy w  pojedynczych 
wyrazach oznaczono [s], wątpliwości zaś [?]. 

Ujednolicono liczebniki porządkowe na listach obiektów do: 1.; 2.; 3. Pis-
arz zastosował numerację z dopełnieniami — częściowo w języku łacińskim, 
a częściowo w polskim, płynnie przechodząc z  jednej do drugiej w obrębie 
jednego wykazu, np.: 1mo, 2do, 7my, 8my. Na końcu opisu każdego z przedmi-
otów podano liczbę sztuk, w następujących formach: --- 1; Nro --- 1; Nr --- 1  
ujednolicono do: Nro --- 1.

Poprawki pisarza zastosowano w  tekście, informację zaś o  pierwotnym 
brzmieniu tekstu podano w przypisach tekstowych. W nawiasach kwadra-
towych dodano numerację kart, podano datację we współczesnym zapisie. 
W przypadkach, gdy na końcu strony podano początek wyrazu zapisanego na 
kolejnej stronie w całości, w edycji pominięto połówki wyrazów; jeśli wyraz 
został podzielony — zapisano go w całości na karcie następnej; jeśli wyraz 
został zapisany w całości na końcu jednej strony i początku następnej, pom-
ijano ten z końca strony.

Z  przyczyn technicznych przypisy bibliograficzne pozostawiono na po-
szczególnych stronach, a te dotyczące edycji zaś są umieszczone pod tekstem 
edycji. 



171 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

EDYCJA

Spis argenterii  
należącej do wikariuszy katedralnych  

z dn. 3 stycznia 1776 r.,  
Acta Capituli Minoris, t. 7 (1759–1779),  

AiBKKK, ACm7, k. 231–234

[231] Opisanie sprzętu srebrnego tak w Archivum Communitatis Adm Rvndorum 
Vicariorum Ecclesiae Cathedralis Cracoviensis zostającego jako też kielichów, które 
po szafkach swoich w  zakrystii toż Zgromadzeniea dla Imw Xzy konfratrów do 
mszy odprawowania trzyma i każdy z Xzy wikariuszów pod swoim kluczem ma 
kielich Communitatis etc ad Missam requisita.

Anno Domini 1776o d. 3a mensis januarii [3 I 1776] condescendentes ad Archivum 
Communitatis reperimus de suppellectili argentea sequentia.

1. Kielich staroświecki srebrny z pateną srebrną ab extra et intra pozłoconemi, róży-
czkami w około ozdobiony białemi, cum insigni na nodze tegoż kielicha Salvatoris 
i drugiej osoby [231v] klęczącej, na patenie insigne krzyża. Nro --- 1

2. Kielich wielki staroświecki srebrny de et super wyzłacany, na którym od korpusu 
do nogi idą kwiatki zielono szmelcowane, z krucyfiksem na nodze, z podpisem pod 
nogą Samuel Maciejowski1 Episcopus Crac[oviensis] suae capellae reliquit, z pateną 
srebrną de et super wyzłacaną, na której insigne Ręka w Krzyżu2. Nro --- 1 

1	 W. Dowrzaczek, Maciejowski Samuel (1499–1550), w: Polski słownik biograficzny, t. 19, Wrocław 1974, 
s. 64–69.

2	 Kielich od 1561 roku był przechowywany w kaplicy Matki Bożej Śnieżnej (Maciejowskiego), później 
w skarbczyku wikaryjskim. Odnotowano go w następujących źródłach i opracowaniach: Akta wizytacji 
bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 118v; Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickie-
go, AiBKKK, sygn. A.Vis.52, k. 149; Akta wizytacji katedry, s. 257; Wawel 1000–2000, t. 1, s. 216–218 
(kat. I/190, oprac. M. Adamska, R. Sachs); Katalog zabytków sztuki w Polsce, t. 4, cz. 1, s. 114–115, fig. 752.



  172

Ewelina Zych

3. Kielich srebrny z  pateną srebrną de et super wyzłacanemi cum insignibus na 
nodze kielicha Konikab, na patenie Twarzy Salvatoris. Nro --- 1 

4. Kielich pomniejszy srebrny de et super wyzłacany, z pateną srebrną od korpusu 
wyzłacaną, cum insignibus na kielichu Pasji, na patenie krzyża3. Nro --- 1 

c

Te są kielichy in Archivo, których nie więcej nie mniej, lecz jak się wyżej namieniło 
jest inspecie et summarum 4.

d

Co się zaś dotycze [s] kielichów i paten extra Archivum, które po szafkach J.J.X.X. 
konfratres do mszy mają in numero et specie są niżej położone ut sequitur.

1. Kielich srebrny de et super wyzłacany gładki, z pateną srebrną ab extra wyzła-
caną, cum exaratione sub pede Anni 1626 et literarum J, Z, C, W, O, C, D4. Nro --- 1

Tego kielicha Communitas na maturye,5 używa.

3	 Podobnie wyglądał kielich używany na pocz. XVIII wieku przez Kazimierza Kozidońskiego. Nie ma 
jednak pewności, czy to ten sam obiekt. Por. Akta wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, 
sygn. A.Vis.63, k. 78v.

4	 Nie ma pewności co do rozwinięcia inicjałów. Jedną z możliwości jest powiązanie ich z postacią Jana 
Zerzyńskiego, h. Janina, kanonika i oficjała krakowskiego, wikariusza in spiritualibus. Wspólnie ze 
Stanisławem Skarszewskim (scholastykiem krakowskim) odnowił on kaplicę św. Wawrzyńca w kat-
edrze na Wawelu i tam też został pochowany. Zmarł w 1626 roku. W kaplicy znajdowało się epitafi-
um, w którym wspomniano archidiakona Jarosława — fundatora kaplicy oraz kan. Jana Zerzyńskiego. 
Podążając za tekstem epitafium, można próbować rozczytać inicjały w następujący sposób: J[oannes] 
Z[erzyński] C[anonicus et] W[icarius in spiritualibus atque] O[fficialis] C[racoviensis] D[onavit lub 
dedit]. Rok 1626 zaś można powiązać ze śmiercią Zerzyńskiego. Tekst epitafium opublikowano w kilku 
pracach. Zob. S. Starowolski, Monumenta Sarmatarum, Kraków 1655, s. 36–37; L. Łętowski, Katedra 
krakowska na Wawelu, Kraków 1859, s. 12; Corpus Inscriptionum Poloniae, t. 8: Województwo krakowskie, 
red. Z. Perzanowski, z. 1: Katedra krakowska na Wawelu, wyd., wstęp. i kom. opatrz. A. Perzanowska, 
Kraków 2002, s. 457–458.

5	 Missa matura — msza poranna o Matce Bożej. Por. Kolektarz wawelski, s. 142–143.



173 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

2. Kielichów in numero et specie jednej formy ośm ab extra miejscami ab intra 
wyzłacanych z patenami także jednakiemi od korpusu tylko wyzłacanemi dico[?]f. 
Nro --- 8

3. Kielich srebrny ab extra florysowany abg intra wyzłacany, z pateną de et super 
wyzłacaną. Nro --- 1

4. Kielichh srebrny floresowany de et super wyzłacany formae antiquioris, cum in-
signibus in cuppa [s] ex una parte Salvatoris ex altera parte Beatae Virginis, z pateną 
także wyzłacaną6. Nro --- 1 

5. Kielichi srebrnyj staroświecki cały wyzłacany z pateną takąż cum insignib[us] na 
jednej stronie Orła7 na [232] drugiej W8, patena u tego kielicha nie dobra9. Nro --- 1 

6. Kielich srebrny staroświecki de et supra wyzłacany z pateną srebrną wyzłacaną 
cum insignibus na jednej stronie Miserentis [s] Christi na drugiej stronie Ręki. 
Nro ---1

7. Kielich srebrny staroświecki z pateną srebrną de et super wyzłacanemik cum in-
signi in pede Półtora Krzyża10. Nro --- 1 

6	 Te same wizerunki widniały na kielichu używanym w 1672 roku przez Walentego Sowińskiego. Zob. 
Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 118v.

7	 Może herb Królestwa Polskiego[?] lub herb Sulima[?].
8	 Herb Abdank[?].
9	 Jeśli literę „W” kojarzyć z herbem Abdank, to wizytacje katedry na Wawelu z XVII wieku notują taki 

kielich. W wizytacji bp. Zadzika przy trzecim ministerium w kaplicy św. Katarzyny odnotowano kielich 
z herbem Abdank i insignia Passionis, zaś w wizytacji bp. Trzebickiego kielich z herbami Sulima i Ab-
dank (używany przez wicekantora Macieja Denkowicza, przypisywany do ministerium św. Katarzy-
ny). Notowany również w XVIII wieku — podano informację o h. Abdank, był wówczas używany przez 
Bartłomieja Żórawskiego. Zob. Akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, sygn. AV Cap 43, k. 125v; 
Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 118v, nr 2; Akta wizytacji bp. Ka-
zimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 78v; A. Perzanowska, Peregrynacje kielicha mszalnego 
do katedry krakowskiej, w: Studia z dziejów katedry na Wawelu, red. E. Zych, Kraków 2023, s. 135–148 
(Biblioteka Kapitulna na Wawelu, 17).

10	 Herb Prus[?]. Kielich z herbem Prus odnotowano w wizytacjach katedry z XVII i XVIII wieku (u progu 
XVIII wieku używał go wicekantor Jan Sysłowicz). W wizytacji bp. Zadzika przypisany do trzeciego 
ministerium w kaplicy św. św. Kosmy i Damiana. Nie ma pewności, czy to ten sam obiekt, co w spi-
sie z 1776 roku. Por. Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 119; Akta 



  174

Ewelina Zych

8. Kielich srebrny staroświecki de et super wyzłacany, z pateną de et super wyzła-
caną, cum Insignil in pede Christi patien[tis]. Nro --- 1

m

Wszystkich tedy kielichów in specie superius exarata tum in Archivo, jako też po 
szafkach J.J.X.X. konfratrów in summa 19.

n

Opisanie krzyżów in Archivo znajdujących się

1. Krzyż wielki srebrny wyzłacany de toto floresowany, w którym z jednej strony ef-
figies Crucifixi cum insignibus Quatuor Evangelistarum sztuką odlewaną, z drugiej 
strony reliquiae sanctorum, koło których są dwa smaragdy i dwa szafiry, w środku 
gałki ma rubinów trzy, turkusów trzy11. Nro --- 1 

2. Krzyż srebrny od wierzchu do połowy pozłocisty z nogi wyjmujący się, na którym 
ex una parte effigies Crucifixi cum insignibus Quatuor Evangelistarum robotą sz-
tychowaną, ex altera parte reliquiae sanctorum cum Insignibus Quatuor Virginum 
cum stemmate in pede. Nro --- 1

3. Krzyż srebrny mały ad instar pectoralis, na którym z jednej strony effigies Sal-
vatoris cum insignibus Quatuor Evaneglistarum sztuką sztychowaną, na drugiej 
stronie reliquiae sanctorum pod topazem insignibus Quatuor Virginum sztuką 
także sztychowaną12. Nro --- 1 

wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 78v ?; Akta wizytacji bp. Jakuba 
Zadzika, AKMKr, sygn. AV Cap 43, k. 131v; Wizytacja 1602–1604, s. 246.

11	 Podobnie wyglądający krzyż odnotowano w wizytacji bp. Trzebickiego (Cruces, nr 1). Zgadza się liczba 
i rodzaj kamieni zdobiących relikwiarz. Jednak w opisie z 1776 roku nie ma herbu Nałęcz, o którym 
mowa w przekazie z XVII wieku. Krzyż odnotowano też w wizytacji z początku wieku XVIII (Cruces, 
nr 1). Nie można z całą pewnością potwierdzić, czy to ten sam obiekt. Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja 
Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 116v; Akta wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, 
sygn. A.Vis.63, k. 79v.

12	 Podobnie wyglądający krzyż odnotowano w wizytacji bp. Trzebickiego (Cruces, nr 4). W przeciwieńst-
wie do opisu z 1776 roku w XVII wieku nie odnotowano informacji o topazie i wyobrażeniu Zbawicie-
la. Krzyż notowany jest również w XVIII wieku. Nie ma pewności, czy to ten sam obiekt. Zob. Akta 



175 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

4. Krzyż srebrnyo wyzłacany, na którym z jednej strony effigies Crucifixi cum in-
signibus Quatuor Evangelistarum odlewaną sztuką. Circa effigiem trzy kamienie, 
dwa z nich żółte, jeden błękitny, czwartego nie ma, z drugiej strony reliquiae sanc-
torum. W tym Krzy [s] a supra, infra i po bokach [232v] jest pereł większych sześć, 
dwóch brakuje, w środku miasto [s] gałki wieżyczkami ozdobiony, na nodze ma 
stemma Półtora Krzyża i dwa Snopy13. Nro --- 1 

5. Krzyż większy srebrny wyzłacany na którym z jednej strony effigies Crucifixi cum 
insignibus Quatuor Evangelistarum odlewaną sztuką, z  drugiej strony reliquiae 
sanctorum z floresami srebnemi po bokach, cum inscriptione Alberti de Bobowa14 
Ecclesiae Cathedralis Cracoviensis Vicarii15. Nro --- 1

6. Krzyż pomniejszy srebrny wyzłacany, na którym z jednej strony effigies Crucifixi 
cum insignibus Quatuor Evangelistarum odlewaną sztuką, na drugiej stronie pięć 
oczków i na nich reliquiae sanctorum, ten ad praesens asservatur pro usu w szafce 
plebańskiej. Nro --- 1

7. Krzyż srebrny wyzłacany, na którym effigies Crucifixi cum insignibus Quatuor 
Evangelistarum sztuką odlewaną, na drugiej stronie reliquiae sanctorum, po 

wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 116v; Akta wizytacji bp. Kazimierza 
Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 79v. 

13	 Półtora Krzyża odnosi się zapewne do herbu Prus. Być może jest to opisana obrazowo (może 
z omyłkami?) jedna z odmian herbu Prus. Taką interpretację mogą sugerować opisy z wcześniejszych 
wizytacji. W wizytacji bp. Trzebickiego opisano krzyż (Cruces, nr 2), na którym widniał herb „Pułtora 
Krzyża i dwa sierpy na krzyż”, co można identyfikować z herbem Prus II. Ten sam herb wspomniano 
w wizytacji bp. Łubieńskiego, choć tam odnotowano odmienną liczbę kamieni. Podobnie jak około 1670 
roku opisano go w dwóch wcześniejszych wizytacjach, z początku XVII wieku i z lat 30./40. XVII wieku. 
W wizytacji bp. Zadzika herb nazwano Wilcze Kosy (czyli Prus II). Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja 
Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 117v; Akta wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, 
sygn. A.Vis.63, k. 80; Akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, sygn. AV Cap 43, k. 131v; Akta wizytacji 
katedry, s. 246.

14	 Albert z Bobowej (zm. 1543), wikariusz katedralny (1529); informacje za: Akta wizytacji katedry, s. 124. 
Umarł pod koniec 1542 roku — zob. Kopiariusz przywilejów wikariuszy katedry krakowskiej, wykaz 
offertoriów i inne (1336–1676), AiBKKK, b. sygn., s. 85.

15	 O krzyżu z podobną inskrypcją na stopie mowa w wizytacji kard. Maciejowskiego. Umieszczono go 
wśród sprzętów należących do kolegium wikariuszy, przechowywano go wówczas w zakrystii ze-
wnętrznej (kaplicy św. Małgorzaty). Zob. Visitatio Collegii Venerabilium Vicariorum Ecclesiae Cathe-
dralis Cracoviensis Anno 1611, AiBKKK, sygn. A.Vis.71, k. 4; Akta wizytacji katedry, s. 124.



  176

Ewelina Zych

bokach tych reliquiy [s] są spigle z piącią kamieniami błąkitnemi i trzema zielone-
mi sine stemmate. Nro --- 1

8. Krzyż wielki drewniany czarny z korpusem srebrnym. Nro --- 1

p

Summa krzyżów Nro --- 8

q

Opisanie pacyfikałów in Archivo znajdujących się

1. Pacyfikał srebrny większy ad instar monstrantorii cały biały z  wieżyczkami, 
jedną najwyższą z drutów srebrnych białych, która jest nałamana [s] i mniejsze-
mi czterema nad reliquieiami [s] i po bokach kilkoma całemi. Na tym pacyfikale 
z  jednej strony jest effigies Beatae Mariae Virginis Christum gestantis robiona 
wyzłacana, na drogie [s] stronie effigies Christri [s] Misericordis podobnąż robotą 
varie[?]rz tych obydwóch [233] stron adornowane na jednej stronie jest rubinów 
czternaście, dwóch brakuje. Pereł dwie, turkusów dwa, na drugiej stronie rubinów 
pięć, brakuje dwóch. Perłas jedna, turkus jeden, cum stemmate Ciołka16. Nro --- 1 

16	 Herb Ciołek. Obiekt najpewniej wzmiankowany już w inwentarzu z 1563 roku (opis bardzo lakoniczny), 
wśród wyposażenia kaplicy Matki Bożej Śnieżnej, następnie w wizytacjach kard. Maciejowskiego oraz 
bp. Zadzika. W wizytacji bp. Trzebickiego umieszczony wśród pacyfikałów (nr 9). Opis jest skromnie-
jszy niż w inwentarzu z 1776 roku, jednak jest mowa o tym samym herbie i przedstawieniach ikonogra-
ficznych. Wzmiankowany też w wizytacji bp. Łubieńskiego (Pacificalia, nr 10).

	 W 1561 roku wraz z innymi paramentami liturgicznymi został przekazany przez egzekutorów testa-
mentu bp. Samuela Maciejowskiego kolegium wikariuszy, z przeznaczeniem do kaplicy Matki Bożej 
Śnieżnej i św. Tomasza Apostoła. Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. 
A.Vis.51, k. 118; Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.52, k. 149r-v; Akta 
wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 80v; Visitatio Collegii Venerabil-
ium Vicariorum Ecclesiae Cathedralis Cracoviensis Anno 1611, AiBKKK, sygn. A.Vis.71, k. 4[?]; Akta 
wizytacji bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, sygn. AV Cap 43, k. 153v; Inwentarz 1563, s. 234; Akta wizytacji 
katedry, s. 257. 



177 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

2. Pacyfikał srebrny biały de et super po bokach wieżyczkami ozdobiony, na jednej 
stronie tego pacyfikała reliquiae sanctorum Julianae et Stanislai, czterema różycz-
kami ozdobione. Na drugiej stronie effigies S. Nicolai17. Nro --- 1 

t

Summa pacyfikałów Nro --- 2

u

Opisanie reliquiarzów małych ad instar ściennych.

1. Relikwiarz srebrny okrągły biały cum reliquiis sanctorum z jednej, z drugiej zaś 
strony effigies Beatae Virginis Mariae Chistum gestantis sztychowaną robotą. 
Nro --- 1

2. Reliqwiarz [s] srebrny krzyżową robotą cały wyzłacany, na którym z jednej stro-
ny effigies Beatae Virginis Mariae Chrystum [s] gestantis, której koło są różyczki 
cztery cum stemmate Ciołka18. Nro --- 1 

3. Relikwiarz srebrny okrągły mający ex una parte effigiem Beatae Mariae Virginis 
Christum gestantis sześcioma różyczkami srebrnemi ozdobioną, z których w jed-
nej rubin, w drugiej szafir, w trzeciej nie całej nic, z drugiej strony effigiem Crucifixi 
z dwiema osobami pod krzyżem stojącemi, circa effigiem jest różyczków srebnych 
sześć, w dwóch różyczkach jest kamyczków czerwonych dwa, w trzeciej nie dostaje. 
Ten relikwiarz jest sine stemmate19. Nro --- 1 

17	 Wzmiankowany w wizytacjach bp. Trzebickiego (Pacificalia, nr 1) i bp. Łubieńskiego (Pacificalia, nr 2). 
Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 117v; Akta wizytacji bp. Kazimi-
erza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 80.

18	 Herb Ciołek. Najpewniej wymieniony wśród przedmiotów, które w 1561 roku wraz z innymi parament-
ami liturgicznymi zostały przekazane przez egzekutorów testamentu bp. S. Maciejowskiego kolegium 
wikariuszy, z przeznaczeniem do kaplicy Matki Bożej Śnieżnej i św. Tomasza Apostoła. Podobny obiekt 
jest wzmiankowany w wizytacjach z XVII wieku. Zob. Akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, sygn. 
AV Cap 43, k. 153v; Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.52, k. 149; Akta 
wizytacji katedry, s. 257.

19	 Podobny obiekt opisano w wizytacji bp. Trzebickiego, umieszczając go wśród pacyfikałów (Pacificalia, 
nr 5). Z tą różnicą, że w 1670 roku nie opisano kamieni szlachetnych. Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja 



  178

Ewelina Zych

4. Relikwiarz srebrny mały, na którym z jednej strony są reliquiae sanctorum, koło 
których jest obwódka srebrna i  różyczków srebnych bez kamieni siedm całych, 
z drugiej zaś strony effigies Salvatoris, Nro --- 1

[233v] 5. Relikwiarz srebrny mały wyzłacany mający z jednej strony reliquias sanc-
torum, z drugiej effigiem sanctae Barbarae virginis odlewaną sztuką wyzłacaną20. 
Nro --- 1 

6. Relikwiarz srebrny okrągły, w którym effigies Agni Dei, koło której jest różycz-
ków sześć mających w sobie rubinów trzy i szafirów trzy, z drugiej strony effigies 
Salvatoris in sepulchro sedentis i  księdza w  komży coram Salvatore modlącego 
się21. Nro --- 1 

7. Relikwiarz większy srebrny z jednej strony effigiem Beatae Mariae Virginis Chris-
tum gestantis cum stemmate krzyża we trzech podkowach22, z drugiej reliquias 
sanctorum, koło których jest piękna sztuka rzemieślnicza partim wyzłacana, par-
tim biała23. Nro --- 1 

8. Relikwiarz większy srebrny okrągły wyzłacany, w  którym z  jednej strony reli-
quiae sanctorum pięknie ozdobione, z drugiej zaś strony effigies Beatae Mariae 
Virginis słońcem odzianą i z miesiącem pod nogami. Nro --- 1

Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 117v.
20	 W wizytacjach z 1670 roku i z początku XVIII wieku umieszczony wśród pacyfikałów (odpowiednio: 

Pacificalia, nr 7; Pacifiaclia, nr 8). Podobny relikwiarz jest wzmiankowany w wizytacjach kard. B. Macie-
jowskiego i bp. Zadzika wśród paramentów stanowiących wyposażenie kaplicy św. św. Kosmy i Dami-
ana. Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK sygn. A.Vis.51, k. 118; Akta wizytacji bp. 
Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 80v; Akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, 
sygn. AV Cap 43, k. 130; Akta wizytacji katedry, s. 244.

21	 W wizytacji bp. Trzebickiego umieszczony wśród pacyfikałów pod nr 8, w wizytacji bp. Łubieńskiego 
zaś pod nr 9. Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 118; Akta 
wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 80v.

22	 Zapewne herb Belina (przedstawiany albo z krzyżem, albo z mieczem otoczonym trzema podkowami). 
Ewentualnie herb Bendziński (Będziński) będący odmianą herbu Belina. We wcześniejszych źródłach 
określany terminami: Gabbatum, stemma trium gabbatum; trium babatum.

23	 Wzmiankowany w 1563 roku wśród wyposażenia kaplicy Matki Bożej Śnieżnej i św. Tomasza Apostoła. 
Następnie w wizytacjach bp. Zadzika oraz bp. Trzebickiego. Zob. Inwentarz 1563, s. 233; Akta wizytacji 
bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, sygn. AV Cap 43, k. 145 v; Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiB-
KKK, sygn. A.Vis.52, 140v-141.



179 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

v

Summa takich relikwiarzów Nro --- 8

w

Lichtarzów in Archivo srebrnych para jedna, z  nich u  jednego blaszki nie dosta-
je, w którą się wierzch wkręca. Te lichtarze są ad instar akolickich cum stemmate 
Ogończyka24 dico. Nro para --- 1 

x 

Opisanie ampułek in Archivo znajdujących się

1. Ampułek srebrnych ab extra et intra wyzłacanych cum suis operculis et literis V25 
A26 na gałkach srebrnych dętych wyzłacanych i drucikami takiemi para. Nro --- 1

2. Ampułek srebrnych mniejszych ab extra wyzłacanych cum suis operculis, na 
których aniołkowie stoją literas V  A  [234] trzymający; u  tych aniołków są signa, 
że mieli skrzydełka, których ad praesens nie masz; stemma na nich Panny na 
Niedźwiedziu27. Para Nro --- 1 

24	 Herb Ogończyk w przekazie z 1670 roku powiązano z osobą Kościeleckiego (nie określono dokład-
nie, o którego z przedstawicieli tego rodu chodziło). Srebrne kandelabry (tym terminem określano je 
w źródłach z XVI i XVII wieku) z herbem Ogończyk odnotowano też w 1563 roku wśród wyposażenia 
kaplicy św. Jana Chrzciciela. Opis uzupełniono datą: 1514. Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickie-
go, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 118; Akta wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, 
k. 80v; Inwentarz 1563, s. 176.

25	 Vino.
26	 Aqua.
27	 Herb Rawa. Jednoznaczna identyfikacja nie jest możliwa, ponieważ we wcześniejszych przekazach 

źródłowych nie opisywano dokładniej tych ampułek. Są tam wzmiankowane ampułki z herbem 
Rawa, lecz brakuje informacji o zdobiących je postaciach aniołków. Te z herbem Rawa są wspomniane 
w wizytacjach: kard. Maciejowskiego (ołtarz św. Wojciecha), bp. Zadzika (ołtarz w kaplicy św. św. Pi-
otra i Pawła), bp. Trzebickiego (wśród wyposażenia kolegium wikariuszy) oraz bp. Łubieńskiego (Am-
pullae, nr 2). Zob. Akta wizytacji katedry, s. 289; Akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, AV Cap 
43, k. 94v; Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 117; Akta wizytacji bp. 
Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 80v.



  180

Ewelina Zych

3. Ampułek srebrnych większych na kształt nalewek ab ex et intra wyzłacanych 
cum suis operculis et litera A, na drugiej brakuje, cum stemmate Ogończyka28. 
Para Nro --- 1 

4. Ampułek srebrnych mniejszych nie wyzłacanych sine operculis et stemmate na 
kształt nalewek para […]ycum literis V, A29. Nro --- 1 

5. Ampułek srebrnych nie wyzłacanych cum suis operculis na jednej z nich gałeczki 
nie ma, na drugiej V30. Para Nro --- 1 

6. Ampułka większa srebrna cum suo operculo et stemmate Abdank31 et litera in 
operculo A, ta ab extra wyzłacana i roboty pięknej32. Nro 1 dico jedna a pary pół 
dico --- 2/1 

z

Summa ampułek in Archivo par Nro --- 5 ½

aa

28	 Herb Ogończyk. W przekazach źródłowych sprzed 1670 roku (inwentarz z 1563 roku, wizytacja bp. Za-
dzika) wymieniane wśród wyposażenia kaplicy św. Jana Chrzciciela, gdzie drugie ministerium przyp-
isane do wikariuszy katedralnych ufundowali Kościeleccy h. Ogończyk. W wizytacji bp. Trzebickiego 
występują wśród ogólnego wyposażenia kolegium wikariuszy, są nadal wiązane z rodem Kościeleckich. 
Następnie w wizytacji bp. Łubieńskiego (Ampullae, nr 7). Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, 
AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 118; Akta wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.63, 
k. 80v; Akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, sygn. AV Cap 43, k. 106; Inwentarz 1563, s. 175.

29	 Może to ampułki wymienione w wizytacji bp. Trzebickiego wśród przedmiotów należących do kolegium 
wikariuszy (Ampullae, nr 4). Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, 
k. 117.

30	 Być może można je identyfikować z ampułkami wymienionymi w wizytacji bp. Trzebickiego wśród 
przedmiotów należących do kolegium wikariuszy (Ampullae, nr 5). Zob. Akta wizytacji bp. Andrzeja 
Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 117.

31	 Herb Abdank.
32	 W wizytacji bp. Zadzika ampułki z herbem Abdank znajdowały się w kaplicy Konarskiego. Ze względu 

na lakoniczny opis nie można potwierdzić, czy to te same, które wymieniono w inwentarzu z 1776 
roku. Ampułki z h. Abdank są wymienione w 1670 roku wśród przedmiotów należących do kolegium 
wikariuszy (Ampullae, nr 6). Podobnie na początku XVIII wieku (Ampullae, nr 6). Zob. Akta wizytacji 
bp. Andrzeja Trzebickiego, AiBKKK, sygn. A.Vis.51, k. 117; Akta wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, 
AiBKKK, sygn. A.Vis.63, k. 80v; Akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika, AKMKr, sygn. AV Cap 43, k. 101v.



181 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

Notandumab: Przed niniejszym opisaniem tegoż Archivum było dawniej więcej 
srebra niż ad praesens jako się wyżej opisało, lecz z nich na kontrybucję dla wojs-
ka rosyjskiego zabrane są per Reverendissimum Capitulum niektóre sztuki, o czym 
fusius habetur in Actis anterioribus33.

ac

33	 Specyfikacja argenterii kościoła katedralnego krakowskiego, AiBKKK, sygn. Inv.C.85/XXVIII, k. 1 
(edycja źródłowa: Inwentarze skarbca katedry krakowskiej, s. 281); Fabrica Ecclesiae Cracoviensis, nr 353, 
s. 164–166.

Przypisy końcowe

﻿a	 Przekreślone powtórzone: dla.
﻿b	 Lekcja prawdopodobna.
﻿c	 Pod tekstem, od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿d	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿e	 Powyżej długopisem (XX wiek): na Matury.
﻿f	 Lekcja prawdopodobna.
﻿g	 Przekreślone: ex; powyżej nadpisane tą samą ręką: in – tworzące wyraz: intra.
﻿h	 Przekreślone: wielki.
﻿i	 Przekreślone: wielki; powyżej nadpisane tą samą ręką: srebny.
﻿j	 Wyraz nadpisany nad tekstem.
﻿k	 ca nadpisane nad an.
﻿l	 si nadpisane nad ng.
﻿m	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿n	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿o	 Przekreślono: wielki.
﻿p	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿q	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿r	 Lekcja prawdopodobna. W Fabrica ecclesiae… zaproponowano: zasię.
﻿s	 Przekreślono: dwie.
﻿t	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿u	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty pojedyncza linia oddzielająca wiersze.
﻿v	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿w	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty pojedyncza linia oddzielająca wiersze.
﻿x	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿y	 Wyraz nieczytelny.
﻿z	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty podwójna linia oddzielająca wiersze.
﻿aa	 Od połowy karty ku prawemu brzegowi karty pojedyncza linia oddzielająca wiersze.
﻿ab	Wyraz podkreślony.
﻿ac	 Pozostała część karty, około połowa, pozostawiona pusta.



  182

Ewelina Zych

Bibliografia

Acta Capituli Minoris, t. 7 (1759–1779), Archiwum i Biblioteka Krakowskiej Ka-
pituły Katedralnej, sygn. ACm7.

Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, kaplice katedralne, 1670-1682, Archiwum 
i Biblioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej, sygn. A.Vis.52.

Akta wizytacji bp. Andrzeja Trzebickiego, katedra na Wawelu, 1670, Archiwum i Bib-
lioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej, sygn. A.Vis.51.

Akta wizytacji bp. Jakuba Zadzika, Archiwum Kurii Metropolitalnej w Krakowie, 
sygn. AV Cap 43.

Akta wizytacji bp. Kazimierza Łubieńskiego, katedra na Wawelu, 1711, Archiwum 
i Biblioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej, sygn. A.Vis.63.

Akta wizytacji katedry wawelskiej oraz kościołów diecezji krakowskiej 1602–1604, 
oprac. E. Bularz, Kraków 2014 (Źródła do Dziejów Wawelu, 20).

Bilska-Ciećwierz M., Statuty wikariuszy kolegiaty wiślickiej z 1442 roku, „Roczniki 
Historyczne” 72 (2006), s. 115–126.

Bogusz M., Z Mazowsza do Krakowa. Droga kariery Macieja z Grójca (ok. 1410 — ok. 
1480), altarysty w  farze krakowskiej, wikariusza katedralnego, protonotariusza 
i  fundatora, „Saeculum Christianum” 29 (2022) nr 1, s.  63–75, https://doi.
org/10.21697/sc.2022.29.1.5.

Chodyński S., Wikaryusze katedry włocławskiej (collegium vicariorum), Włocławek 
1912.

Corpus Inscriptionum Poloniae, t. 8: Województwo krakowskie, red. Z. Perzanowski, 
z. 1: Katedra krakowska na Wawelu, wyd., wstęp. i  kom. A. Perzanowska, 
Kraków 2002.

Cybulski T., Wikariusze katedry włocławskiej na probostwie w Gostyninie w czasach 
nowożytnych, „Studia Włocławckie” 15 (2013), s. 181–190.

Czyżak M., Najstarsze statuty wikariuszy katedry gnieźnieńskiej (z  roku 1500), 
„Ecclesia. Studia z  Dziejów Wielkopolski” 10 (2015), s.  7–22; https://doi.
org/10.14746/e.2015.10.1.

David P., Biblioteka wikariuszów w katedrze krakowskiej, „Przegląd Biblioteczny” 
5 (1931) z. 2–4, s. 137–148.

Dowrzaczek W., Maciejowski Samuel (1499–1550), w: Polski słownik biograficzny, 
t. 19, Wrocław 1974, s. 64–69.

Fabrica Ecclesiae Cracoviensis. Materiały źródłowe do dziejów katedry krakowskiej 
w XVIII wieku z archiwaliów kapitulnych i kurialnych, wybrał i oprac. B. Przy-
byszewski, Kraków 1993 (Źródła do Dziejów Wawelu, 14).

https://doi.org/10.21697/sc.2022.29.1.5
https://doi.org/10.21697/sc.2022.29.1.5
https://doi.org/10.14746/e.2015.10.1
https://doi.org/10.14746/e.2015.10.1


183 

Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

Fijałkowski J., Nowosądecka kolegiata, cz. 1: Dzieje kapituły mniejszej (1448–1791), 
Warszawa 1958.

Gwizdałówna J., Domy wikariuszy na Wawelu, „Studia Waweliana” 9/10 
(2000/2001), s. 107–128.

Hemperek P., Organizacja i  działalność wikariuszy kolegiaty św. Michała Arch-
anioła w Lublinie (1574–1826), „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 16 (1969) 
z. 5, s. 55–70.

Hemperek P., Powstanie i skład kolegium wikariuszy przy kolegiacie św. Michała Arch-
anioła w Lublinie, „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 12 (1965) z. 5, s. 75–102.

Inwentarz katedry wawelskiej z roku 1563, oprac. A. Bochnak, Kraków 1979 (Źródła 
do Dziejów Wawelu, 10).

Inwentarze skarbca katedry krakowskiej z lat 1702, 1761 i 1791, oprac. A. Perzanows-
ka, red. nauk. P. Rabiej, Kraków 2016 (Biblioteka Kapitulna na Wawelu, 7).

Joannis Dlugossii Senioris Canonici Cracoviensis Opera omnia, ed. A. Przeździecki, 
vol. 7, t. 1: Liber beneficiorum dioecesis cracoviensis, Cracoviae 1863.

Katalog zabytków sztuki w  Polsce, t.  4: Miasto Kraków, cz. 1: Wawel, red. J. Sz-
ablowski, Warszawa 1965. 

Knapek E., Rachunki kolegium wikariuszy wieczystych katedry krakowskiej z  lat 
1493–1495 i 1497–1498, „Studia Źródłoznawcze” 52 (2014), s. 113–148.

Kolektarz wawelski sprzed 1526 roku. Świadek litrugii Kościoła krakowskiego w XV, 
XVI i XVII wieku, oprac. i ed. S. Fedorowicz, Kraków 2007 (Monumenta Sacra 
Polonorum, 3).

Kowalski M. D., Uposażenie krakowskiej kapituły katedralnej w  średniowieczu, 
Kraków 2000.

Kumor B., Dzieje diecezji krakowskiej do 1795 roku, t. 1, Kraków 1998.
Leszczyńska Z., Średniowieczne statuta wikariuszów katedry krakowskiej, „Nasza 

Przeszłość” 10 (1959), s. 391–408.
Łętowski L., Katedra krakowska na Wawelu, Kraków 1859.
Otręba A., Dzieje niższych kolegiów duchownych przy kolegiacie w Łasku 1525–1819, 

w: Studia z historii Kościoła w Polsce, t. 2, Warszawa 1973, s. 281–470.
Pałka P., Powstanie i  organizacja wewnętrzna kolegium wikariuszy katedralnych 

diecezji chełmskiej obrządku łacińskiego w Krasnymstawie, „Prawo Kanoniczne. 
Kwartalnik prawno-historyczny” 20 (1997) nr 1–2, s. 125–136.

Perzanowska A., Peregrynacje kielicha mszalnego do katedry krakowskiej, w: Studia 
z dziejów katedry na Wawelu, red. E. Zych, Kraków 2023, s. 135–148 (Biblioteka 
Kapitulna na Wawelu, 17), https://doi.org/10.12797/9788381389211.07.

https://doi.org/10.12797/9788381389211.07


  184

Ewelina Zych

Piekosiński F., Najdawniejsze inwentarze skarbca kościoła N.P. Maryi w Krakow-
ie z XV wieku, „Sprawozdania Komisji do Badania Historii Sztuki w Polsce” 
4 (1891) z. 1–4, s. 64–77.

Przybyszewski B., Katedra krakowska w XVIII stuleciu, Kraków 2012 (Biblioteka 
Kapitulna na Wawelu, 3).

Radzimiński A., Niższe duchowieństwo katedralne w Polsce średniowiecznej. Wikari-
usze katedry płockiej w XIII — poł. XV w. Cz. 1: Skład osobowy, „Nasza Przeszłość” 
76 (1991), s. 5–43.

Radzimiński A., Stan i potrzeby badań nad duchowieństwem katedralnym i kolegi-
ackim w Polsce średniowiecznej, „Nasza Przeszłość” 90 (1998), s. 35–56.

Radzimiński A., Wikariusze katedralni w Polsce średniowiecznej, „Roczniki Histo-
ryczne” 76 (2010), s. 211–220.

Radzimiński A., Wikariusze katedry płockiej w XIII — poł. XV w. Cz. 2: Zagadnienia 
wybrane, „Nasza Przeszłość” 77 (1992), s. 5–31.

Rulka K., Księgozbiór Adama z  Wiskitek, wikariusza i  penitencjarza katedry 
włocławskiej z XVI/XVII wieku, „Studia Włocławskie” 7 (2004), s. 428–446.

Specyfikacya argenteryi Kościoła Katedralnego Krakowskiego przez WWJMci 
XX Mikołaja Wybranowskiego y Wacława Sierakowskiego Kanoników tegoż 
Kościoła od Przewielebnej Kapituły Deputowanych in ordine wypłacenia 
kontrybucyi Woysku Moskiewskiemu w Krakowie stoiącemu odłączoney, 
tudziesz wagi i próby tegoż srebra opisana die 17 8bris 1770mo, Archiwum 
i Biblioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej, sygn. Inv.C.85/XXVIII.

Starowolski S., Monumenta Sarmatarum, Kraków 1655.
Trajdos T. M., Wikariusze katedry kamienieckiej, „Przegląd Historyczny” 102 (2011) 

nr 3, s. 435–443.
Urban J., Katedra krakowska i  archiwum kapitulne na Wawelu (szkice histo-

ryczne), Kraków 2023 (Biblioteka Kapitulna na Wawelu, 16), https://doi.
org/10.12797/9788381388597.

Visitatio Collegii Venerabilium Vicariorum Ecclesiae Cathedralis Cracoviensis Anno 
1611, Archiwum i Biblioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej, sygn. A.Vis.71.

Wawel 1000–2000. Wystawa jubileuszowa. Katalog, t. 1: Kultura artystyczna dworu 
królewskiego i katedry, Kraków 2000. 

Wieczorek J., Wikariusze katedry krakowskiej w  XIII i  XIV stuleciu, „Nasza 
Przeszłość” 78 (1992), s. 71–126.

Wrotniak A., Powstanie kolegium wikariuszy przy kolegiacie w  Łowiczu, „Prawo 
Kanoniczne. Kwartalnik prawno-historyczny” 21 (1978) nr 3–4, s. 157–188.

Zachorowski S., Rozwój i ustrój kapituł polskich w wiekach średnich, Kraków 1912.

https://doi.org/10.12797/9788381388597
https://doi.org/10.12797/9788381388597


rocznik 57 • 2025 • strony 185–190

Historia artykułu • Zgłoszony: 20 sierpnia 2025 • Zaakceptowany: 26 sierpnia 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Mariusz Rosik

	K https://orcid.org/0000-0002-1943-8649

  mariusz.rosik@pwt.wroc.pl

Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu
	� https://ror.org/003jq9j58

Recenzja monografii Dariusza Sztuki „Gilgal. 
Biblia — Archeologia — Teologia. Studium 

historyczno-krytyczne deuteronomi(sty)cznych 
tradycji o podboju Kanaanu” wydanej 

przez Bonus Liber w 2022 roku

	' https://doi.org/10.15633/acr.5709

• RECENZJA •



  186

Mariusz Rosik

Książka ks. Dariusza Dziadosza poświęcona została kwestii podboju ziemi 
kananejskiej przez Izraelitów przez pryzmat przedizraelskiej i  izraelskiej 
historii Gilgal. Tytuł pracy został sformułowany następująco: Gilgal. Bib-
lia — Archeologia — Teologia. Studium historyczno-krytyczne deuteronomi(sty)
cznych tradycji o podboju Kanaanu (Biblioteka Szkoły Dabar 4; Rzeszów: Bonus 
Liber 2022). Poza wstępem, bibliografią, listą map i ilustracji, indeksem tek-
stów biblijnych, zakończeniem i summary, praca zawierająca prawie siedem-
set stron podzielona jest na dwie zasadnicze części, noszące kolejno tytuły: 

„W poszukiwaniu biblijnego Gilgal” oraz „W poszukiwaniu biblijnej koncepcji 
Gilgal w przedmonarchicznej historii Izraela”. Część I podzielona jest na trzy 
rozdziały („Etymologia Gilgal — pochodzenie i pole semantyczne rdzenia gl 
i gll”, „Geograficzna lokalizacja Gilgal w Biblii Hebrajskiej”, „Gilgal w świetle 
dotychczasowych badań archeologicznych”), zaś Część II zawiera sześć rozd-
ziałów („Gilgal w deuteronomicznej optyce przymierza Izraelitów z JHWH”, 

„Gilgal — brama, którą JHWH wprowadza Izraela do ziemi obiecanej”, „Gil-
gal — miejsce przygotowań do walk o ziemię obiecaną”, „Gilgal w walkach o Aj, 
Gibeon i pozostałe ziemie Kanaanu”, „Obóz w Gilgal na etapie podziału ziem 
Kanaanu (Joz 14, 1‒17, 18)”, „Gilgal na przełomie epoki Jozuego i sędziów 
(Sdz 2, 1a; 3, 19a)”). Struktura poszczególnych rozdziałów jest niezwykle prze-
jrzysta. Zaproponowana struktura całej pracy wydaje się logiczna i nie budzi 
zastrzeżeń. 

We wstępie Autor w następujących słowach precyzuje cel swojej publikac-
ji: „zdefiniowanie biblijnej idei kananejskiego Gilgal na pierwszych etapach 
pobytu Izraelitów w  Syro-Palestynie” oraz „przygotowanie odpowiednio 
pogłębionego naukowo i uporządkowanego metodologicznie przyczynku do 
ożywienia prowadzonej już od dawna dyskusji na temat starotestamentowe-
go modelu walki Izraelitów ze społecznościami Kanaanu i przejęcia przez 
nich w epoce Mojżesza i Jozuego niektórych jego obszarów”. Realizacja tego 
celu odbywa się dwuetapowo. Część pierwsza to wprowadzenie do analizy 
biblijnego tekstu o Gilgal w ujęciu literackim i egzegetyczno-teologicznym 
i przedstawienie aktualnego stanu wiedzy w oparciu o biblijne i niebiblijne 
źródła — od etymologii toponimu gilgāl przez problemy z uściśleniem char-
akterystyki miejsca po prezentację stanu poszukiwań archeologicznych 
i  ich zgodności z egzegezą biblijną. W części drugiej Autor stawia sobie za 
przedmiot badawczy literacką i egzegetyczno-teologiczną analizę wybranych 
tradycji o Gilgal w różnych kontekstach narracyjnych i religijno-kulturowych 



187 

Recenzja monografii Dariusza Sztuki ...

z celem odkrycia obrazu ośrodka w przełomowych momentach pobytu Izra-
elitów w ziemi kananejskiej.

Autor we wstępie precyzuje także metodę, jaką się posłużył. Realizacja 
problemów badawczych wymaga zastosowania potrójnej metody: history-
czno-krytycznej, intertekstualnej oraz narracyjnej. Ksiądz Dziadosz uściśla 
również kolejność odczytywania informacji o Gilgal jako zgodną z porządki-
em kanonicznym ksiąg Starego Testamentu, korespondującym z wizją hek-
sateuchalną. Instrukcja Papieskiej Komisji Biblijnej o interpretacji Pisma święte-
go wysoko ocenia tę metodę. Przyjmowana powszechnie do niedawna przez 
biblistów metoda historyczno-krytyczna, dziś w wielu wypadkach wydaje 
się już niewystarczająca. Papieska Komisja Biblijna stwierdza: „Klasyczne 
posługiwanie się metodą historyczno-krytyczną ma, rzecz jasna, swoje gran-
ice. Metoda ta może być stosowana do poszukiwania sensu tekstu biblijnego 
jedynie w historycznych warunkach jego powstawania, jest natomiast nie-
przydatna przy próbach odkrycia możliwości znaczeniowych danego tekstu 
przy jego odczytywaniu na późniejszych etapach historii objawienia biblijne-
go oraz dziejów Kościoła. W każdym razie metoda ta przyczyniła się do pow-
stania dzieł o wielkiej wartości z zakresu tak egzegezy jak teologii biblijnej” 
(Interpretacja Pisma Świętego w Kościele A). 

W pierwszej części książki, zawierającej trzy rozdziały, Autor wprowadza 
w metodologię analizy tekstów biblijnych dotyczących Gilgal i przedstawia 
aktualny stan wiedzy z pozabiblijnych i biblijnych źródeł. Pierwszy rozdział 
tej części omawia termin gilgāl, jego etymologię i semantyczne pole. Ksiądz 
Dziadosz przeprowadza szerokie analizy, uwzględniając również propozyc-
je Świętego Hieronima. Przyznając, że źródłosłów jest trudny do ustalenia, 
wykazuje prawdopodobne pochodzenie od idei układania kamieni, budowa-
nia kamiennej struktury lub od idei kręgu czy pierścienia. Autor podkreśla 
w  nazwie gilgāl konstrukcję z  rodzajnikiem określonym, która może suge-
rować miejsce wraz z  jego cechami charakterystycznymi i  przeznaczeni-
em — niekoniecznie konkretną miejscowość, ale dobrze ulokowane miejsce 
umożliwiające działania militarne. Rozdział drugi analizuje opisaną w Biblii 
topografię i cechy charakterystyczne Gilgal, którego poszukiwania archeo-
logiczne (w Dolinie Jordanu, okolicach Jerycha, między działami Judy i Be-
niamina oraz na obszarze Samarii, Doliny Szaron i ziem północnego Efraima) 
są omówione w rozdziale trzecim. Autor szuka odpowiedzi na pytanie czy 
badania archeologów i egzegetów wykazują punkty wspólne. Wyniki badań 
ujawniają niejednorodność przekazu o Gilgal, panoramę prawdopodobnych 



  188

Mariusz Rosik

lokalizacji i  rozbieżności co do jego roli militarnej, politycznej i  religijnej. 
Mimo analizy dorobku i kwerend licznych archeologów, dokumentacji i his-
torii wykopalisk, nie było możliwe nie tylko odnalezienie miejsca, ale nawet 
uzyskanie potwierdzenia, czy biblijne Gilgal było rozwiniętym cywilizacyjnie 
miejscem stałego pobytu Izraelitów czy tylko tymczasową bazą militarną.

Część druga, odpowiadająca strukturalnie układowi materiału w  Biblii, 
obejmuje sześć rozdziałów. Zgodnie z łączoną metodą historyczno-krytyczną, 
intertekstualną i narracyjną, rozdział pierwszy części drugiej poświęcony jest 
zapowiedzi podboju Kanaanu przypisywanej Mojżeszowi w Pwt 11, 29–30, jej 
formie, strukturze literackiej, procesowi redakcji i przesłaniu teologicznemu. 
Rozdział drugi opisuje Gilgal jako bramę do ziemi obiecanej, pierwszy obóz 
i miejsce pamięci Izraela (Joz 4, 19–20). Materiałem trzeciego rozdziału jest 
cykl Joz 5, 1‒6, 27, przedstawiający Gilgal koło Jerycha jako bazę i miejsce 
przygotowań do walk, obrzezania wolnych Izraelitów i angelofanii. Czwarty 
rozdział poświęcony jest opisowi walk o Aj, Gibeon i pozostałe ziemie Ka-
naanu oraz roli Gilgal w konfrontacjach i pertraktacjach. Rozdział piąty re-
konstruuje etap podziału Kanaanu, zaś szósty zdarzenia po skończeniu walk 
na pograniczu epok Jozuego i sędziów. Badania tekstów biblijnych pokazują, 
że autorzy ksiąg Pwt‒Sdz opisują tę samą lokalizację w okolicach Jerycha i jej 
ewolucję od obozowiska do ważnego ośrodka społecznego, administracyjne-
go, kulturowego i kultycznego, kształtującego narodową i religijną tożsamość 
Izraelitów. Księga Jozuego i Księga Sędziów ujawniają też, że role polityczne 
i kultyczne ośrodka Gilgal przejęły Szilo oraz Sychem, nadal jednak wspom-
nienie o Gilgal pełniło rolę kulturotwórczą. 

Ostatnią część pracy stanowi zakończenie, podsumowujące etapy odkry-
wania obrazu Gilgal zapisanego w tekstach biblijnych przez jego reinterpre-
tatorów na różnych etapach historii Izraela — od powstania monarchii, przez 
okresy upadku i dwóch niewoli aż do okresu perskiego. Badania pozwalają też 
na wyciągnięcie wniosku — mimo niejednorodnych źródeł — o niebagatelnej 
roli Gilgal w kształtowaniu narodowej i religijnej tożsamości.

Ciekawe są też wnioski metodologiczne. Połączenie analizy literackiej oraz 
egzegetyczno-teologicznej z wynikami badań archeologicznych może znaleźć 
zastosowanie przy wyznaczaniu kierunków i metod badań dotyczących in-
nych starożytnych toposów i grup etnicznych. Wnioski są w rozprawie for-
mułowane w sposób zrozumiały i kompetentny; są dobrze uargumentowane 
i  uzasadnione w  treści pracy. Odznaczają się logicznością wywodu. Wyni-
kają bezpośrednio z przeprowadzonych badań, a nie są — jak to się czasem 



189 

Recenzja monografii Dariusza Sztuki ...

zdarza — zbyt daleko idące bądź niemające podstaw w  przeprowadzonych 
badaniach.

Co do bibliografii, Autor podzielił ją na pięć części: źródła biblijne, źródła po-
zabiblijne, komentarze, monografie oraz artykuły. Podział ten pod względem 
formalnym nie budzi zastrzeżeń. Zebrana literatura, w większości obcojęzy-
czna, w języku angielskim, niemieckim i francuskim, jest bardzo obfita, za-
jmuje około sześćdziesięciu stron. Autor dotarł do wielu trudno dostępnych 
pozycji. Książka zawiera dużo przypisów, niekiedy bardzo obszernych, które 
wskazują na umiejętne posługiwanie się literaturą. Natomiast na bardzo 
nielicznych (kilkunastu) stronach, gdzie przypisów brak, Autor odznacza 
się doskonałym samodzielnym myśleniem i umiejętnością prowadzenia log-
icznie poprawnego wywodu. Ów brak przypisów w niektórych partiach nie 
jest więc mankamentem, lecz wręcz odwrotnie — świadczy o tym, iż praca jest 
twórcza. Książka ks. Dziadosza jest pierwszą interdyscyplinarną monografią 
podejmującą problem literackiej rekonstrukcji i opracowania tradycji o Gil-
gal w deuteronomistycznym bloku ksiąg. Mimo toczącej się debaty naukowej 
dotyczącej zagadnienia podboju Kanaanu, tematyka ta jest słabo opracow-
ana na gruncie polskim i w biblistyce światowej. Dotychczasowe opracow-
ania podejmowały jedynie zawężone aspekty topograficzne, archeologiczne 
lub religijno-kultyczne. Autor podjął wysiłek opracowania niejednorodnych 
i fragmentarycznych źródeł i przedstawienia omawianego okresu na podst-
awie zebranego materiału, również w nowatorskim podejściu synchronicz-
nym. Zastosowanie pomijanego w egzegezach toposu Gilgal wniosło istotny 
wkład na rzecz ożywienia światowej dyskusji dotyczącej modelu walk prow-
adzonych w Kanaanie przez Izraelitów.





rocznik 57 • 2025 • strony 191–196

Historia artykułu • Zgłoszony: 20 sierpnia 2025 • Zaakceptowany: 26 sierpnia 2025 • Opublikowany: 31 grudnia 2025

ISSN 0209-0864 (druk) • ISSN 2391-6842 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Mariusz Rosik

	K https://orcid.org/0000-0002-1943-8649

  mariusz.rosik@pwt.wroc.pl

Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu
	� https://ror.org/003jq9j58

Recenzja monografii Dominika Tomczyka 
„Apostoł a charyzmat w Corpus Paulinum. 

Charyzmatyczny czy instytucjonalny 
obraz pierwotnego Kościoła w Nowym 

Testamencie?” wydanej przez Wydawnictwo 
Naukowe ChAT w 2025 roku

	' https://doi.org/10.15633/acr.5710

 • RECENZJA •



  192

Mariusz Rosik

Książka Dominika Tomczyka poświęcona została zagadnieniu apostolstwa 
i kwestii charyzmatu w Corpus Paulinum. Tematyka ta, choć była częściowo 
opracowana na gruncie polskim, zwłaszcza w artykułach, została przez Au-
tora ujęta w  inny, nowatorski sposób, ze względu na zastosowaną metodę 
i dlatego zasługuje na to, by stać się przedmiotem rozprawy doktorskiej. 

Poza wykazem skrótów, bibliografią, wstępem i zakończeniem oraz ekskur-
sami, praca zawiera sześć zasadniczych części, noszących kolejno tytuły: „Ter-
min ‘apostoł’ w pozapawłowych pismach Nowego Testamentu”, „Paweł jako 
apostoł w  Dziejach Apostolskich i  w  Drugim Liście Piotra”, „Termin ‘apos-
toł’ w Corpus Paulinum”, „Termin ‘charyzmat’ w pozapawłowych pismach 
Nowego Testamentu”, „Termin ‘charyzmat’ w Corpus Paulinum” oraz „Chary-
zmatyczny charakter apostolatu w ujęciu Pawła?”. Zaproponowana struktura 
pracy wydaje się logiczna i nie budzi większych zastrzeżeń. 

Jako cel swej pracy Autor wskazuje analizę wszystkich tekstów Pawłowych, 
w których pojawia się rzeczownik ho apostolos i to charisma. Chodzi nie tylko 
o przebadanie tekstów zawierających te terminy, ale także o wzajemną relację 
pomiędzy apostolatem a charyzmatem. Tak zarysowany cel jest ważny zarówno 
z  punktu widzenia biblistyki, jak i  z  punktu widzenia duszpasterskiego.

Autor we wstępie precyzuje metodę rozprawy; chodzi między innymi 
o  metodę historyczno-krytyczną, uzupełnioną o  metodę strukturalnego 
badania tekstu. Wykorzystuje zarówno analizę diachroniczną (badanie 
pojedynczych części języka i  słów), jak i  analizę synchroniczną (badanie 
związków pomiędzy poszczególnymi słowami). Analiza kontekstów opiera 
się na krytyce redakcji oraz na retoryce. W ramach metod: retorycznej i ling-
wistycznej Autor poszukuje jak najszerszego poznania kontekstu kulturowe-
go i historycznego oraz pola semantycznego poszczególnych wyrażeń, które 
będą stanowić podstawę do prowadzonych badań. Dobrze się stało, że meto-
da tradycyjna została uzupełniona nowszymi metodami badań nad tekstem 
natchnionym. To stanowi o dużym walorze przeprowadzonych w rozprawie 
analiz egzegetycznych.

Przedstawiając metodę we wstępie do swej pracy, Autor omawia także 
krótko sposób jej stosowania. Jest to ze wszech miar słuszne, gdyż pozwala 
czytelnikowi zapoznać się najpierw teoretycznie z metodą, której praktyczne 
zastosowanie odnajdzie w  następnych rozdziałach. Warto zaznaczyć, że 
także we wstępie znajduje się obszerne uzasadnienie wyboru tematu, rzetel-
nie przedstawiony stan badań nad interesującą Autora kwestią oraz baza 



193 

Recenzja monografii Dominika Tomczyka ...

materiałowa badań. Trzeba przyznać, że metody stosowane są przez Autora 
w sposób konsekwentny i poprawny. 

W I rozdziale swej pracy Autor zatrzymuje się na analizie pojęcia ho aposto-
los w pozapawłowych pismach Nowego Testamentu, uwzględniając przy tym 
rozwój pojęcia w starożytności, badając hebrajski odpowiednik tego terminu, 
a także omawiając jego zastosowanie w Ewangeliach, Dziejach Apostolskich, 
Listach powszechnych i w Apokalipsie. Rozdział ten jest bardzo potrzebny, 
gdyż stanowi podstawę do ukazania specyfiki terminów „apostoł” i  „apos-
tolat” w Corpus Paulinum.

W rozdziale II Autor przedstawia sylwetkę Pawła widzianą oczyma Łukasza 
i Piotra. Prezentacja ta obejmuje trzy opisy powołania Pawła oraz omówie-
nie relacji Pawła z gronem Dwunastu. Dobrze się stało, że w rozdziale tym 
osobno potraktowano dwa fragmenty Dziejów Apostolskich, w których także 
Barnaba nazwany jest apostołem (Dz 14, 4.14).

Rozdział III obejmuje omówienie tekstów z terminem ho apostolos w Cor-
pus Paulinum. Osobno potraktowane zostały preskrypty listów, które Autor 
odróżnił od pozostałych tekstów, w których z kolei wyróżnił relację Pawła 
do grona Dwunastu. 

Rozdział IV poświęcony został zaledwie jednemu wierszowi pozapawłowych 
pism Nowego Testamentu, w którym pojawia się termin to charisma (1 P 4, 10). 
Rozdział ten jest analogiczny do rozdziału I  (w którym chodziło o pojęcie 

„apostoła”), gdyż pozwala ukazać Pawłową specyfikę rozumienia terminu 
„charyzmat” w zestawieniu w 1 P. 

W rozdziale V dokonana została analiza pojęcia to charisma w Corpus Pau-
linum. Autor detalicznie omówił wszystkie teksty, w których termin ten się 
pojawia, a także ukazał ideowy związek treści tego pojęcia z rzeczownikami 
charis i  pneuma. Interesująca jest odpowiedź Autora publikacji na pytanie, 
czy „charyzmat” to termin techniczny w ujęciu Pawła. Dominik Tomczyk do-
chodzi do wniosku, że nie spełnia on w całej rozciągłości wszystkich czter-
ech warunków terminus technicus, można więc go określić mianem terminu 

„półtechnicznego”. Uznać trzeba także, że zaproponowana przez Autora typ-
ologia charyzmatów, w której wyróżnia funkcje, działania i dary epifanijne, 
jest przekonująca.

Ostatni wreszcie, VI rozdział rozprawy, spina wyniki dotychczasowych 
analiz, gdyż Autor stawia sobie w nim pytanie o charyzmatyczny charakter 
apostolatu w ujęciu Pawła. Szukając odpowiedzi na tak postawione pytanie 



  194

Mariusz Rosik

dochodzi do wniosku, że charyzmat jest przejawem Bożej łaski i leży u pod-
staw wszelkiej służby w Kościele, w tym bycia apostołem.

Ostateczne wnioski w  sposób syntetyczny przedstawia Autor rozprawy 
w podsumowaniu („Zakończeniu”). Dodać trzeba, że lekturę ułatwiają liczne 
tabele i zestawienia dokonane przez Autora.

W Kościele często powraca pytanie o relację pomiędzy charyzmatem a hi-
erarchią. Będąc w środowisku Chrześcijańskiej Akademii Teologii zdajemy so-
bie sprawę, że różne wspólnoty eklezjalne w różny sposób na nie odpowiadają. 
W Kościele Rzymskokatolickim przyjęto zasadę ogłoszoną przez Konstytucję 
dogmatyczną o Kościele, iż 

ponieważ charyzmaty, zarówno najznamienitsze, jak i  te bardziej pospolite a  szerzej 

rozpowszechnione, są nader stosowne i pożyteczne dla potrzeb Kościoła, przyjmować je 

należy z dziękczynieniem i ku pociesze. O dary zaś nadzwyczajne nie należy się ubiegać 

lekkomyślnie ani spodziewać się zarozumiale po nich owoców apostolskiej działalności, 

sąd o ich autentyczności i o właściwym wprowadzeniu ich w czyn należy do tych, którzy 

są w Kościele przełożonymi i którzy szczególnie powołani są, by nie gasić Ducha, lecz 

doświadczać wszystkiego i zachowywać to, co dobre (KK 12). 

Autor omawianej publikacji w  swych badaniach dochodzi do wniosku, 
że charyzmatyczny apostolat staje się normalną funkcją Kościoła. Rodzi 
się pytanie bardziej ogólne: czy efekty analiz dokonanych w  pracy mogą 
przysłużyć się w jakiś sposób ożywieniu ekumenicznemu (nie tylko na linii: 
Kościół Rzymskokatolicki a inne Kościoły, ale przede wszystkim na linii tzw. 
Kościołów tradycyjnych a  wspólnot eklezjalnych, zrodzonych w  ostatnich 
dziesięcioleciach w nurcie zielonoświątkowym)?

Wnioski są w rozprawie formułowane w sposób zrozumiały i kompetentny; 
są dobrze uargumentowane i uzasadnione w treści pracy. Odznaczają się log-
icznością wywodu. Wynikają bezpośrednio z przeprowadzonych badań, a nie 
są — jak to się czasem zdarza — zbyt daleko idące bądź niemające podstaw 
w przeprowadzonych badaniach.

Autor podzielił bibliografię na następujące części: źródła tekstu bibli-
jnego — konsultowane tłumaczenia tekstu Pisma Świętego — gramatyki, 
konkordancje, leksykony, słowniki, synopsy — introdukcje, opracowania 
ogólne — komentarze do Starego Testamentu — komentarze do Ewangelii, 
Dziejów Apostolskich i  „innych Ksiąg Nowego Testamentu” („ksiąg” win-
no być małą literą) — komentarze do Corpus Paulinum — Paweł — życie 



195 

Recenzja monografii Dominika Tomczyka ...

i działalność — literatura przedmiotu. Podział ten jest bardzo szczegółowy, 
może nawet zbyt rozdrobniony, przez co niekiedy wydaje się nieostry. Ze-
brana literatura jest bardzo obfita. Autor dotarł do wielu pozycji trudno 
dostępnych. Cieszy również obfite korzystanie z literatury obcojęzycznej. 

Po lekturze tej obszernej pracy trzeba przyznać, że Autor osiągnął suge-
rowany przez tytuł i  we wstępie do książki cel rozprawy. Docenić trzeba 
przede wszystkim niezwykle szeroki zakres badań, wnikliwość analiz eg-
zegetycznych, umiejętność wyciągania z nich konkluzji, komunikatywność 
stylu i obfitość zebranej bibliografii.

Można więc stwierdzić, że monografia Dominika Tomczyka jest oryginalna, 
poprawna zarówno pod względem metodologicznym, jak i merytorycznym. 
Wzbogaca polską literaturę biblijną z zakresu egzegezy Nowego Testamentu, 
ale także historii pierwotnego Kościoła, kreśląc jego ramy tak w perspekty-
wie tworzącej się instytucji, jak i charyzmatycznego charakteru jej działania.







A
N

A
LE

CT
A

 C
R

A
CO

V
IE

N
SI

A
 5

7 
(2

02
5)

  


	Przemysław Artemiuk, Rafał Orzechowski
	Wiara i teologia według Jacka Salija OP

	Pablo Blanco Sarto
	La esperanza del cristiano (1968) de Josemaría Escrivá. Una lectura al hilo de la encíclica «Spe salvi» de Benedicto XVI

	Denisa Červenková
	“Más perfecto grado de perfección a que en esta vida se puede llegar”. The aim of spiritual development in the texts of John of the Cross

	Renata Chrzanowska
	Katecheta wobec cierpienia ucznia doświadczanego po śmierci zwierzęcia towarzyszącego

	Grzegorz Hołub
	„Nieszczęsna płodność”. Geneza problemu i odpowiedź personalistyczna

	Adrian Mętel
	Rekonstrukcja żydowskiego rdzenia Testamentów Dwunastu Patriarchów — analiza porównawcza wersji greckiej, ormiańskiej, słowiańskiej oraz rękopisów z Qumran

	Wojciech Węgrzyniak
	Ile postaci biblijnych nosiło imię Abdiasz?

	Ewelina Zych
	Argenteria kolegium wikariuszy katedry na Wawelu w roku 1776

	Mariusz Rosik
	Recenzja monografii Dariusza Sztuki „Gilgal. Biblia — Archeologia — Teologia. Studium historyczno-krytyczne deuteronomi(sty)cznych tradycji o podboju Kanaanu” wydanej przez Bonus Liber w 2022 roku

	Mariusz Rosik
	Recenzja monografii Dominika Tomczyka „Apostoł a charyzmat w Corpus Paulinum. Charyzmatyczny czy instytucjonalny obraz pierwotnego Kościoła w Nowym Testamencie?” wydanej przez Wydawnictwo Naukowe ChAT w 2025 roku


