
Logos i Ethos  31 (2025) nr 2

Logos
i

Ethos

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydział Filozoficzny

tom 31  2025  numer 2
volume 31  2025  issue 2





Logos
i

Ethos

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydział Filozoficzny

tom 31  2025  numer 2
volume 31  2025  issue 2

półrocznik
semiannual



Redakcja naukowa    Editorial team
Amadeusz Pala (redaktor naczelny    editor-in-chief), Anna Smoleń (sekretarz redakcji    editorial assistant), 
Grzegorz Hołub (członek redakcji    editorial member), Marek Urban (członek redakcji    editorial member)

Adres redakcji    Editorial office
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie ∙ Wydział Filozoficzny ∙ 31-002 Kraków ∙ ul. Kanonicza 9
tel. 12 889 86 08 ∙ logosiethos@upjp2.edu.pl ∙ https://czasopisma.upjp2.edu.pl/logosiethos

Rada naukowa    Scientific council
Członkowie rady naukowej afiliowani w Polsce (w kolejności alfabetycznej): Tadeusz Biesaga (Uniwersytet 
Papieski Jana Pawła II w Krakowie, Wydział Filozoficzny), Aleksander Bobko (Uniwersytet Rzeszowski, 
Instytut Socjologii), Piotr Duchliński (Uniwersytet Ignatianum w Krakowie, Wydział Filozoficzny), 
Piotr Stanisław Mazur (Uniwersytet Ignatianum w Krakowie, Wydział Filozoficzny), Kazimierz Mrówka 
(Uniwersytet Pedagogiczny im. KEN w Krakowie, Instytut Filozofii i Socjologii), Tereza Obolevitch 
(Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, Wydział Filozoficzny), Paweł Rojek (Uniwersytet 
Jagielloński, Instytut Filozofii), Władysław Zuziak (Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, Wydział 
Filozoficzny)

Members of the Scientific Council affiliated abroad (in alphabetical order): Gennadii Aliaiev (Dnipro 
University of Technology, Department of Philosophy, Ukraine), Juan Manuel Burgos (CEU San Pablo 
University, Department of Philosophy,  Spain), Maryse Dennes (Bordeaux Montaigne University, Department 
of Philosophy, France), Joaquín García‑Huidobro (University of the Andes, Department of Philosophy, Chile), 
Balazs Meze (Pázmány Péter Catholic University, Department of Philosophy, Hungary), Lenka Naldoniova 
(University of Ostrava, Department of Arts, the Czech Republic), Zlatica Plašienkova (Comenius University 
Bratislava, Department of Philosophy, Slovakia) Tomas Sodeika (University of Vilnius, Department 
of Philosophy, Lithuania), Regula Zwahlen (Universität Freiburg, Department of Philosophy, Switzerland)

Recenzenci    Reviewers
Lista wszystkich recenzentów jest dostępna na stronie internetowej czasopisma. Nazwiska recenzentów dla 
poszczególnych publikacji nie są ujawniane.    The list of all reviewers is available on the journal’s website. 
The names of reviewers for individual publications are not revealed.

Korekta    Proofreading
Język polski: Renata Komurka, Jadwiga Zięba

Projekt i łamanie    Layout and DTP
Piotr Pielach

Copyright © 2025 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

ISSN 0867-8308 (print)    ISSN 2391-6834 (online)

Publikacja finansowana przez Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie.
Pełne teksty artykułów są dostępne na https://czasopisma.upjp2.edu.pl/logosiethos

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie ∙ Wydawnictwo Naukowe
30-348 Kraków ∙ ul. Bobrzyńskiego 10
tel. 12 422 60 40 ∙ wydawnictwo@upjp2.edu.pl ∙ https://ksiegarnia.upjp2.edu.pl



Andrzej Biłat
Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

Sylwia Karpiuk
Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

Artur Szutta
Hedonism reconsidered — again

Magdalena Jančina
Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia 

studiów filozoficznych i środek popularyzacji badań filozofów 
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

Piotr Lichacz
Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny 

kraj na przykładzie opozycji białoruskiej

Marek Łagosz
Dobro a sens ostateczny

Magdalena Michalik-Jeżowska
Życie zacne czy spełnione?  

Kilka uwag do „Medytacji o życiu godziwym” Tadeusza Kotarbińskiego

Andrzej Niesporek
Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

Witold M. Nowak
On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

7

41

61

81

105

133

157

185

209

Spis treści  
Table of contents

Artykuły 
Articles



Recenzje 
Reviews

ks. Dariusz Radziechowski
Związek między rozumem a zmysłami w cnocie 

według Tomasza z Akwinu i Karola Wojtyły

Marek Błaszczyk
Spotkanie z filozofią Emmanuela Lévinasa

235

243



ARTYKUŁY
ARTICLES





Andrzej Biłat
	K  https://orcid.org/0000-0003-1884-1361

Politechnika Warszawska
	� https://ror.org/00y0xnp53

Two kinds of empirical truth 
and realism about idealized laws

	' https://doi.org/10.15633/lie.31201

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 7–40

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

https://ror.org/00y0xnp53


8 Andrzej Biłat

Abstrakt

Dwa rodzaje prawd empirycznych a realizm w kwestii praw idealizacyjnych

Z  semantycznego punktu widzenia prawda empiryczna jest prawdziwością zdań, których terminy 
mają odniesienia empiryczne. Jednakże tylko niektóre takie odniesienia bezpośrednio i  bez znie-
kształceń odnoszą się do rzeczywistych zjawisk; inne odnoszą się do nich poprzez ich idealizacje. 
W pierwszym przypadku mówimy o prawdzie opisowej, a w drugim o prawdzie przybliżonej. Niniejszy 
artykuł ma na celu rozjaśnienie tego rozróżnienia za pomocą pewnej wersji semantycznej teorii praw-
dy i poprzez odwołanie się do kontekstu debaty realizm/antyrealizm w kwestii praw idealizacyjnych. 
Artykuł składa się z dwóch części. Pierwsza nieformalnie wyjaśnia szczegóły tego rozróżnienia i kryty-
kuje powszechne przekonanie, że wyidealizowane prawa lub związane z nimi założenia są fałszywe. 
Druga przedstawia formalno-semantyczne ujęcie, w którym wyidealizowane prawa są zarówno refe-
rencyjnie prawdziwe (w wyidealizowanym modelu), jak i w przybliżeniu prawdziwe (w odniesieniu 
do struktury docelowego systemu).

Słowa kluczowe: semantyczna teoria prawdy, prawda referencjalna, prawda przybliżona, idealizacja, 
prawda opisowa



9 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

Abstract

Two kinds of empirical truth, and realism about idealized laws

From the semantic point of view, empirical truth is the truth of sentences whose terms have empirical 
references. However, only some such references directly and without distortion relate to real-world 
phenomena, while others relate to them only through their idealizations. In the former case, we speak 
of descriptive truth, and in the latter, of approximate truth. This paper aims to clarify this distinction 
using a version of the semantic theory of truth, invoking the context of the realism/anti-realism debate 
about idealized laws. The paper consists of two parts. The first informally clarifies the details of the 
distinction and criticizes the widespread belief that idealized laws or the assumptions they involve, 
are falsehoods. The second sets out to a formal-semantic account in which the idealized laws are both 
referentially true (in the idealized model) and approximately true (of the target system’s structure).

Keywords: semantic theory of truth, referential truth, approximate truth, idealization, descriptive 
truth



10 Andrzej Biłat

1. Introduction

Various concepts of truth are used today in the context of the dispute around 
scientific realism:

Most people define scientific realism in terms of the truth or approximate truth 
of scientific theories […]. The scientific realist holds that science aims to pro-
duce true descriptions of things in the world (or approximately true descriptions, 
or ones whose central terms successfully refer, and so on).1

It seems that the following distinction between three basic concepts of 
truth will allow us to better grasp the conceptual framework underlying this 
dispute:

■	 referential truth, analyzable semantically in terms of reference — i.e. the 
intended interpretation of extralogical constants (both empirical and 
mathematical);

■	 descriptive truth, analyzable epistemologically in terms of descrip-
tion — i.e. the propositional presentation of real-world phenomena 
(in the sense of empirical facts);

■	 approximate truth, analyzable methodologically in terms of idealiza-
tion — i.e. simplified scientific representations of empirical facts — or in 
terms of theoretical progress toward a true explanation of the world.

In subsequent decades, the general idea of referential truth has often been 
assumed within the logico-semantic context of the realism/antirealism de-
bate (this being largely a reflection of Dummett and Putnam’s employment of 
the logical principle of bivalence as a criterion for realism). Following Alfred 
Tarski’s semantic theory of truth, we will identify it with the interpretation 
function of extralogical constants in the language’s intended model.2

1	 A. Chakravartty, Scientific realism, in: The Stanford encyclopedia of philosophy (2017), ed. E. Zalta, 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/scientific-realism/.

2	 Theo A. F. Kuipers used a similar concept in the context of the realism/antirealism debate: “Accord-
ing to referential realism, entity and attribute terms are intended to refer, and frequently we have 
good reasons to assume that they do or do not refer [...]. Here, the referential truth is of course the 
strongest true referential claim which can be made by a certain vocabulary about a certain domain” 



11 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

Meanwhile, the concept of descriptive truth, paired with the opposite idea 
of descriptive falsehood, has frequently been deployed by critics of scientific 
realism. Here are some representative examples of this, taken from the works 
of Nancy Cartwright and Catherine Elgin:

The fundamental laws of physics do not describe true facts about reality. Ren-
dered as descriptions of facts, they are false; amended to be true, they lose their 
fundamental, explanatory force.3

Most scientific explanations use ceteris paribus laws. These laws, read literally as 
descriptive statements, are false.4

Effective idealizations are felicitous falsehoods [...]. Nothing in the world exactly 
answers to them, so as descriptions, they are false.5

We often convey information and advance understanding by means of sentences 
and other representations that are not literally true. An adequate epistemology 
should account for these as well.6

Some authors clarify “descriptive truth” in terms of possible worlds as truth in 
the actual world.7 Here, by contrast, the terminology of the semantics of possi-
ble worlds will not be used. Instead, the framework of model theory will be used.

The phrase “approximate truth” is ambiguous; in discussions of scientific 
realism, it is most often used to mean two different (but related) things. The 
first can be clarified regarding theoretical explanations that are only partially 

(T. A. F. Kuipers, Epistemological positions in the light of truth approximation, “The Paideia Archive: 
Twentieth World Congress of Philosophy” 37 [1998], p. 135). Richard M. Sainsbury discusses var-
ious properties often attributed to the reference relation. See R. M. Sainsbury, The essence of refer-
ence, in: The Oxford handbook to the philosophy of language, eds. E. Lepore, B. Smith, Oxford 2008.

3	 N. Cartwright, How the laws of physics lie, Oxford 1983, p. 54.
4	 N. Cartwright, How the laws of physics lie, p. 52.
5	 C. Z. Elgin, Understanding and the facts, “Philosophical Studies” 132 (2007) no. 1, p. 39.
6	 C. Z. Elgin, True enough, Cambridge 2017, p. 16.
7	 Cf. T. A. F. Kuipers, Approaching descriptive and theoretical truth, “Erkenntnis” 18 (1982) no. 3, 

pp. 343–378.



12 Andrzej Biłat

true and open to future fundamental revision. The word “truthlikeness” is 
sometimes used to express this meaning. The second can be clarified in terms 
of idealized models that only approximate real phenomena;8 the following 
quote provides a typical context for this use:

While it is false that the other planets have no gravitational effect on Mars, and 
false as well that its orbit is elliptical, both of these statements are, in some sense, 
approximately true.9

Many of the most plausible candidates for approximately true statements — such 
as “The Earth is spherical,” “The acceleration of a body is directly proportional 
to the resultant force acting on it, when its speed is much lower than the speed of 
light,” and Kepler’s second law of planetary motion — are false.10

In this paper, only the second meaning is used. Its main task is to clarify 
the difference between descriptive and approximate truth using a referential 
version of the semantic theory of truth11 supported by the following three 
observations:

■	 that empirical terms are potentially ambiguous in that they have, de-
pending on the context, a descriptive or idealized reference, the latter 
being methodologically basic in the context of deliberate idealization;

8	 Cf. R. Hilpinen, Approximate truth and truthlikeness, in: Formal methods in the methodology of empiri-
cal sciences, eds. M. Przełęcki, K. Szaniawski, R. Wójcicki, Dordrecht–Boston–Wrocław 1974, p. 21.

9	 T. Weston, Approximate Truth and Scientific Realism, “Philosophy of Science” 59 (1992) issue 1, p. 57.
10	 D. P. Rowbottom, Can meaningless statements be approximately true? On relaxing the semantic com-

ponent of scientific realism, “Philosophy of Science” 89 (2022) issue 5, p. 884.
11	 The articles by M. Przełęcki (The concept of truth in empirical languages, “Grazer Philosophische 

Studien” 3 (1977) issue 1, pp. 1–17) and R. Wójcicki (Theories, theoretical models, truth. Part II: Tar-
ski’s theory of truth and its relevance for the theory of science, “Foundations of Science” 4 (1995/96), 
pp. 471–516), as well as the encyclopedia entries by W. Hodges (Tarski’s truth definitions, in: E. Zal-
ta, The Stanford encyclopedia of philosophy (2018), https://plato.stanford.edu/entries/tarski-truth/) 
and J. Woleński (The semantic theory of truth, in: Internet encyclopedia of philosophy (2021), https://
iep.utm.edu/s-truth/), provide a general introduction to the semantic theory of truth. (In addi-
tion, the articles by Wójcicki and Przełęcki discuss some specific issues of the applications of this 
theory in the empirical sciences.) Section 5 will define a referential version of this theory as its 
model-theoretic version, in which the object language is part of the metalanguage.



13 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

■	 that the approximate truth of a target (system’s) structure can be treated 
semantically as referential truth within the model that is an idealization 
of this structure;

■	 that the idealization relation can be defined as the converse of the 
non-empty concretization relation between idealized models and target 
structures.

The paper responds to the first two observations by clarifying the intui-
tive notion of empirical truth as truth that includes terms whose references 
can only be established by empirical methods (such as observation, meas-
urement, idealization, etc.). The essence of this clarification is to identify the 
empirical truth of a given target structure with the referential truth of a sen-
tence whose intended interpretation is represented either by that structure 
or by its idealization. In the former case, sentences are descriptively true, and 
in the latter case, they are approximately true. The two kinds of truth express 
two basic ways of semantically representing the target structure: by directly 
referring to it and through its idealization.12

The above observations, together with their semantic clarifications, will 
be used here in the context of the debate surrounding the realism about ide-
alized laws (ILs), which holds that ILs are both referentially true (in a given 
idealized model) and approximately true (of a given target system’s structure) 
according to their intended interpretation.13

The paper consists of two parts. The first (Sections 1–4) seeks to clarify in 
informal terms the distinction between two kinds of empirical reference (de-
scriptive and idealized) within the context of the realism/antirealism about 
ILs debate (Sections 2 and 3), to shed light on realist and antirealist positions 
about ILs (Section 3), and to critique the antirealist interpretation of the fact 
that ILs, or their assumptions, are descriptively false (Section 4). The second 

12	 It is worth emphasizing that this distinction cannot be taken as an exemplification of alethic plural-
ism, proclaiming that different domains of discourse determine different properties of truth.

13	 The works of L. Nowak (Wstęp do idealizacyjnej teorii nauki, Warszawa 1977; The idealizational 
approach to science: a survey, Poznań 1992, pp. 9–63) provide an extensive discussion of the ideali-
zation method, the nature of ILs, and the role of the process of their concretization in the progress 
of science. A more precise definition of realism about ILs will be formulated in the final part of 
Chapter 3.



14 Andrzej Biłat

(Sections 5–9) sets out to establish the formal framework of the semantic the-
ory of referential truth (Section 5) and use it to show that ILs are referentially 
true (Section 6). It then extends this theory with the notion of idealization as 
a relation between idealized and descriptive models, in order to semantically 
clarify both the idea of descriptive truth (Section 7) and the realist belief that 
ILs are approximately true (Section 8). Finally, a perspective on the develop-
ment of a theory of target-system representation will be outlined (Section 9).

2. The essential distinctions

The examples given below will, I hope, serve to better illuminate the ideas of 
referential and empirical truth, as well as the distinction between two kinds 
of the latter: namely, descriptive and approximate truth.

Referential truths are sentences that are true in the intended interpreta-
tions of their constants. For instance, the sentences “2+2=4” and “The emp-
ty set is included in every set” are referential truths because they are true in 
the intended interpretation of their mathematical constants: i.e. “2,” “4,” “+,” 
“is a set,” “empty set,” and “is included.” For a similar reason, the sentences 
“The Earth is not flat” and “The Earth orbits the Sun” are referential truths. 
Additionally, they are empirical because of the empirical interpretation of 
some of their terms (at least “Earth” and “Sun”).

Descriptive truths directly and without distortion link their terms with the 
elements of target systems’ structures. The sentences “The Earth is not flat” 
and “The Earth orbits the Sun” are examples of this.

By contrast, the sentences

(a) The Earth is spherical
(b) The Earth’s orbit is elliptical

are not descriptive truths: empirically given Earth is not (ideally) spherical, 
and empirically given Earth’s orbit is not a (perfect) ellipse. If (a) and (b) 
are true in some sense, it is only in that they indirectly, and in a simplified, 



15 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

idealized way, represent some empirical facts. In this case, we would usually 
say that (a) and (b) are approximately true.

Distinguishing descriptive and approximate truths presupposes distin-
guishing between descriptive and idealized reference. The former directly 
and without distortion relates terms such as “Earth” and “orbit” to empirically 
given objects, while the latter does so by idealizing them.

In light of this distinction, the question of the logical value of (a) and (b) 
will be ambiguous in contexts where their type of intended interpretation is 
not defined. So let us assume that a descriptive interpretation is defined. Then, 
“Earth” refers to an actual planet, “orbit” refers to real orbits, and sentences (a) 
and (b) will be false. Now, let us assume that an idealized interpretation is de-
fined. Then, “Earth” refers to a perfectly spherical solid (being a geometrical 
idealization of a real planet), “orbit” refers to the class of ellipses (being geo
metrical idealizations of real orbits), and sentences (a) and (b) will be true.

A similar analysis will apply to any empirical term. In other words, any such 
term will be potentially ambiguous: it will have, depending on the context, 
a descriptive or an idealized reference.

Let us note that whenever we make deliberate use of the concept of ap-
proximate truth, we are employing an idealized interpretation, not a descrip-
tive one. In such a context, (a) and (b) will be both referentially true in an 
idealized interpretation and approximately true of a  (real) target system’s 
structure (e.g., the Solar System’s structure; cf. Sec. 4).

The intended interpretation and the target structure can be formally rep-
resented by models (in the sense of model theory). Thus, we will say that the 
sentences (a) and (b) are referentially true in m, where m is a model repre-
senting the idealized interpretation of the constants “Earth” and “orbit,” and 
approximately true of m’, where m’ is a model representing the real structure 
of the Solar System. This approximate truthfulness is made possible because 
m is an idealization of m’.

Stathis Psillos has presented a  similar conception, which he names the 
“intuitive approach.”14 The following quotation seems representative in this 
regard:

14	 S. Psillos, Scientific realism. How science tracks truth, London–New York 1999, pp. 266–269.



16 Andrzej Biłat

A description D approximately fits a state S (i.e. D is approximately true of S) if 
there is another state S’ such that S and S’ are linked by specific conditions of 
approximation, and D fits S’ (D is true of S’). […] Take, for example, the law of 
gases, PV=RT. This is approximately true of real gases, since it is true of ideal gas-
es and the behaviour of real gases approximates that of ideal gases under certain 
conditions.15

The main novelty of the present approach compared to Psillos’ clarifica-
tions is our use of the semantic notion of (descriptive or idealized) models in 
place of the ontological one of (real or idealized) states, and its formal recon-
struction within the framework of the semantic theory of referential truth.16

3. Realism and antirealism about ILs

Abstract models, treated as idealizations of target structures, are common-
place in various parts of science.17 Their effective use often leads to the formu-
lation of scientific laws that are more or less idealized. For example, Gali-
leo’s transformations are more idealized than Lorentz’s, and the Clapeyron 

15	 S. Psillos, Scientific realism, p. 268. Psillos also accurately identifies the main philosophical cost 
of this solution, which is to recognize the existence of an abstract medium in the empirical rep-
resentation of the world: “A price for this move is that the truth of theories does not give them 
straightforward representational content vis-à-vis the physical world. Their representational con-
tent is mediated (at least partly) by abstract objects—the models. Another price is that there is 
commitment to abstract objects—with all the (notorious) problems this move brings in tow. My 
view is that the price is worth paying” (S. Psillos, Living with the abstract: Realism and models, 
“Synthese” 80 (2011) issue 1, p. 9). We shall endorse this view here.

16	 Our strategy for the analysis of the “intuitive approach” (in Psillos’ sense) also departs from his 
one: Psillos holds that “here the comparison with the formal Tarskian understanding of truth is not 
helpful” (S. Psillos, Scientific realism, p. 268). It seems the author did not consider the explicative 
potential that lies in the semantic theory of referential truth.

17	 This is especially the case in physics, as highlighted by N. Cartwright (How the laws of physics lie, 
1983); cf. also Models as mediators: Perspectives on natural and social science, eds. M. S. Morgan, 
M. Morrison, Cambridge 1999, and many others.



17 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

equation is more idealized than the van der Waals equation. With these find-
ings in mind, we can formulate two general postulates about ILs:

IL1  ILs are epistemically useful propositions commonly formulated in science.
IL2  Some ILs are more idealized than others.

As we know, every IL contains an idealized assumption. For instance, the 
ideal gas law — expressed by the Clapeyron equation — assumes that every 
portion of the ideal gas consists of dimensionless, spherical, and perfect-
ly elastic molecules that exhibit no mutual attraction. Since no portions of 
such gas exist in the real world, this assumption is false if taken as a (direct) 
description of empirical facts. Both antirealists and realists commonly agree 
with this conclusion (cf. the final two quotations in Section 1). According to 
this (cf. also Section 2), we assume:

IL3  Idealized assumptions of ILs, if interpreted descriptively, are false.

The philosophical interpretation of IL3 plays an essential role in the dis-
pute over scientific realism, where antirealists assume, unlike realists, that IL3 
has critical significance. In particular, they claim that IL3, together with IL1, 
leads to the conclusion that falsehoods permeate all of science (cf. Section 4).

Leaving aside the question of giving a more profound philosophical in-
terpretation of IL3, IL1–IL3 can be treated as methodologically relatively 
uncontroversial, meta-scientific facts. On the other hand, the following two 
propositions, which are typical of scientific realism, seem more difficult to 
treat in this way:

IL4  ILs are referential truths.
IL5  ILs are approximate truths.

As with IL3, the relevance of IL4 and IL5 to the realism/antirealism debate 
at least partially depends on their philosophical interpretation: whether they 
are to be construed in deflationary or non-deflationary terms. (In general, 
the deflationary interpretation of the thesis denies it a significant philosophical 



18 Andrzej Biłat

meaning.) In particular, the non-deflationary interpretation of IL1–IL5, ex-
cluding IL3, brings with it the consequence that science is permeated by 
truths and approximate truths, at least some of which may be the basis for 
future, more accurate approximations of reality. This consequence is difficult 
for antirealists to accept. Therefore, they have developed the non-deflationary 
interpretation of IL3 and have sought to attack or weaken the importance of 
IL4 and IL5.

In particular, antirealists have often had recourse to the deflationary inter-
pretation of IL4, disregarding the philosophical significance of the semantic 
theory of truth and the underlying set theory. Among others, Cartwright 
expresses such a stance, declaring that “I think the formal set-theoretic ap-
paratus would obscure rather than clarify my central points”.18 Even if she 
has sometimes granted ILs the status of referential truths, when so doing she 
points out that they are truths in models that do not reflect any essential fea-
tures of the actual phenomena:

The fundamental laws of the theory are true of the objects in the model, and they 
are used to derive a specific account of how these objects behave. But the objects 
of the model have only ‘the form or appearance of things’ and, in a very strong 
sense, not their ‘substance or proper qualities’.19

A similar observation applies to IL5. Here are some examples of how it 
comes to be criticized on a deflationary approach:

Not only do the laws of physics have exceptions; unlike biological laws, they are 
not even true for the most part, or approximately true.20

18	 N. Cartwright, How theories relate: Takeovers or partnerships?, “Philosophia Naturalis” 35 (1998), 
p. 159.

19	 N. Cartwright, How the laws of physics lie, p. 17. On the other hand, later she also writes: “Theories 
are true only of their models and, at best, of real systems that resemble them [the models] closely 
enough” (N. Cartwright, How theories relate, p. 33–34).

20	 N. Cartwright, How the laws of physics lie, p. 54. Another deflationary interpretation of IL5 is rec-
ognizing that even if ILs are true, they still do not apply to target systems. Cartwright (see her first 
quote in Section 1) suggests this interpretation in the same context. Section 8, however, takes the 



19 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

Veritism can apparently accommodate some of the representations I have labe-
led felicitous falsehoods by construing them as approximations. […] But not all 
felicitous falsehoods are even approximately true.21

Much of science resists interpretation as successive approximation or increasing-
ly accurate representation of phenomena, to the end of explaining and predicting 
those phenomena. As a result of rampant, unchecked idealization, many of the 
best products of science are not things we believe to be true.22

By realism about ILs, we shall mean the position expressed in the deflation-
ary interpretation of IL3 and the non-deflationary interpretation of the other 
IL-related postulates (i.e., L1, L2, L4, and L5). By antirealism about ILs, we 
will understand the position expressed by the non-deflationary interpretation 
of IL1–IL3 and the deflationary interpretation of L4 and L5 — or even, in its 
strong version, their rejection.23

The remainder of the paper focuses on the issues of how to arrive at a proper 
philosophical interpretation of IL3, a rigorous, semantical justification of IL4, 
and a  clarification of IL5. The goal here is not to comprehensively defend 
the realist position on ILs. Nevertheless, its aim is to demonstrate a coherent 
conception of empirical truth and idealization, furnishing a  realistic inter-
pretation of IL3, an acceptable justification for IL4, and a methodologically 
satisfactory clarification of IL5.

opposite, realist position that ILs generally apply to target systems through a non-empty concre-
tization relation.

21	 C. Z. Elgin, True enough, p. 29.
22	 A. Potochnik, Idealizations and the aims of science, Chicago 2017, p. 93.
23	 A stance that differs from antirealism about ILs is that of instrumentalists, who argue that they are 

devoid of any logical value.  Examples of work in which this position is advanced: N. Cartwright, 
T. Shomar, M. Suárez, The tool box of science: Tools for the building of models with a superconductivity 
example, Poznań 1995, pp. 137–149; B. Van Fraassen, Scientific representation, Oxford 2008.



20 Andrzej Biłat

4. The realist interpretation of IL3

Many antirealists about ILs have argued in recent years that epistemically 
useful falsehoods, most notably ILs or at least their idealized assumptions, 
permeate the whole of science (where a theory or a proposition is epistemical-
ly useful if it is an essential element of the structure of human understanding 
or knowledge, including scientific understanding/knowledge).24 The basic 
premise underlying such statements has been aptly articulated as follows: 
“There are epistemically useful falsehoods that figure ineliminably in scien-
tific understanding whose falsehood is no epistemic defect and that should 
be accepted”.25

We will assume that the epistemically useful falsehoods in question are 
“falsehoods” in the descriptive sense of the word (and, therefore, that they are 
the opposite of descriptive truths).26

According to that position, sentence (a) (“The Earth is spherical”) is false 
in the descriptive interpretation. So far, this part of the antirealist assessment 
is accurate. The problem is that not a descriptive interpretation of (a), but an 
idealized one, is intended in many typical scientific contexts (for example, in 
theoretical astronomy). In particular, its idealized interpretation is intended 
when (a) is consciously accepted as only approximate truth. The antirealist 
misinterpretation seems to consist in its reinterpreting in descriptive terms 
sentences that occur in contexts in which the basic intended interpretation is 
not a descriptive but an idealized one.

Sentences like (a) and (b) often play the role of idealized assumptions 
of ILs. Given the two possibilities for their interpretation, the following thesis

(*)  Idealized assumptions of ILs are false,

24	 This is best seen in the statements by Cartwright and Elgin quoted in Section 1.
25	 T. Nawar, Veritism refuted? Understanding, idealization, and the facts, “Synthese” 198 (2021) issue 5, 

p. 4298.
26	 Note that we are deliberately restricting the scope of the bearers of truth/falsehood to theories 

and propositions. This caveat is not self-evident: some authors (e.g., C. Z. Elgin, True enough) also 
consider non-propositional bearers of epistemic values (e.g., physical models or maps).



21 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

turns out to be ambiguous. One meaning of the term “idealized assump-
tion” refers in this context to sentences having an intended idealized inter-
pretation (in line with what many theoretical scientists intend). On the other 
hand, another refers to sentences having an intended descriptive interpreta-
tion (in accordance with the aims entertained by many philosophers). In the 
former instance thesis (*) is false, and in the latter case it is true.

However, the latter meaning needs to be revised: the fact that we inten-
tionally treat a sentence as an idealized assumption alone makes us give it an 
idealized sense. Making such assumptions is a typical procedure in theoretical 
scientific contexts. Therefore, their idealized, non-descriptive interpretation 
is methodologically basic.

Taking into account the above analysis, the following clarification of IL3 
can be proposed:

IL3’ � Idealized assumptions of ILs are false in any descriptive interpretation, 
but no such interpretation is intended if these assumptions are intention-
ally made.

We encounter similar distinctions being formulated in various philosophi-
cal contexts. For instance, Arnon Levy claims that in understanding idealiza-
tion the intentions of the modeler are crucial, and notes that “some authors 
have argued that, appropriately interpreted, many or all idealizations should 
not be regarded as false, or even, strictly speaking, as representing anything 
in the world (truly or falsely).”27 Levy also points to the need to distinguish 
between the apparent (implicit) and actual (explicit) content of idealized hy-
potheses. If we understand “implicit content” broadly also to include meta-
linguistic qualifications, the actual content of sentences (a) and (b) will be 
expressed as follows:

(a’) In the idealized sense, the Earth is spherical.
(b’) In the idealized sense, the Earth’s orbit is elliptical.

27	 A. Levy, Idealization and abstraction: refining the distinction, “Synthese” 198 (2018) issue 24 supple-
ment, pp. 5855–5872.



22 Andrzej Biłat

This explication of the actual content of (a) and (b) clearly shows them to 
be true.

The above reasoning can be extended to ILs using a well-known argument. 
Assuming that “C(x)” is a predicate representing the conjunction of all its 
idealized assumptions and that P, V, and T are measures of pressure, volume, 
and temperature, respectively, the ideal gas law should be expressed in the 
following form:

CL  For every x, if C(x), then P(x).V(x) = n(x).R.T(x).

Since no portion of a real gas satisfies “C(x),” every substitution of “x” with 
a symbol for such a portion in “C(x)” will be false. In such a descriptive in-
terpretation (given the truth table for material implication),28 every sentence 
obtained by dropping the quantifier in CL and substituting an individual con-
stant for x will be true. Therefore, CL will not be descriptively false; on the 
contrary, in the descriptive interpretation it will be true. An analogous line of 
reasoning can be pursued for any IL.

To summarize, the descriptive interpretation of ILs or their assumptions 
implicitly assumed by antirealists is methodologically unsound. Moreover, the 
descriptive interpretation of ILs is ultimately unacceptable to them — if they 
adopt standard logic — because it leads to the consequence that ILs are true.

In light of this conclusion, IL3 turns out to be trivial (deflationary): if ide-
alized assumptions of ILs are interpreted descriptively, they are, by definition, 
false. On the other hand, rejecting such an interpretation as methodologically 
unsound strengthens the realistic position effectively.

28	 Some antirealists do clearly embrace principles of classical propositional logic: “For my purpos-
es, classical bivalence is acceptable. Either a sentence, belief, or proposition is true or it is false” 
(C. Z. Elgin, True enough, p. 16).



23 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

5. The semantics of referential truth

Scientific laws, including ILs, are expressed in sentences that belong to the 
languages employed by theories. Therefore, we can reduce the question of the 
truth/falsehood of those laws to that of the truth/falsehood of those sentenc-
es. A systematic elaboration of this approach may lead to the conclusion that 
the semantic thesis stating the referential truthfulness of any law, including 
any IL, is simply a logical consequence of Convention T and this law’s meta-
linguistic formulation. The remainder of this section will focus on elaborating 
the details of this line of thinking.

Let L be a  fully interpreted language: i.e. a  well-defined language with 
a complete intuitive interpretation of its logical and extralogical constants. 
Completeness, on this understanding, will mean that every sentence of L is 
well-defined content-wise, and is assigned one or other of two logical val-
ues, True or False. Let us also assume that L has a standard logical structure 
(i.e. that of a first-order logic with identity).

Let ML be a metalanguage of L, meaning a fully interpreted language for 
which three conditions are met:

(i) Every L-sentence (i.e. sentence of L) is expressible in ML;
(ii) The predicate “is true” belongs to the vocabulary of ML;
(iii) Every L-sentence p has a name in ML.

We then say that L is an object language relative to the metalanguage ML.
A theory will be a set of sentential expressions formulated in a fully inter-

preted language, closed to the operation of logical consequence.29

29	 The term “theory” is defined here according to the so-called Statement View. That is pretty un-
derstandable, given that in the semantic theory of truth sentences are bearers of truth and falsity. 
Cf. D. Portides, Models and theories, in: Springer handbook of model-based science, eds. L. Magnani, 
T. Bertolotti, Dordrecht–Heidelberg 2017, pp. 25–48; R. G. Winther, The structure of scientific the-
ories, in: The Stanford encyclopedia of philosophy (2021), ed. E. Zalta, https://plato.stanford.edu/
archives/spr2021/entries/structure-scientific-theories/).



24 Andrzej Biłat

Let ML be a metalanguage containing the language of model theory, and T 
be a theory defined in ML. We will say that T is a semantic theory of truth for L 
if and only if every equivalence of the form

T  ai is true in L if and only if Ai

(where Ai is a sentence of ML expressing the content of a sentence of L de-
noted by the name ai) is a thesis of T. According to the terminology adopted 
in that context (originating from Tarski), the above-mentioned Convention T 
will furnish a material adequacy condition for every version of this theory.30

There are, to be sure, many possible ways to view the semantic theory of 
truth.31 In the following analysis, we shall adopt a model-theoretic one, in 
which the object language L is a part of the metalanguage ML. This version 
of the theory will be called the semantic theory of referential truth — or, alter-
natively, the referential truth theory (RTT, for short). Within RTT, the univo-
cal constants of L can be used in ML to specify only one relational structure 
(model) mL representing the intended interpretation of L. We will refer to this 
structure as the intended L-model.32 A simple example of the construction of 
such a model is given below.

Let L be the language of natural-number arithmetic, with symbols for zero 
(“0”), one (“1”), and addition (“+”). Let N be the set of natural numbers with 
zero. The intended L-model will, in this case, be defined as follows:

30	 Cf. W. Hodges, Tarski’s truth definitions, in: The Stanford encyclopedia of philosophy (2018), ed. 
E. Zalta, U. Nodelman, https://plato.stanford.edu/entries/tarski-truth/.

31	 From amongst these, Tarski developed two approaches. One does not use the concept of a “model”. 
See A. Tarski, Pojęcie prawdy w językach nauk dedukcyjnych, Warszawa 1933. The other employs the 
conceptual apparatus of model theory. See A. Tarski, R. Vaught, Arithmetical extensions of relation-
al systems, “Compositio Mathematica” 13 (1957) no. 2, pp. 81–102.

32	 What is distinctive about the above approach is that it takes into consideration both Tarski’s origi-
nal assumption that the object language forms part of the metalanguage (A. Tarski, Pojęcie prawdy 
w językach nauk dedukcyjnych) and his later model-theoretic approach (A. Tarski, R. Vaught, Arith-
metical extensions of relational systems). Let us note that this solution deviates from both the State-
ment View (due to the model-theoretic approach adopted) and the Semantic View (in which “the-
ory” is defined as a class of models; cf. D. Portides, Models and theories, R. G. Winther, The structure 
of scientific theories).



25 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

mL = <N, A, 0, 1>,

where A is a set of ordered triples <x, y, z> ∈ N3 such that the following 
condition is met:

<x, y, z> ∈ A if and only if x = y + z.

Because the intended L-model (mL) is a  formal object representing the 
intuitive interpretation of L,33 the following equivalence occurs in RTT:

(1) For every sentence x of L: x is true in L if and only if x is true in mL.

The standard model-theoretic definition of truth for a given language L, 
which we omit here, generates the relevant substitutions of T-equivalences for 
every sentence of L.34 Thus, we can assume that RTT satisfies Convention T 
for any well-defined L-language.

RTT is a referential semantics in that it is based on relating the primitive 
terms of an object language to their corresponding constituents in the intend-
ed L-model. As we know from model theory (construed broadly),35 this kind 
of semantics can be equally well applied to the formal language of mathe-
matics, scientific theories, and well-defined parts of natural language.36 Given 
these features, RTT fully deserves to be called the “referential truth theory.”

33	 This point of view can probably be reversed so that the intended L-model can be understood 
as an idealized representation of a  cognitive structure in the researcher’s mind. In particular,  
mL = <N, A, 0, 1> can represent the cognitive structure of what goes on when adding natural num-
bers in the mind. In this case, L results from this structure’s syntactic formalization.

34	 Cf. J. Woleński, The semantic theory of truth, in: Internet encyclopedia of philosophy (2021), https://
iep.utm.edu/s-truth/.

35	 Cf. W. Hodges, Model theory, in: The Stanford encyclopedia of philosophy (2023), eds. E. Zalta, 
U. Nodelman, https://plato.stanford.edu/entries/model-theory/.

36	 Also Suppes, as early as the 1960s., assumed that “the concept of model in the sense of Tarski 
may be used without distortion and as a fundamental concept […]. In this sense I would assert 
that the meaning of the concept of model is the same in mathematics and the empirical sciences. 
The difference to be found in these disciplines is to be found in their use of the concept” (P. Sup-
pes, A comparison of the meaning and use of models in mathematics and the empirical sciences, in: 



26 Andrzej Biłat

We can now clearly define a referential version of the semantic concepts of 
truth/falsehood relativized to a model:

(2) �For every sentence x of L, for every model m of L: x is referentially true/false in 
the model m of L if and only if x is true/not true in L & mL = m.

It is easy to see the following conclusion of (1) and (2):

(3) Let x be a sentence of L. The following conditions are equivalent within RTT:

(i) x is true in L,
(ii) x is true in mL,
(iii) x is referentially true in mL,
(iv) x is referentially true in m, for some model m of L,
(v) x is not referentially false in mL.

6. How do we know that the ideal 
gas law is referentially true?
Our main interest is in idealization languages — i.e. fully interpreted languages 
containing empirical constants, each with an idealized reference. In particu-
lar, the language of ideal gas theory is an idealization language. If L is that 
language, the reconstruction of the intended L-model can take the form pre-
sented below.

Assume that the domain D of the language L contains three non-empty and 
disjoint sets: the set P of dimensionless and perfectly elastic gas particles, the 
set G of portions of the gas (composed of such particles), and the set ℜ of real 
numbers. Since the constants referring to the sets P and G have empirical inter-
pretations, they will be called the principal sets. (ℜ will be the auxiliary set.)37

The concept and the role of the model in mathematics and natural and social sciences, ed. J. Freudenthal, 
Dordrecht 1961, p. 165).

37	 Cf. W. Balzer, C. U. Moulines, J. Sneed, An architectonic for science. The structuralist program, Dor-
drecht–Boston 1987, pp. 1–10, where similar terminology is adopted.



27 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

Let us define the denotations of the specific function symbols “p,” “V” and 
“T” (of the object language L) as sets of ordered pairs:

p* = {<x, y> ∈ G × ℜ: p(x) = y},
V* = {<x, y> ∈ G × ℜ: V(x) = y},
T* = {<x, y> ∈ G × ℜ: T(x) = y}.

The intended model mL for L will be a relational structure of the form

mL = <D, P, G, ℜ, p*, V*, T*, R, ., +, …>,

where R is the gas constant (R ∈ ℜ) and ., +, … are operations of multi-
plication, addition, etc.

The standard semantic definition of truth generates the following substi-
tution of Convention T:

TIG   “pV = RT” is true in L if and only if for every x ∈ G: p*(x) . V*(x) = R . T*(x).

According to TIG, RTT generates the following truth condition: the ideal 
gas equation will be referentially true in the language of ideal gas theory if and 
only if, for any portion of an ideal gas, the product of its pressure and volume 
is equal to the product of its temperature and the gas constant R.

In recognizing the right-hand side of TIG, we must also recognize its left-
hand side.

The above reasoning scheme can be deployed in any similar case. Thus, 
for every IL, the meta-sentence stating that IL is referentially true will be 
a logical consequence of the metalinguistic formulation of IL and the use of 
Convention T. In other words, IL4 (see Section 3) is logically inferred from 
the acceptance of ILs at the meta-theoretical level.

Our findings so far have not yet elucidated the meanings of the terms “de-
scriptive interpretation” (cf. IL3) and “approximate truth” (cf. IL5). The issue 
arises of the expansion of RTT to include these and related meanings along 
the sort of intuitive lines outlined in Section 2. The ensuing sections will be 
devoted to addressing this question.



28 Andrzej Biłat

7. How to formalize descriptive truths 
in the Solar System model?
By analogy with the definition of idealization languages, descriptive languages 
can be defined as fully interpreted languages containing empirical constants, 
each with a descriptive reference. According to our initial distinctions (see 
Section 2), the general idea of descriptive truthfulness goes as follows:

(4) �x is descriptively true in m of L if and only if x is true in L & L is a descriptive 
language & mL = m.

If L is descriptive, model mL directly represents a target structure (this be-
ing, in turn, a fragment of the real world’s structure). We will call any model 
representing such a structure descriptive. Hence, if L is a descriptive language, 
mL is a descriptive model.

Every target system has a  structure represented by a  descriptive model. 
This structure is instantiated in the system in the sense of the following struc-
turalist construal:

Although target systems are not structures, they are composed of parts that in-
stantiate physical properties and relations. The parts can be used to define the 
domain of individuals, and by considering the physical properties and relations 
purely extensionally, we arrive at a class of extensional relations defined over that 
domain. This supplies the required notion of structure. We might then say that 
physical systems instantiate a certain structure.38

The Solar System can be regarded as an example of a target system. Con-
sider the following model:

mSS = <D, P, R1, R2, R3, a, b1, …, b8>.

38	 R. Frigg, J. Nguyen, Modelling nature: An opinionated introduction to scientific representation, New 
York 2020, pp. 74–75.



29 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

It should be noted, where the above is concerned, that:
■	 D is the set containing the Sun (a) and any natural object that orbits it;
■	 P ⊂ D is the set of known planets that orbit the Sun;
■	 R1, R2 ⊂ D2 are sets of ordered pairs, and R3 ⊂ D3 is a set of ordered triples, 

defined as follows:

    (i) <x, y> ∈ R1 if and only if x orbits y,
    (ii) <x, y> ∈ R2 if and only if x has a larger surface area than y,
    (iii) <x, y, z> ∈ R3 if and only if x is closer to y than z;

■	 b1 = Mercury, b2 = Venus, b3 = Earth, …, b8 = Neptune.

The relational structure mSS is a descriptive model that represents one of 
the structures of the Solar System. This is obvious, given that many of the 
basic elements of our knowledge of this system can be expressed as metalin-
guistic mSS descriptions. Here are some examples of such descriptions:

■	 Earth orbits the Sun: <b3, a> ∈ R1.
■	 Earth has a larger surface area than Mercury: <b3, b1> ∈ R2.
■	 Of the known planets in the Solar System, Neptune is farthest from the 

Sun: for every x ∈ P, if x ≠ b8, then <x, a, b8> ∈ R3.
The descriptions above are metalinguistic equivalents of sentences of the 

object language L, determined by a  dictionary containing some specific, 
well-defined predicates (“is a natural object,” “orbits,” “has a  larger surface 
area than,” and “is closer than”) and name constants (“Sun,” “Mercury,” “Ve-
nus,” “Earth,” etc.). Since L is a well-defined part of the metalanguage express-
ing these descriptions, it uniquely determines the intended L-model (mL). 
The following equivalence is an apparent condition for the correctness of the 
semantic interpretation that defines this model:

mL = mSS.

Similar reasoning can be pursued for any target system. Generally, any 
system can be represented by a descriptive model with a selected domain of 
the system’s components and an extensional characterization that includes 



30 Andrzej Biłat

selected relations between them. These components and relations are defined 
using the corresponding constants of the object language L. Therefore, under 
such an extended RTT, the structure of a target system can be identified with 
the intended L-model, which is used to describe this system (or its selected 
aspects).

It would be a mistake to think that mSS is the only structure of the Solar 
System; on the contrary, there are many such structures. Perhaps the simplest 
of them is this:

mSS’ = <D, P, R1, R3, a, b3>.

On the other hand, some natural extensions of the mSS represent struc-
tures that further distinguish dwarf planets, asteroids, comets, meteoroids, 
and interplanetary dust, as well as rocky planets, gas giants, a collection of 
pairs of objects such that the first has more mass than the second, etc. Thus, 
the structures represented by mSS and mSS’ are only two of the many structures 
of the Solar System that are determined by more or less fine-grained languages 
serving the purpose of their description.

We assume that each target system has multiple structures, and that some 
descriptive models uniquely represent them.39 Moreover, each target system, 
in combination with its description language, will uniquely determine its 
structure.

We can now return to our preliminary idea of descriptive truth/falsehood. 
If L is a  language for describing the Solar System such that mL = mSS, then 
the following sentences are descriptively true in mL: “Earth orbits the Sun,” 
“Earth has a larger surface area than Mercury,” and “Of the known planets in 
the Solar System, Neptune is farthest from the Sun.”

39	 The argument that the target system does not uniquely determine its structure has been one of the 
main objections to the structuralist theory of representation (cf. R. Frigg, Scientific representation 
and the semantic view of theories, “Theoria” 21 [2006], pp. 49–65). An analysis of this objection leads 
to the conclusion that “[s]ystems only have a structure under a particular description, and there are 
many non-equivalent descriptions” (R. Frigg, J. Nguyen, Modelling nature, p. 76). As we see, fully 
interpreted object languages can play the role of such descriptions within RTT.



31 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

Note that the following condition is a  simple consequence of our 
clarifications:

(4) �For every x of L: if L is not descriptive, then x is neither descriptively true in 
L nor descriptively false in L.

Consequence (4) precludes the possibility of any IL, if interpreted proper-
ly (cf. Section 3), being a descriptive truth or a descriptive falsehood.

The following figure shows the relations discussed above:

Fig. 1

8. The concretization relation and approximate truth

A sentence is approximately true of a target structure if and only if it is true in 
the intended model, which is an idealization of this structure (cf. Section 2). 
In particular, every IL can be treated as an example of approximate truth. The 
task of this section is to explicate this idea within the RTT framework.



32 Andrzej Biłat

Here we will treat the intended L-model, where L is an idealization lan-
guage, as an abstract, idealized model that represents a descriptive structure 
in a simplified way. For instance, in the idealized model of the physical pen-
dulum, the abstract (non-stretchable and massless) thread of the pendulum 
represents the real (and therefore stretchable and mass-possessing) thread. 
In an idealized gas model, the abstract (dimensionless and perfectly elastic) 
particles represent the real particles of the gas. With this approach in mind, 
we will try to clarify the notion of “idealization” as used when describing the 
representation relation that obtains between idealized and descriptive (tar-
get) structures.40

As usual, we will assume that the idealization has its converse, this being 
the de-idealization relation. However, in a departure from what is typical we 
will assume that it is not the former but the latter that is logically more prima-
ry within the framework of an expanded RTT.

More specifically, we will assume that any idealized model mL can be con-
cretized in a descriptive structure mS of a target system S. This concretization 
will sometimes be empty. If it is non-empty, mL will be an idealization of mS.

We can trace more closely how a descriptive structure can concretize an 
idealized model (uniquely determined by an idealization language). Let S be 
a thermodynamic system consisting of molecules and portions of a real gas. 
If L is a language of ideal gas theory, we can adequately modify its intended 
interpretation mL (cf. Section 6) and obtain the following structure:

mS = <DS, PS, GS, ℜ, pS*, VS*, TS*, R, ., +, …>,

where:
■	 PS is the set of all molecules in S (thus, the idealized assumption that gas 

molecules are dimensionless and perfectly elastic is dropped here),

40	 R. Frigg (Scientific representation and the semantic view of theories) refers to this problem as the 
“enigma of representation”, while Frigg and Nguyen (Modelling nature) call it the “Scientific Rep-
resentation Problem”. The latter provides an extensive discussion and critique of recent attempts to 
address this issue, while the approach presented below does not replicate any of the latter. Because 
of its use of two key concepts, “relational structure” and “instantiation of a structure” (see below), 
the structuralist conception is the closest to an expanded RTT.



33 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

■	 GS is the set of all portions of the gas in S,
■	 DS is the sum of the sets PS, GS, and ℜ,
■	 pS*(x) is the result of correctly measuring the pressure of x (where x is 

a portion of the measured gas in S),
■	 VS*(x) is the result of correctly measuring the volume of x,
■	 TS*(x) is the result of correctly measuring the temperature of x.
In general, the concretization of mL in S (where L is an idealization language, 

and S is a  target system) is a  relational structure (model) that is the result 
of replacing each principal set in mL with a corresponding set of empirically 
available objects in S and redefining the relations and functions on these sets 
accordingly. (Sometimes, we refer to the principal sets that make up a given 
model as “being concretized.”)

As mentioned, the set of real-world objects corresponding to the principal 
set of an idealized model may be empty. For example, if S is a system contain-
ing no gas particles, then the concretizations of P and G (the principal sets in 
the ideal gas model) in S will be empty. Similarly, if S is a (real) system of light 
propagation, then the concretization of the idealized set of ether particles in 
S will be empty. In each such case, we will say that the concretization of the 
idealized model is empty. The structure mL is an idealization of mS if and only 
if the concretized model mS is non-empty.

Now, Clapeyron’s equation may be said to be referentially true in mL and, 
simultaneously, true approximately of mS, in that mL is an idealization of mS. 
(From the empirical point of view, this is evidenced by the results of the meas-
urements of pressure, volume, and temperature of the gas portion under test, 
which differ only marginally from the values predicted by the equation.)

This raises the question of whether the approximate truth predicate should 
be relativized to the variable S (e.g., in the form: “x is approximately true of 
the S-structure m”). Given the semantic framework of considerations adopt-
ed here, such an extension in the direction of the ontology of systems could 
be theoretically cumbersome. To preserve the semantic uniformity of the 
approach, we will limit ourselves to the domain of model theory (although 
we will give some general indications as to the possible manner of such an 
extension — see Section 9).



34 Andrzej Biłat

Such an approach is not only possible, but also natural. This becomes ap-
parent when we consider that in every case of using an idealized model, it is 
clear to which target system this model is referred. Thus, it can be assumed 
that each such use designates the target system first, and is part of the proper 
idealized model concretization. According to this approach, the full concreti-
zation of an idealized model mL in practice consists of two steps: (i) determin-
ing the target system (based on the domain of mL) and (ii) concretizing mL in 
that system (based on the characteristics of mL).

Thus, the practical feasibility of concretization procedures allows us to 
treat the dyadic predicate “is a concretization of ” as a primary meta-term of 
the expanded RTT referring to a relation between models. Here are our basic 
formal findings about it:

(5) � For every m, for every m’: if m is a concretization of m’, then m is a descrip-
tive model and m’ is an idealized model.

(6) � For every m, for every m’: m is an idealization of m’ if and only if m’ is 
a non-empty concretization of m.

(7) � For every sentence x of L, for every model m of L: x is approximately true 
of m in L if and only if x is true in L and L is an idealization language and mL 
is an idealization of m.

The following explication essentially concludes our analysis:

(8) � x is empirically true of some m-structure in L if and only if x is true in L and one 
of the following conditions is met:

■	 L is a descriptive language & mL = m, or
■	 L is an idealization language & mL is an idealization of m.

Consequently, a sentence x will be empirically true of a structure m (in L) 
if x is either descriptively true in m or x is approximately true of m.

The following figure shows the relations discussed above:



35 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

Fig. 2.

9. Concluding remarks

Extending the referential version of the semantic theory of truth with the dis-
tinction between descriptive and idealization languages and the concept of 
the concretization relation has made it possible for us to distinguish precisely 
between descriptive and approximate kinds of empirical truth. The extension 
also sheds new light on the debate around realism about ILs. In particular, 
it supports the realistic interpretation of idealized assumptions (Section 3), 
justifies the claim that idealized laws are referential truths (Section 6), and 
clarifies the belief that they are approximate truths (Section 8).

While the present paper does not aim to expand this conception any fur-
ther, a theoretical perspective that includes the notion of target system rep-
resentation can be sketched here in general terms. The following definition 
suggests this:

(9) � m represents S if and only if for some m’, m is an idealization of m’ & m’ is 
instantiated in S.



36 Andrzej Biłat

The representation relation, as defined in (9), seems to satisfy the list of 
adequacy conditions presented by Frigg and Nguyen:

1.	 Surrogative reasoning condition (models represent their targets in a way 
that allows us to generate hypotheses about them).

2.	 Possibility of misrepresentation (if m does not accurately represent S, then 
it is a misrepresentation but not a nonrepresentation).

3.	 Targetless models (what are we to make of scientific representations that 
lack targets?).

4.	 Requirement of directionality (models are about their targets, but targets 
are not about their models).

5.	 Applicability of mathematics condition (how the mathematical apparatus 
used in m latches onto the physical world).41

Ad 1. Definition (9) satisfies this condition more or less by definition, given 
the semantic account of the representation problem.

Ad 2. An idealized model mL misrepresents a target system S if the concre-
tization of mL in a structure mS instantiated in S is empty (even if some of the 
principal sets in mL have non-empty concretizations in this structure).

Ad 3. This condition will either amount to the same as the previous one 
or to a strengthening of it — if we assume that “lack of a target system” means 
a situation in which all concretizations of principal sets are empty.

Ad 4. As in case 1, the fulfillment of this condition is quite evident from the 
standpoint of a semantic view of the problem of representation and is due to 
the intentional (i.e. in a sense “directional”) nature of language.

Ad 5. Like other components of mL, certain parts of the mathematical 
apparatus are abstract components of the representation of the system S. 
The mathematical apparatus embedded in mL relates to the target system S 
(among other things, through the “measurement” part of the structure mS) as 
a part of the abstract representation of the structure mL.

41	 R. Frigg, J. Nguyen, Models and representation, in: Springer handbook of model-based science, p. 55.



37 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

References

Balzer W., Moulines C. U., Sneed J., An architectonic for science. The structuralist pro-
gram, Dordrecht–Boston 1987.

Cartwright N., How the laws of physics lie, Oxford 1983.
Cartwright N., How theories relate: Takeovers or partnerships?, “Philosophia Naturalis” 

35 (1998), pp. 23–34.
Cartwright N., Shomar T., Suárez M., The tool box of science: Tools for the building of 

models with a superconductivity example, Poznań 1995, pp. 137–149 (Poznań Studies 
in the Philosophy of the Sciences and the Humanities, 44).

Chakravartty A., Scientific realism, in: The Stanford encyclopedia of philosophy (2017), ed. 
E. Zalta, https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/scientific-realism/.

Elgin C. Z., True enough, Cambridge 2017.
Elgin C. Z., Understanding and the facts, “Philosophical Studies” 132 (2007) no. 1, 

pp. 33–42.
Frigg R., Nguyen J., Modelling nature: An opinionated introduction to scientific representa-

tion, New York 2020.
Frigg R., Nguyen J., Models and representation, in: Springer handbook of model-based 

science, eds. L. Magnani, T. Bertolotti, Dordrecht–Heidelberg 2017, pp. 49–102.
Frigg R., Scientific representation and the semantic view of theories, “Theoria” 21 (2006), 

pp. 49–65, https://doi.org/10.1387/theoria.553.
Hilpinen R., Approximate truth and truthlikeness, in: Formal methods in the methodology 

of empirical sciences, eds. M. Przełęcki, K. Szaniawski, R. Wójcicki, Dordrecht–Bos-
ton–Wrocław 1974.

Hodges W., Model Theory, in: The Stanford encyclopedia of philosophy (2023), ed. E. Zal-
ta, https://plato.stanford.edu/entries/model-theory/.

Hodges W., Tarski’s truth definitions, in: The Stanford encyclopedia of philosophy (2018), 
ed. E. Zalta, Thttps://plato.stanford.edu/entries/tarski-truth/.

Kuipers T. A. F., Approaching descriptive and theoretical truth, “Erkenntnis” 18 (1982) 
no. 3, pp. 343– 378.

Kuipers T. A. F., Epistemological Positions in the Light of Truth Approximation, “The Paid-
eia Archive: Twentieth World Congress of Philosophy” 37 (1998), pp. 131–138.

Levy A., Idealization and abstraction: refining the distinction, “Synthese” 198 (2018) issue 
24 supplement, pp. 5855–5872.

https://doi.org/10.1387/theoria.553


38 Andrzej Biłat

Models as mediators: Perspectives on natural and social science, eds. M. S. Morgan, 
M. Morrison, Cambridge 1999.

Nawar T., Veritism refuted? Understanding, idealization, and the facts, “Synthese” 
198 (2021) issue 5, pp. 4295–4313, https://link.springer.com/article/10.1007/
s11229-019-02342-2.

Nowak L., The idealizational approach to science: a  survey, Poznań 1992, pp. 9–63 
(Poznań Studies in the Philosophy of the Sciences and the Humanities, 25, 3).

Nowak L., Wstęp do idealizacyjnej teorii nauki, Warszawa 1977.
Portides D., Models and theories, in: Springer handbook of model-based science, eds. 

L.  Magnani, T. Bertolotti, Dordrecht–Heidelberg–London–New York 2017, 
pp. 25–48.

Potochnik A., Idealizations and the aims of science, Chicago 2017.
Przełęcki M., The concept of truth in empirical languages, “Grazer Philosophische Studi-

en” 3 (1977) issue 1, pp. 1–17.
Psillos S., Living with the abstract: Realism and models, “Synthese” 180 (2011) issue 1, 

pp. 3–17, https://doi.org/10.1007/s11229-009-9563-3
Psillos S., Scientific realism. How science tracks truth, London–New York 1999.
Rowbottom D. P., Can meaningless statements be approximately true? On relaxing the 

semantic component of scientific realism, “Philosophy of Science” 89 (2022) issue 5, 
pp. 879–888, https://doi.org/10.1017/psa.2022.74.

Sainsbury R. M., The essence of reference, in: The Oxford handbook to the philosophy of 
language, eds. E. Lepore, B. Smith, Oxford 2008.

Suppes P., A comparison of the meaning and use of models in mathematics and the empirical 
sciences, in: The concept and the role of the model in mathematics and natural and social 
sciences, ed. J. Freudenthal, Dordrecht 1961, pp. 163–177.

Tarski A., Pojęcie prawdy w  językach nauk dedukcyjnych, Warszawa 1933 (Prace 
Towarzystwa Naukowego Warszawskiego, Wydział III Nauk Matematyczno- 
‑Fizycznych, 34).

Tarski A., Vaught R., Arithmetical extensions of relational systems, “Compositio Mathe-
matica” 13 (1957) no. 2, pp. 81–102.

Van Fraassen B., Scientific representation, Oxford 2008.
Weston T., Approximate truth and scientific realism, “Philosophy of Science” 59 (1992) 

issue 1, pp. 53–74, https://doi.org/10.1086/289654.

https://doi.org/10.1086/289654


39 Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

Winther R. G., The structure of scientific theories, in: The Stanford encyclopedia of phi-
losophy (2021), ed. E. Zalta, https://plato.stanford.edu/archives/spr2021/entries/
structure-scientific-theories/.

Wójcicki R., Theories, theoretical models, truth. Part II: Tarski’s theory of truth and its 
relevance for the theory of science, “Foundations of Science” 4 (1995/96), pp. 471–516, 
https://link.springer.com/article/10.1007/BF00145402.

Woleński J., The semantic theory of truth, in: Internet encyclopedia of philosophy (2021) 
https://iep.utm.edu/s-truth/.

https://iep.utm.edu/s-truth/




Sylwia Karpiuk
	K  https://orcid.org/0000-0002-9147-2251

Uniwersytet w Białymstoku
	� https://ror.org/01qaqcf60

Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię
	' https://doi.org/10.15633/lie.31202

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 41–60

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

https://ror.org/01qaqcf60


42 Sylwia Karpiuk

Abstrakt

Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

Artykuł stanowi próbę przedstawienia wyjątkowego sposobu bycia w świecie, opisanego przez Jo-
sepha Soloveitchika, jakim jest człowiek halachiczny. Prezentuje sposób, w jaki normatywno-teore-
tyczna relacja z Bogiem ma szansę zaistnieć tylko dzięki jej praktyczno-etycznej realizacji. Ukazuje 
za Soloveitchikiem możliwość postawienia znaku równości pomiędzy urzeczywistnianiem halachy, 
kontrakcją (cimcum), świętością i stwarzaniem. Wreszcie prezentuje podmiot w jego egzystencjal-
nym ujęciu, człowieka, którego zadaniem jest ciągła autokreacja — stałe stwarzanie siebie od nowa 
w mesjańskim akcie doskonalenia siebie i świata.

Słowa kluczowe: człowiek halachy, tohu wawohu, Soloveitchik, cimcum, teszuwa, tikkun olam



43 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

Abstract

Soloveitchik, or bringing heaven down to earth

The article attempts to present the unique way of being in the world, described by Joseph Soloveitchik, 
namely the halakhic man. It demonstrates how the normative-theoretical relationship with God can 
come into existence only through its practical-ethical realization. Following Soloveitchik, it shows the 
possibility of equating the realization of halakha with contraction (tzimtzum), holiness, and creation. 
Finally, it presents the subject in its existential dimension—the human being whose task is continuous 
self-creation: the constant recreation of oneself in a messianic act of perfecting both the self and the 
world.

Keywords: halakhic man, tohu va-vohu, Soloveitchik, tzimtzum, teshuva, tikkun olam



44 Sylwia Karpiuk

Istnieje pewien lęk, wpisany w człowieka — sugeruje Primo Levi1, przy wtó-
rze Giorgio Agambena2 — lęk przed tohu wawohu, przed amorficzną próżnią, 
bezładem i pustkowiem, w świecie, „pozostającym pod przemożną władzą 
Ducha Bożego, a w którym ducha człowieka nie ma, bo albo jeszcze się nie 
narodził, albo już zgasł”3. Jednak zdaniem Josepha Soloveitchika człowiek 
ma władzę, by to biblijne tohu wawohu poskramiać. By określać nieokreślo-
ne — wprowadzać ład w miejsce chaosu, prawo w domenę bezprawia. Moż-
liwość ta nie jest dla niego mistyczną ideą, ale stanowi „praktyczną zasadę, 
fundamentalny etyczno-halachiczny postulat”4, wymagający od człowieka 
podjęcia działań tu i teraz, w realnym świecie. Jednostkę, która się od tego za-
dania nie uchyla, Soloveitchik nazywa człowiekiem halachicznym (hebr. isz 
ha-halacha, איש ההלכה). Postarajmy się odtworzyć, kim jest ów człowiek i skąd 
się bierze jego władza.

Krew i ścięgna

W swojej książce Halakhic man5 (איש ההלכה) Joseph Soloveitchik, ortodok-
syjny rabin, jako przedstawiciel rodu litewskich mitnagdim stara się wyrwać 

1 Zob. P. Levi, Pogrążeni i ocaleni, przeł. S. Kasprzysiak, Kraków 2007, s. 102–103.
2 Zob. G. Agamben, Co zostaje z Auschwitz, przeł. S. Królak, Warszawa 2008, s. 24.
3 P. Levi, Pogrążeni i ocaleni, s. 102–103.
4 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, trans. L. Kaplan, Philadelphia 1983, s. 105. Wszystkie zamieszczo-

ne w artykule cytaty z tej książki są przekładem na język polski mojego autorstwa — S. K.
5 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man. Oryginalny tekst książki został opublikowany po hebraj-

sku w 1944 roku w czasopiśmie „Talpiot” vol. 1, nr 3–4, s. 651–735. Istnieją trzy wersje hebrajskiej 
wersji tekstu, które jedynie nieznacznie się od siebie różnią. Korzystam z angielskiego przekładu 
książki, zatwierdzonego przez autora, który stanowi zgodnie z deklaracją tłumacza, uzgodnio-
ny przekład wersji tekstu w edycji World Zionist Organization (Isz ha-halacha — galui we-nistar  
ונסתר) ההלכה — גלוי   ,Jeruszalaim, 1979). Co ciekawe, ta wersja hebrajska posiada podtytuł ,(איש 
który można przetłumaczyć jako „widzialny i ukryty”. W przypadku potrzeby porównania z ory-
ginalnym tekstem korzystam z pierwszego wydania z 1944 roku. Podtytuł nasuwa skojarzenie 
z legendą o trzydziestu sześciu ukrytych sprawiedliwych — nistarim (נסתרים) — podtrzymujących 
świat w istnieniu. Sądzę jednak, że uzupełnienie to może stanowić przede wszystkim nawiązanie 
do kolejnego tekstu Soloveitchika, czyli The lonely man of faith (New York 1992; opublikowanego 
po raz pierwszy w 1965 w czasopiśmie „Tradition”, s. 5–67) i zawartych w nim rozważań o homo re-
velatus i homo absconditus. Soloveitchik zwraca tam uwagę, że człowiek wiary nie może ostatecznie 



45 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

człowieka z chasydzkiej ekstazy i uniesień i postawić go twardo na ziemi. 
Z refleksji jego wyziera bowiem cielesność w niemal naturalistycznym wy-
miarze — człowiek to mięso, ścięgna i krew. Namacalny, tu-obecny, stąpający 
po ziemi żyd, nie pragnie jednak ridere, lugere, detestari ani zwykłego, ludz-
kiego flere6. Nie ma tu miejsca dla apologii życia, jakiej domagał się Lew 
Szestow. Przeciwnie, człowiek halachy kontroluje swoje namiętności. Nie 
będzie on tańczył na ulicy w noc Pesach ani wykrzykiwał ku niebu swoich 
grzechów w Jamim Noraim — Dniach Pokuty7. Soloveitchik krytykuje jednak 
tych, którzy poświęcają życie tu i teraz, by zasłużyć na życie pośmiertne, któ-
rzy udręczają swoje ciała lub odrzucają cielesną, zmysłową warstwę swojego 
człowieczeństwa w imię wyższej, duchowej idei. Jak podkreśla Soloveitchik 
„boskim rajem jest ten świat, a nie żaden ponadzmysłowy”8. Zatem królestwo 
tego świata jest jedynym królestwem. Nie chodzi jednak o to — podkreślmy 
ponownie — aby śmiać się i płakać. „Główna różnica między człowiekiem ha-
lachicznym a homo religiosus jest taka, że ten drugi wyróżnia ducha względem 
ciała, duszę ponad jej śmiertelny nośnik, i to ona jest dla niego podmiotem re-
ligijnego dramatu, podczas gdy człowiek halachiczny chce uświęcić fizyczno-
-biologicznego konkretnego człowieka jako głównego bohatera i uczestnika 
religijnego życia”9. Rabin dodaje jeszcze:

Homo religiosus wychodzi od tego świata i kończy w niebiańskich sferach; czło-
wiek halachiczny wychodzi natomiast od niebiańskich sfer i kończy w tym świe-
cie. Człowiek halachiczny […] pragnie sprowadzić transcendencję do tej doliny 
cienia śmierci — czyli do naszego świata — i przekształcić go w krainę żywych. 
Zasadniczo homo religiosus jest romantykiem, który jedynie ociera się o konkretną 
rzeczywistość i próbuje uciec do odległych światów, które przywrócą jego du-
chowi czystość i nieskazitelną jasność. Człowiek halachy zajmuje jednak swoją 

ujawnić się drugiemu człowiekowi jako taki inaczej niż przez moralne działania wynikające z ha-
lachy (zob. tamże, s. 66). Sugeruje to, że wszystkie bolączki człowieka wiary należy odczytywać 
jako doświadczenia właśnie człowieka halachicznego.

6 Zob. L. Szestow, Ateny i Jerozolima, przeł. C. Wodziński, Kraków 1993, s. 63–87.
7 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 84.
8 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 55.
9 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 94.



46 Sylwia Karpiuk

pozycję w tym świecie i nie rusza się z niego. Pragnie ten świat oczyścić, a nie 
od niego uciec10.

Zdaniem myśliciela kondycji Szechiny w świecie nie należy opisywać jako 
wygnania do upodlonej, fizycznej rzeczywistości, a zatem nie można też mó-
wić o imperatywie jej uwalniania, gdyż wcale nie jest w niewoli11. Materialny 
świat nie jest bowiem domeną upadku czy hańby. Człowiek halachy może 
uświęcać rzeczywistość, sprawiając, że świat jest coraz doskonalszy, że zbliża 
się ku światu eschatologicznej nadziei. W jaki sposób tego dokonuje, przyj-
rzymy się w dalszej części tekstu. Warto jednakże podkreślić, że mesjanizm 
Soloveitchika utrzymany jest w racjonalistycznym nurcie antykatastroficz-
nym — nie cierpi Szechina, nie wypatrujmy również bólów porodowych me-
sjasza12. Ale, co kluczowe, ten olam haba, świat nadziei mesjańskich, dotyczy 
świata danego nam tu i teraz, świata konkretnego, materialnego, świata na-
szych codziennych zmagań. Pisze:

Mistycy chcą znosić bariery obiektywności oraz konkretność przykazań. Na cu-
downym statku poruszają się po falach tajemniczej podmiotowości […]; a fale 
przychodzą, zmiatają statek i niosą go do rajskich królestw. Zupełnie inaczej 
rzecz się ma z człowiekiem halachy! Nie chce on zrywać więzów obiektywnej 
formy i burzyć żelaznych fundamentów, jakimi są stałe i ustalone prawa świa-
ta. Szechina, Boska Obecność, nie cierpi z powodu tajemnicy cimcum, swojego 
zstąpienia do świata empirycznego; w związku z tym człowiek halachy nie chce 
uwalniać z tego świata ani jej, ani siebie13.

Soloveitchik dodaje, że nie ma nic bardziej destrukcyjnego duchowo niż od-
wracanie czyjejś uwagi od danej nam tu i teraz rzeczywistości, od skończonej, 

10 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 40–41.
11	 Na temat wygnania Szechiny, zwłaszcza u Izaaka Lurii, zob. G. Scholem, Kabała i jej symbolika, 

przeł. R. Wojnakowski, Kraków 1996, s. 117–130.
12 Na temat mesjanizmu żydowskiego zob. O rozumieniu idei mesjańskiej w judaizmie, w: G. Scholem, 

O podstawowych pojęciach judaizmu, przeł. J. Zychowicz, Warszawa 2015, s. 169–240.
13 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 62–63.



47 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

ziemskiej egzystencji14. Nie istniało jeszcze żadne takie pokolenie — zdaniem 
rabina — które zdolne byłoby służyć Bogu przez negację konkretnego ziem-
skiego istnienia i przez zrzucenie jarzma zmysłów i ciała. Wznoszenie się do 
świata serafinów i odrazę do śmiertelnego człowieka nazywa religijną ideo-
logią, zadającą kłam religii żydowskiej15. „Homo religiosus pnie się w górę ku 
Bogu; Bóg, tymczasem, zstępuje na ziemię do człowieka halachy”16. Na czym 
polega to Boskie zejście?

Odpowiedzią jest Prawo — Tora, którą mamy w naszym umyśle niczym 
Leibnizjańskie idee, Tora, w której Bóg samoogranicza się w akcie stworzenia 
świata. Boskość zawarta jest w idealnym świecie halachy. Transcendencja ta 
ucieleśnia się jedynie poprzez ludzkie działania, realizuje się w uczynkach, 
w których każdy oddech i każdy krok odmierzone są odpowiednim przykaza-
niem. Świętość możliwa jest do osiągniecia tylko z uwzględnieniem biologicz-
nego życia, ale musi ono poddać się halasze, być regulowane przez jej prawa 
i przykazania. Studiowanie halachy — badanie jej zawiłości, by następnie wy-
czytane reguły wdrożyć w codziennym życiu — Soloveitchik nazywa sprowa-
dzaniem nieba na ziemię. Wtedy możemy mówić o dojrzałym doświadczeniu 
religijnym, kiedy poznajemy rzeczywistość przez pryzmat halachy, niczym 
przez siatkę nałożoną na oczy (jak w przypadku przestrzeni i czasu u Kanta). 
Można powiedzieć, że człowiek halachy patrzy na świat przez halachiczne, 
aprioryczne soczewki. Mogłoby się zatem wydawać, że otrzymujemy tu wizję 
człowieka spętanego nakazami i zakazami, zniewolonego pod jarzmem pra-
wa. Ale podporządkowanie to, jak się okazuje, nie jest nigdy bierne. Podmiot 
u Soloveitchika musi pozostawać aktywny, skoro Tora pojawia się w świecie 
fizycznym dopiero na mocy ludzkiej aktywności i to aktywności nie byle ja-
kiej, bowiem stwórczej. Jak udało się Soloveitchikowi połączyć to podporząd-
kowanie halasze z obdarzoną boską iskrą mocą stwarzania? W poszukiwaniu 
odpowiedzi pochylmy się nad sposobem rozumieniem działania w kontekście 
studiowania halachy.

14 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 41.
15 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 43.
16	 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 45.



48 Sylwia Karpiuk

Halacha i działanie

W traktacie Kiduszin, strona 40b, odnajdujemy dyskusję dotyczącą ustalania 
hierarchii ważności, jaka powinna być ustanowiona pomiędzy studiowaniem 
Tory a wykonywaniem przykazań (czyli jej fizycznym realizowaniem). Pada 
w niej zdanie, że wspaniałe jest studiowanie Tory, ale nie jako wartość sama 
w sobie, lecz dlatego, że prowadzi ono do działania. Soloveitchik rozwija tę 
myśl zastanawiając się, w jaki sposób idealny świat Tory urzeczywistnia się 
w świecie realnym. Zwraca uwagę na dwa aspekty przytoczonej konkluzji 
mędrców:

1. Działanie może oznaczać ustalanie idealnej bądź halachicznej normy, a zatem 
sam proces wyczytywania i określania norm i przepisów, wynikających z Tory, 
jest już czynnością wynikającą ze studiowania. Nie należy zatem poznawać Tory 
dla samej przyjemności jej poznawania, obcowania z tekstem czy amor Dei intelec-
tualis (chociaż oczywiście tej intelektualnej miłości nie odrzuca), ale by odnaleźć 
w niej odpowiedź na pytania, jak należy zachować się w każdej, najbardziej po-
wszedniej sytuacji życia. I z odpowiedzi tej stworzyć regułę.

2. Działanie może oznaczać wdrożenie tej idealnej normy w realnym świecie. 
Samo poznanie reguły lub wyczytanie nowej nie wystarczy — należy zgodnie 
z tymi zasadami żyć17. Człowiek musi stale siebie stwarzać podług tych praw 
(ujawnia się tu rys egzystencjalistyczny Soloveitchika). I tak skrucha będzie cią-
głym stwarzaniem nowego ja w miejsce starego18.

Pierwszy punkt implikuje, że Prawo nie jest zatem ograniczonym, skończo-
nym zbiorem, danym raz na zawsze, lecz Tora jest otwarta. Nie możemy w niej 
nic zmienić, ale winniśmy ją interpretować. Właśnie ta myśl zawiera się w uży-
wanym w literaturze rabinicznej terminie chidusz czy inaczej nowela talmu-
dyczna. Jest to poszukiwanie nowych interpretacji talmudycznych passusów 
w celu odkrycia nowatorskich rozwiązań prawnych. Rola twórcza jest w tym 

17 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 64.
18	 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 111.



49 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

kontekście dla Soloveitchika kluczowa. Jeżeli człowiek nie powołuje do życia 
nic, co jest nowe, oryginalne, nie można mówić o jego pobożności. Osoba 
bierna, która zaniedbuje wypełnianie swojego zadania, jakim jest stwarzanie, 
w żadnym stopniu się nie uświęca19. Co właściwie ma na myśli Soloveitchik, 
gdy mówi o uświęcaniu? Oraz co dokładnie rozumie przez „stwarzanie”? 
„Stwarzanie to sprowadzanie transcendencji w sam środek naszego mętnego, 
szorstkiego, materialnego świata; i to sprowadzanie czy redukowanie może 
się odbywać tylko poprzez implementację idealnej Halachy w rzeczywistości 
(urzeczywistnianie halachy = kontrakcja = świętość = stwarzanie)”20. Między 
uświęcaniem i stwarzaniem istnieje znak równości. Świętość nie jest poza-
światowa. Granica między sacrum i profanum ulega zatarciu. W tym punkcie 
z Soloveitchikem zgodziłby się Abraham J. Heschel:

Świętość nie oznacza atmosfery, która dominuje w uroczystej aurze sanktuarium, 
jakości zarezerwowanej dla najwyższych aktów, przysłówka dotyczącego tego, co 
duchowe, różnicy między pustelnikami i kapłanami […]. Pierwotnie świętość 
(kadosz) oznaczała to, co jest oddzielone, odizolowane, odłączone. W pobożno-
ści żydowskiej zyskała nowe znaczenie, oznaczając jakość, która jest zaangażo-
wana, zanurzona w zwykłych ziemskich usiłowaniach; głównie podtrzymywana 
raczej przez indywidualne, prywatne zwykłe czyny niż przez ceremonie publicz-
ne. […] Nie istnieje dualizm tego, co ziemskie, i tego, co wzniosłe. Wszystkie 
rzeczy są wzniosłe21.

Znak równości postawiony został również przy terminie „kontrakcja”, 
czyli cimcum. Nie będzie zaskoczeniem, że w myśli Soloveitchika to podsta-
wowe pojęcie leżące u podstaw safedzkiej kabały22 nie odnosi się do żadnej 
przejmującej tajemnicy, lecz do praw i rozsądku. Soloveitchik bowiem wca-
le nie stroni od niej i nie waha się używać w swoim tekście pojęć głęboko 

19	 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 108.
20 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 108–109.
21 A. Heschel, Człowiek nie jest sam, przeł. K. Wojtkowska-Lipska, Kraków 2001, s. 201.
22 Na temat cimcum u Izaaka Lurii oraz u jego uczniów, jak również pozostałych etapów kosmicznego 

procesu — szewirat ha-kelim oraz tikkun olam zob. G. Scholem, Mistycyzm żydowski i jego główne 
kierunki, przeł. I. Kania, Warszawa 2007, s. 271–316.



50 Sylwia Karpiuk

zakorzenionych w kabale, ale przeciwnie, rozwija je i interpretuje na potrze-
by własnej koncepcji. Odmienne indywidualne nastawienie ontologiczne 
mistyków i talmudystów ma u swego podłoża, zdaniem rabina, właśnie różne 
interpretacje pojęcia cimcum. W człowieku halachicznym myśl o cimcum nie 
wywołuje metafizycznej bojaźni, lecz raczej radość23. Stworzenie świata nie 
doprowadziło bowiem do żadnych skaz na boskim majestacie, które trzeba 
usunąć. Bóg zgodnie ze swoją wolą ograniczył się do królestwa empirycz-
nego świata: „człowiek mieszka razem ze Stwórcą na tym świecie i tylko na 
mocy podtrzymywania tej wspólnoty w tym tu-i-teraz człowiek ma swój 
udział w świecie, który nadejdzie. […] erze, w której halacha osiągnie swoje 
wypełnienie, w pełni się w tym świecie zrealizuje”24. Tym, co również łączy 
Soloveitchika z analizami kabalistów, jest nawiązanie do koncepcji boskich 
atrybutów, sefirot. Podobnie jak mistycy, szczególną rolę w procesie Boskiej 
kontrakcji przypisuje sefirze Gewura (גבורה, hebr. Potęga), inaczej nazywaną 
też Din (דין, hebr. Sąd, Prawo). Odpowiada ona boskiej surowości, srogości 
czy karcącej mocy25 — trzeba bowiem wykazać się pewną surowością, ażeby 
się samoograniczyć. Soloveitchik dochodzi do wniosku, że skoro Tora przy-
biera formę w ograniczeniu, tak i przykazania mają ograniczoną miarę, a dzia-
łania, które należy podjąć zgodnie z przykazaniami, da się opisać w sposób 
ilościowy. Tłumaczy: „Fundamentalną tendencją halachy jest przekładanie 
jakościowych cech podmiotowości religijnej […] na stałe i ugruntowane 
ilości. […] Boska wola odbija się zarówno w zwierciadle rzeczywistości, jak 
i w zwierciadle idealnej Halachy, za pośrednictwem obiektywnych pomiarów 
ilościowych”26. Kwantyfikacja zawarta w halasze byłaby zatem integralną 
częścią aktu cimcum. To, co ponadzmysłowe, zamknęło się w dwóch wymia-
rach — w realnym świecie, czyli empirycznej rzeczywistości, oraz w świecie 
idealnym, którym jest cała konstrukcja halachy. Ta kontrakcja mogła się urze-
czywistnić, wcielić właśnie dzięki atrybutowi boskiej siły — Gewurze. Pamię-
tajmy przy tym, że Gewura nazywana jest inaczej Prawem. Soloveitchik do-
daje: „«ruch» od jakości do ilości, od doświadczenia do równania, który ma 

23 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 52.
24 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 52.
25 Zob. G. Scholem, Mistycyzm żydowski i jego główne kierunki, s. 237.
26 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 57.



51 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

miejsce w realnym, empirycznym świecie, znajduje swój wyraz także w ideal-
nym świecie halachy”27. Iść po śladach Boga, jak pisze Soloveitchik, możemy, 
studiując kosmos, poznając atrybuty jego działania. Człowiek halachy winien 
zatem eksplorować nie tylko Talmud, ale również „księgę stworzenia”, jaką 
jest otaczający świat, bowiem „aby zaimplementować ten etyczny ideał, mu-
simy zapoznać się z całym stworzeniem i badać je, aby ujawniać ślady norm 
ukrytych w realności”28. Postulat ten przyjmuje postać jednego z aspektów 
człowieka wierzącego, czy może bardziej jego hipostazy, jakim jest w książce 
The lonely man of faith człowiek poznający, którego Soloveitchik nazywa Ada-
mem Pierwszym. We wspomnianym tekście, analizując dwa opisy stworzenia 
znane nam z Księgi Rodzaju (Rdz 1, 26–2 ,25), rabin wprowadza figury dwóch 
Adamów, gdzie Pierwszy, wyposażony w godność Pico della Mirandoli oraz 
oświeceniowy atrybut szkiełka i oka, bryluje na salonach współczesnego 
technokratycznego świata. Drugiemu zaś bliżej jest do Kierkegaardiańskiego 
rycerza wiary. Jednakże, co podkreśla z całą mocą rabin, to podbijanie świa-
ta i kosmosu przez Adama Pierwszego, czynienie sobie ziemi poddaną, jest 
„manifestacją posłuszeństwa, a nie rebelią przeciw Bogu”29. I dodaje: „Czło-
wieczeństwo = godność = odpowiedzialność = majestat”30, bowiem „życie 
w niewoli wobec nieświadomych sił żywiołów jest nieodpowiedzialne, a za-
tem niegodne”31. Godność, majestat (kavod) człowieka na tym się zasadza, że 
usuwa on anarchię z otaczającego świata zewnętrznego, porządkuje rzeczywi-
stość, to znaczy dokonuje aktów jej doskonalenia.

Jak w takim razie Soloveitchik tłumaczy, czym jest zadanie tikkun olam, na-
prawy świata czy też oczyszczania, doskonalenia? Wiemy już, że możemy na-
zwać ten proces uświęcaniem oraz stwarzaniem. W ostatecznym rozrachunku 
docieramy do postulatów etycznych. Filozof tłumaczy:

27 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 57.
28 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 64.
29	 J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, New York 1992, s. 20. Wszystkie zamieszczone w artykule 

cytaty z tej książki są przekładem na język polski mojego autorstwa — S. K.
30 J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 20.
31 J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 17.



52 Sylwia Karpiuk

Urzeczywistnienie ideałów sprawiedliwości i prawości jest słupem ognia, za któ-
rym podąża halachiczny człowiek […]. Poprzez realizację zasad prawości czło-
wiek wypełnia nałożone na niego zadanie stwarzania: doskonalenia świata pod 
panowaniem Halachy i odnowy oblicza stworzenia. Żaden kult religijny nie ma 
jakiejkolwiek wartości, jeśli prawa i zasady sprawiedliwości są łamane32.

Normatywno-teoretyczna relacja z Bogiem przekłada się na jej praktycz-
no-etyczną realizację. Nie dziwi fakt, że do pewnego stopnia jest to takie rozu-
mienie idei tikkun olam33, z jakim mamy do czynienia w Misznie, czyli opraco-
wywaniem nowych przepisów prawa, mipnei tikkun haolam — co tłumaczymy 
jako „w celu poprawy społeczeństwa”. Różnica jest taka, że nie chodzi tylko 
o doskonalenie wspólnoty żydowskiej. Owszem, to od „człowieka z Torą” 
wychodzą akty naprawcze, bo kimże jest człowiek halachiczny, jeśli nie reli-
gijnym żydem, niemniej nie tylko sama jego wspólnota religijna jest odbior-
cą działań. Podmiot dokonuje tych aktów, aby uświęcać siebie, ale również 
rzeczywistość, która go otacza, bez podziałów geopolitycznych. W Talmudzie 
możemy zatem odkrywać takie rozwiązania dla problemów współczesnego 
świata, które pomogą nam sprawić, by był on lepszym miejscem do życia, co 
oznacza: by halacha mogła być wypełniania coraz lepiej. Bóg z modlitwy Alej-
nu nie jest tu podmiotem działania, albo jest nim o tyle, o ile wykonuje akty 
kreacji za pomocą ludzkich umysłów i rąk. Malchut Szadai, Królestwo Boga, 
ten olam haba znajduje się w naszym zasięgu i – co bardzo ważne — tylko 
w naszym. Soloveitchik tak podsumowuje różnice w podejściu halachicznym 
i mistycznym do tematu naprawy stworzenia:

Podczas gdy mistycyzm naprawia skazy stworzenia poprzez «unoszenie ich ku 
górze», poprzez przywracanie ich z powrotem do źródeł niewinnej, czystej egzy-
stencji, Halacha wypełnia te niedobory poprzez sprowadzenie Szechiny, Boskiej 
Obecności, w dół do tego świata pospolitego, poprzez «kurczenie [cimcum]» 
transcendencji do naszego świata wadliwego34.

32 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 91.
33	 Więcej na temat historii pojęcia tikkun olam zob. G. S. Rosenthal, Tikkun ha‐Olam: The metamorph

osis of a concept, „The Journal of Religion” 85 (2005) no. 2, s. 214–240.
34 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 108.



53 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

Pojęcia cimcum oraz świętości są ze sobą nierozerwalnie związane. Boskość 
zeszła do Przybytku, nieskończoność ograniczyła się do mającej miarę skoń-
czoności. Sprowadzanie świętości na ziemię, podkreśla po raz kolejny rabin, 
realizuje się nie inaczej jak poprzez wdrażanie halachy. Przypomina, że urze-
czywistnianie halachy = kontrakcja = świętość = stwarzanie35.

Powróćmy zatem do stwarzania. Skoro w Torze, wnioskuje Soloveitchik, 
zawarty jest opis stwarzania świata, to właśnie po to, by człowiek wyczytał 
z tej opowieści przykazanie — obowiązek, by się w to stwarzanie zaangażo-
wać, tak samo jak w odnowę kosmosu36. Traktuje zatem biblijną opowieść 
jako wezwanie do zobowiązania. Pisze: „Szczytem religijnej doskonałości 
etycznej, do której judaizm aspiruje, jest człowiek jako twórca”37. Co cieka-
we, Soloveitchik odwołuje się tu również do Sefer Jecira, Księgi Stworzenia, 
która została dana, jego zdaniem, człowiekowi przez Boga nie tylko po to, aby 
kontemplować jej treść, lecz również po to, by człowiek mógł kontynuować 
boski akt stwórczy38. „Marzenie o tworzeniu jest centralnym pojęciem świa-
domości halachicznej — ideą człowieka będącego partnerem Najwyższego 
w akcie stworzenia, człowieka jako twórcy światów. To pragnienie stwarzania 
i odnawiania kosmosu jest zawarte we wszystkich celach, które stawia przed 
sobą judaizm”39. Człowieka, który nie tworzy, nazywa duchowym pasożytem, 
który jest jedynie częścią ludzkiego gatunku, niczym więcej:

Żyje on niezauważony i umiera nieopłakiwany. […] Nie przekazuje nic przy-
szłym pokoleniom, umiera, nie zostawiając śladu po tym, że kiedykolwiek istniał. 
Z pustymi rękoma idzie do grobu, nie wypełniwszy przykazań, dobrych uczyn-
ków, pochwały godnych działań. Żyje w braku poczucia historycznej odpowie-
dzialności i całkowicie brakuje mu etycznej żarliwości40.

35	 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 109.
36 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 101.
37	 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 101.
38 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 101.
39	 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 99.
40 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 127.



54 Sylwia Karpiuk

Soloveitchik zwraca uwagę w nawiązaniu do tradycji, że Bóg oddzielił 
światło od ciemności i tak dalej, i ustanowił kosmiczne granice i prawa, które 
miały utrzymać je oddzielone. Skoro Bóg tworzy z nicości, to chaos, bezkres, 
próżnia oraz ciemność — są elementami, które również stworzył, by były 
w świecie obecne. Tohu wawohu są jednym z jego dzieł. Ta względna nicość 
przekracza jednak wyznaczone jej granice, przeziera poza limit. Jedynym za-
bezpieczeniem, by ziemia nie stała się na powrót bezkresem i pustkowiem, 
jest Prawo. Zadaniem człowieka na obraz i podobieństwo boskie jest zatem 
wprowadzanie porządku tam, gdzie przeziera tohu wawohu. A podstawowym 
miejscem nieokreślenia okazuje się sam człowiek. Soloveitchik dodaje, że 
„najbardziej fundamentalną zasadą ze wszystkich jest ta, że człowiek musi 
stwarzać samego siebie. Jest to idea, którą przedstawił światu judaizm”41.

Autokreacja

Soloveitchik kładzie duży nacisk na indywidualizm i jednostkowość. Czło-
wiek jest co prawda zanurzony w historii narodu, która nieustannie musi się 
w nim urzeczywistniać i uaktualniać, jakby sam stał właśnie w tej chwili pod 
górą Synaj. Jednakże wyznacznikiem prawdziwej, autentycznej egzystencji 
jest działanie i tworzenie — człowiek uczestniczy w boskości dzięki temu, że 
tworzy i działa. Rabin wymienia trzy elementy, które składają się na zadanie 
tworzenia — autokreacji, do którego człowiek jest wezwany. Są to: teszuwa 
 (opatrzność indywidualna ,השגחה פרטית) haszgacha pratit ,(skrucha ,תשובה)
oraz newua (נבואה, prorokowanie)42.

Teszuwa, czyli skrucha, nawrócenie, stanowi w gruncie rzeczy pewną ko-
nieczność ciągłego rewidowania swojego życia, nieustannego dokonywania 
wyborów, by niejako „oderwać się” od całości bytu, którym rządzą prawa 
przyczynowości. To oderwanie się, odróżnienie halachicznego człowieka 
od „człowieka jako gatunku”, ma w sobie coś z Sartre’owskiej43 koncepcji 

41	 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 109.
42 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 130.
43 Na temat podmiotowości u Sartre’a zob. M. Kowalska, Między bytem a nicością, między sobą a ludz-

kością — człowiek według Sartre’a, „Przegląd Filozoficzny — Nowa Seria” 71 (2009) nr 3, s. 341–358.



55 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

bytu-dla-siebie, skazania na wolność. Nie chodzi tylko o egzystencjalny rys 
Soloveitchika, ale przezierającą gdzieś nicość, która staje się motorem działa-
nia. Nicość, którą Soloveitchik nazywa również otchłanią, próżnią, a przede 
wszystkim „bezkresem i pustkowiem”, czyli tohu wawohu. Teszuwa pokazu-
je nam człowieka jako przeszłość, która jest już martwa, jawiącego się jako 
„więcej już nie” — nie jest już tym, kim był, a zarazem jako przyszłość, która 
jest jeszcze nieobecna44. Akt skruchy zasadza się paradoksalnie właśnie na 
tej nieokreśloności, na „już nie” i „jeszcze nie”, przypominając słowa Leviego 
z początku tego tekstu: „w którym ducha człowieka nie ma, bo albo jeszcze 
się nie narodził, albo już zgasł”. Ludzka egzystencja, tak jak cała rzeczywistość, 
jest rozszczepiona, rozdarta na kawałki, codziennie nicościowana45. Jeżeli 
człowiek halachiczny miałby stanowić syntezę homo religiosus i człowieka 
poznającego46, to ten człowiek religijny ujawniałby się najbardziej właśnie 
w tym rozdarciu, z którego przeziera pustka, a którego to rozdarcia nie spo-
sób zasklepić, aby nie zatracić prawdziwej wolności, a co za tym idzie, wy-
jątkowości człowieczeństwa pośród innych biologicznych bytów. Człowiek 
halachy codziennie musi stwarzać siebie na nowo, ale dopóki podejmuje się 
tego zadania, realizuje swoją wolność. „Tworzenie”, zdaniem rabina, „oznacza 
z definicji spontaniczność, rzeczywistość, czyn, odnowę, dążenie do czegoś 
oraz śmiałość. Dlatego też człowiek musi stać się stworzeniem, które działa 
i jednocześnie powoduje, że inni działają”47. Człowiek halachiczny, podob-
nie jak jednostka u Sartre’a, „sama rozstrzyga, co jest dobre dla innych i dla 
wszystkich”48, a potem jest odpowiedzialny wobec wszystkich za tę decyzję. 
To splątanie wyjątkowości, jedyności z odpowiedzialnością wobec wszystkich 
ukazuje nam się również w opisie Drugiego Adama. Soloveitchik pisze: „Co 
innego bowiem wywołuje w człowieku poczucie samotności i niepewności, 
jeśli nie świadomość jego wyjątkowości i wyłączności? […] Modus existentiae 
‘ja’ jest niepowtarzalny, nie da się go imitować ani nie może być doświadczony 

44 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 114.
45 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 107.
46 Na temat dwóch typów człowieka: homo religiosus i człowieka poznającego zob. A. Lipszyc, Ślad 

judaizmu w filozofii XX wieku, Warszawa 2009, s. 120–132.
47	 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 131.
48 M. Kowalska, Między bytem, s. 356.



56 Sylwia Karpiuk

przez innych”49. W postaci Drugiego Adama Soloveitchik próbuje zachować 
dla człowieka halachy to źródłowe, niewyrażalne doświadczenie niezastąpie-
nia, jednostkowości, które wymyka się unifikującej, uniwersalizującej całości. 
„Zanim homo absconditus zdoła dostarczyć wiadomość, jego osobista i in-
tymna treść jest już przekształcana w językową matrycę, która standaryzuje 
niepowtarzalność i uniwersalizuje jednostkę”50. Jak zatem z homo absconditus 
stać się homo revelatus, jak wejść we wspólnotę z innymi i „powodować, żeby 
inni działali”? Zdaniem Soloveitchika ujawnić się drugiemu człowiekowi wia-
ry można poprzez modlitwę i moralne działania51. Tłumaczy:

Jeśli Adam ma w pełni zrealizować swoje dążenie do odkupienia, musi zainicjo-
wać działania prowadzące do odkrycia towarzysza, który, pomimo że jest tak 
samo unikalny i niepowtarzalny jak on sam, opanuje [master] sztukę komunika-
cji i stworzy z nim wspólnotę. Działanie to jednakże, samo będąc częścią gestu 
zbawczego, musi wiązać się z ofiarą. Środkiem do osiągnięcia pełni odkupienia 
jest, ponownie, porażka. Tego nowego towarzystwa nie zdobywa się przez pod-
bój, ale przez poddanie się i wycofanie52.

Sposób wchodzenia w relację z drugim koresponduje z refleksją Lévinasa, 
gdzie występuje asymetria w relacji Ja–Inny, który jest moim Panem, Nauczy-
cielem i Mistrzem53, a również moim oprawcą, oskarżycielem i prześladowcą, 
któremu się poddaję i przed którym się cofam, by zrobić mu miejsce aż do 
substytucji54. Wydaje się, że Soloveitchik, tak jak Lévinas, chciałby zachować 
możliwość wejścia we wspólnotę bez uprzedmiotowiającego spojrzenia inne-
go. Precyzuje:

49 J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 41.
50	 J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 67.
51 Zob. J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 66
52	 Zob. J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 38–39.
53 Zob. E. Lévinas, Całość i nieskończoność, przeł. M. Kowalska, Warszawa 2014, s. 109–110.
54	 Na temat podmiotowości zakładnika u Lévinasa zob. E. Lévinas, Bóg, śmierć i czas, przeł. J. Mar-

gański, Kraków 2008, s. 217–222.



57 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

Odkupienia, w przeciwieństwie do godności, nie można osiągnąć poprzez prze-
jęcie przez człowieka kontroli nad swoim otoczeniem, lecz przez kontrolowanie 
samego siebie. Odkupione życie jest ipso facto życiem zdyscyplinowanym. […] 
Odkupienie osiąga się, gdy pokorny człowiek podejmuje ruch wycofania i staje 
w obliczu Wyższej i Prawdziwszej Istoty, by zostać przez nią pokonanym. Bóg we-
zwał Adama Pierwszego do stałego postępu, Adama Drugiego zaś do odwrotu55.

Teszuwa, będąc zatem zadaniem kontrolowania samego siebie, jest jed-
nocześnie ciągłą iteracją aktu cimcum, ruchem ograniczania, cofania i od-
wrotu. Kontrakcja staje się zatem autokreacją, tworzeniem samego siebie. 
„Tworzenie wyraża się w człowieku wypełniającym wszystkie swoje zadania, 
sprawiającym, że cała potencja zawarta w nim aktualizuje się, wykorzystuje 
wszystkie swoje wielorakie możliwości i doprowadza do urzeczywistnienia 
w pełni swojej szlachetnej osobowości”56. Nie oznacza to wcale, że podmiot 
ma określoną naturę, która się realizuje, niemniej człowiek halachiczny dąży, 
żeby taką naturę, wyciosaną przez prawo, mieć. Znajduje to swój wyraz w ko-
lejnych dwóch elementach autokreacji, to znaczy opatrzności indywidualnej 
oraz prorokowaniu.

Soloveitchik, powołując się na Majmonidesa, tłumaczy, że boska opatrz-
ność jest stopniowalna — większa czuwa nad prorokami oraz innymi po-
bożnymi osobami. Ale jej poziom nie zależy od boskiej woli, ale od samego 
człowieka. Im więcej w człowieku aktywności — intelektualnej i etycznej, 
tym bardziej jest pobożny, tym bardziej opatrzność mu sprzyja. „Człowiek 
jest zobligowany, by poszerzać zakres i wzmacniać intensywność czuwają-
cej nad nim indywidualnie opatrzności”57. Człowieka aktywnego nazywa 
człowiekiem Boga. „Jego życie wypełnione jest tworzeniem i odnawianiem, 
poznaniem i głębokim zrozumieniem. Żyje on nie dlatego, że się urodził, ale 
dla życia samego w sobie i aby mógł zasłużyć przez to na życie w przyszłym 
świecie”58. Jako ideał przedstawia proroka, który kształtuje siebie, swój cha-
rakter, po to, by być gotowym zostać prorokiem, jeśli zajdzie taka potrzeba 

55 Zob. J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 35–36.
56 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 132.
57	 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 128.
58 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 127–128.



58 Sylwia Karpiuk

(to znaczy, jeśli Bóg go powoła). Prorok może w każdej chwili zawołać: „Hi-
neni!” („Oto jestem!”). Można więc zaryzykować twierdzenie, że jest w pełni 
podmiotem w swojej indywidualności, że wyrywa się z życia gatunkowego, 
dążąc do doskonałości. Człowiek halachiczny nie podlega redukcji do tego, 
co obiektywne. Przygotowanie do prorokowania i obowiązek auto-kreacji to 
zadanie wpisane w kondycję człowieka59. Życie kontemplacyjne bowiem to 
za mało dla świadomości żydowskiej, owładniętej żądzą tworzenia. Życie teo-
retyczne nie jest tym, czego pragnie człowiek halachy. Przywilejem człowieka 
jest to, że może się stwarzać, może stawać się coraz bardziej wolny, bo stwór-
cza władza zasadza się na wolności60. Wola jest chytra. Wymyka się prawom 
natury, próbuje je przekroczyć, aby stworzyć nowego człowieka, nowy model 
bycia w świecie. Ani skrucha, opatrzność indywidualna, prorokowanie czy 
wolna dusza nie byłyby możliwe bez woli. Samo tworzenie się przybiera dla 
Soloveitchika wymiar normy etycznej. Tłumaczy:

Człowiek halachy, którego woluntarystyczną naturę dowiedliśmy wcześniej, jest 
w rzeczy samej, człowiekiem wolnym. Stwarza świat idei, odnawia swoje własne 
bycie i przekształca się w człowieka Boga, marzy o całkowitej realizacji Halachy 
w samym sercu świata, i oczekuje królestwa Boga „ograniczającego się” i zjawia-
jącego się pośród konkretnej empirycznej rzeczywistości61.

To zwięzłe zdanie jest w gruncie rzeczy pełną definicją człowieka halachy.

Zakończenie

Opowieść Soloveitchika o człowieku halachy jest zatem opowieścią o two-
rzeniu się podmiotu. Zwróćmy uwagę na dwuznaczność słowa teszuwa. Poza 
skruchą czy nawróceniem, słowo to oznacza również odpowiedź. Jak zauważy-
liśmy powyżej, w przypadku człowieka halachicznego jest to odpowiedź na 

59 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 130.
60 Zob. J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 137.
61 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 137.



59 Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

potencjalne wezwanie Boga do przyjęcia roli proroka. Podmiot rodzący się 
w gotowości do odpowiedzi na wezwanie jest również podstawową kategorią 
myśli Lévinasa. Takie ja, czy też tak zarysowany podmiot, jest niepowtarzalne, 
bo wezwanie, które nań spada, jest niezbywalne, a co za tym idzie, jest nie-
zastępowalny w swojej odpowiedzialności, od której nie może się uchylić62. 
Soloveitchik pisze:

W porażce Adam Drugi odnajduje jednocześnie swój największy sukces: odkry-
cie swojego człowieczeństwa, swojego „ja”. Ale świadomość „ja” którą zdobywa 
w wyniku swojego niestrudzonego poszukiwania odkupionej, ukojonej egzysten-
cji, uwypukla własną antytezę: świadomość swojej wyłączności i ontologicznej 
niekompatybilności z kimkolwiek63.

Pomimo swej ekskluzywności człowiek halachiczny szuka dostrojenia 
z innymi członkami wspólnoty ukonstytuowanej przez ludzi wiary. Bowiem 
„stając twarzą w twarz z Bogiem, prorok otrzymuje etyczno-moralne przesła-
nie do przekazania członkom wspólnoty przymierza oraz do zrealizowania 
przez nich, jako że wspólnota ta jest przede wszystkim wspólnotą działania”64.

U obu autorów mamy jednocześnie do czynienia z próbą wymknięcia się 
całości bytu. O ile jednak u Lévinasa tym, co wyrywa osobę z egoistycznej 
drzemki rozkoszowania się, pławienia się w żywiołach65, jest Inność czy 
też Nieskończoność, o tyle u Soloveitchika z czysto gatunkowego trwania 

62 Lévinas tłumaczy: „Immanencja podmiotu zostaje rozbita w głębi jego własnej tożsamości, jest 
to bowiem podmiot, którego w jego odpowiedzialności za Innego nikt nie może zastąpić i który 
w tej nie zastępowalności odnajduje swoją nową tożsamość. Ale ten wyrywający mnie z pojęcia Ja 
rozpad podmiotu znaczy także, że moje zobowiązanie rośnie wraz z moim posłuszeństwem, wina 
wraz ze świętością, dystans w miarę zbliżania się. […] Bliskość nie jest zatem nigdy dość bliska; 
jako odpowiedzialny, bez przerwy opróżniam siebie z samego siebie. Odpowiedzialność rośnie 
bez końca wraz z wyczerpywaniem się podmiotu, który nie jest tylko zwykłą świadomością tego 
wyczerpywania się, ale też jego miejscem, jego dzianiem się i, by się tak wyrazić, jego dobrocią 
[…] [Stanowi] taką odpowiedzialność, że samo moje odnoszenie się do siebie jako siebie polega 
na moim zastępowaniu innych, czyli na ekspiacji za innych” (E. Lévinas, O Bogu, który nawiedza 
myśl, przeł. M. Kowalska, Kraków 2008, s. 150–151).

63	 J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 37.
64 J. B. Soloveitchik, The lonely man of faith, s. 64.
65 Zob. Rozkoszowanie się i separacja, w: E. Lévinas, Całość i nieskończoność, s. 167–173.



60 Sylwia Karpiuk

wyrywa nas nicość tohu wawohu — nieokreśloność, niedokończenie, chaos, 
które wymagają naszej pracy stwórczej w świecie, a nade wszystko w samych 
sobie. Ten bezkres, któremu nadajemy granice, jest jednocześnie bezkresem, 
którym sami jesteśmy. Człowiek halachiczny uczestniczy w stwarzaniu cugli, 
które na siebie nakłada (chidusz). Człowiek jest stwarzaniem i kontrakcją, 
nieustannie pulsuje oboma tymi ruchami. A w tym ciągłym, dialektycz-
nym rozedrganiu wytwarza się świętość. Wyrazić ją można słowami „Oto 
jestem!” — czuwam, możesz mnie powołać. „Obudźcie się, drzemiący, z wa-
szego snu. Urzeczywistniajcie, aktualizujcie się, swoje własne potencjalności 
i możliwości, i idźcie naprzód na spotkanie Boga”66.

Bibliografia

Agamben G., Co zostaje z Auschwitz, przeł. S. Królak, Warszawa 2008.
Heschel A., Człowiek nie jest sam, przeł. K. Wojtkowska-Lipska, Kraków 2001.
Levi P., Pogrążeni i ocaleni, przeł. S. Kasprzysiak, Kraków 2007.
Lévinas E., Bóg, śmierć i czas, przeł. J. Margański, Kraków 2008.
Lévinas E., Całość i nieskończoność, przeł. M. Kowalska, Warszawa 2014.
Lévinas E., O Bogu, który nawiedza myśl, przeł. M. Kowalska, Kraków 2008.
Lipszyc A., Ślad judaizmu w filozofii XX wieku, Warszawa 2009.
Kowalska M., Między bytem a nicością, między sobą a ludzkością — człowiek według 

Sartre’a, „Przegląd Filozoficzny — Nowa Seria” 71 (2009) nr 3, s. 341–358.
Rosenthal G. S., Tikkun ha‐Olam: The metamorphosis of a concept, „The Journal of Reli-

gion” 85 (2005) no. 2, s. 214–240.
Scholem G., Kabała i jej symbolika, przeł. R. Wojnakowski, Kraków 1996.
Scholem G., Mistycyzm żydowski i jego główne kierunki, przeł. I. Kania, Warszawa 2007.
Scholem G., O podstawowych pojęciach judaizmu, przeł. J. Zychowicz, Warszawa 2015.
Soloveitchik J. B., Halakhic man, trans. L. Kaplan, Philadelphia 1983.
Soloveitchik J. B., The lonely man of faith, New York 1992.
Szestow L., Ateny i Jerozolima, przeł. C. Wodziński, Kraków 1993.

66 J. B. Soloveitchik, Halakhic man, s. 132.



Artur Szutta
	K https://orcid.org/0000-0002-1062-4808 

   artur.szutta@ug.edu.pl

Paweł Sikora
	K https://orcid.org/0000-0002-0377-4701 

Błażej Szymichowski
	K https://orcid.org/0000-0001-8626-5867

Stanisław Kamiński 
	K https://orcid.org/0009-0008-1209-5621

The University of Gdańsk
	� https://ror.org/011dv8m48

Krzesimir Cholewa 
	K https://orcid.org/0009-0005-2084-810X

The Jagiellonian University
	� https://ror.org/03bqmcz70

Ewelina Grądzka
	K https://orcid.org/0000-0002-3048-3002

The Pontifical University of John Paul II in Krakow
	� https://ror.org/0583g9182

Hedonism reconsidered — again
	' https://doi.org/10.15633/lie.31203

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 61–80

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

https://orcid.org/0000-0002-1062-4808
mailto:artur.szutta@ug.edu.pl
https://orcid.org/0000-0002-0377-4701
https://orcid.org/0000-0001-8626-5867
https://orcid.org/0009-0008-1209-5621
https://ror.org/011dv8m48
https://orcid.org/0009-0005-2084-810X
https://ror.org/03bqmcz70
https://orcid.org/0000-0002-3048-3002
https://ror.org/0583g9182


62 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

Abstrakt

 Hedonizm na nowo przemyślany — raz jeszcze

Niniejszy artykuł oferuje wielowymiarową i krytyczną analizę hedonizmu, podważając jego funda-
mentalne założenia z nowej, głębszej perspektywy, która bada naturę przyjemności. Według autorów 
rzetelna dyskusja o  hedonizmie wymaga rozpatrywania przyjemności nie zaledwie jako zwykłego 
odczucia, ale jako formy świadomości dobra lub „odczuwalnych ewaluacji”, zgodnie z  koncepcją 
przedstawioną przez Bennetta Helma i  innych. Przyjęcie tego podejścia prowadzi do wniosku, że 
przyjemność, postrzegana głównie jako dobro instrumentalne, nie może być jedynym ani najwyższym 
dobrem wewnętrznym, co podważa kluczowe założenia hedonizmu. W artykule dokonano systema-
tycznej oceny różnych form hedonizmu, od jego klasycznej postaci po hedonizm związany z dobro-
stanem, jednocześnie odpowiadając na potencjalne argumenty obrońców tych teorii. Proponowana 
w artykule percepcyjna interpretacja przyjemności wpływa na implikacje hedonistycznych twierdzeń, 
prowadząc do odrzucenia zarówno klasycznych, jak i zmodyfikowanych wersji hedonizmu. Artykuł 
stanowi istotny wkład w debatę filozoficzną, oferując pogłębioną, wnikliwą i opartą na szczegółowej 
analizie konceptualnej przyjemności krytykę hedonizmu oraz otwiera nowe pole do rozważań nad 
rolą przyjemności w dyskursie etycznym.

Słowa kluczowe: hedonizm, dobrostan, przyjemność, percepcyjna interpretacja przyjemności, dobro 
wewnętrzne



63 Hedonism reconsidered — again

Abstract

Hedonism reconsidered — again

This paper presents a comprehensive re-examination of hedonism, challenging its foundational as-
sertions with a fresh perspective on the nature of pleasure. We embark on a critical analysis through 
a  deeper exploration of the notion of pleasure. The paper argues that a  meaningful discussion of 
hedonism necessitates an understanding of pleasure not as a mere sensation but as a form of aware-
ness of the good or “felt evaluations,” as conceptualized by Bennett Helm and others. This nuanced 
perspective leads to the conclusion that pleasure, primarily seen as an instrumental good, cannot be 
the sole or highest intrinsic good, thereby questioning the feasibility of hedonistic claims. The paper 
systematically evaluates various hedonistic assertions, from classical to well-being hedonism, and 
addresses potential objections from hedonist advocates. The perceptual interpretation of pleasure 
significantly impacts the evaluation of these claims, leading to the rejection of both classical hedonism 
and its modified versions. In conclusion, we assert that understanding pleasure as a consciousness of 
the good not only challenges the core of hedonism but also invites a shift in how pleasure is positioned 
within ethical discourse. This paper contributes to the philosophical debate by offering a nuanced cri-
tique of hedonism grounded in a detailed conceptual analysis of pleasure.

Keywords: hedonism, well-being, pleasure, perceptual approach to pleasure, intrinsic good



64 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

For long, hedonism has been considered a  refuted view of historic impor-
tance. Three arguments seem to have decisively caused its decline1: the argu-
ment from John Stuart Mill’s distinction between higher and lower pleasures,2 
Robert Nozick’s argument from the impression machine,3 and George Ed-
ward Moore’s “naturalist fallacy” objection.4

According to the first objection, if there are higher and lower pleasures, 
there must be some fundamental criterion of goodness other than pleasure 
and its quantity or intensity. And, if we allow such additional criteria, we need 
to adopt other intrinsic goods apart from pleasure. Nozick’s argument aims to 
show that apart from having pleasant experiences, we want to achieve some 
objective goods that would justify our pleasure or satisfaction. Moore’s objec-
tion comes down to showing that we cannot reduce goodness to pleasure. It is 
always possible to reasonably ask whether a given pleasure is morally good. 
The most obvious are examples of so-called evil pleasures.

Nevertheless, some authors have recently tried to revive hedonism.5 Rec-
ognizing the strength of the above arguments, they maintain these objections 
do not lead to the abandonment of hedonism but to its refinement, e.g. ad-
mitting that there could exist non-hedonic goods while, at the same time, 
claiming that pleasure or “enjoyment alone matters to well-being,”6 or that 
“the intrinsic value of a life is equal to the sum of the intrinsic values of the 
episodes of attitudinal pleasure and pain contained in that life.”7

This paper does not aim to discuss hedonism by directly objecting to Roger 
Crisp or Fred Feldman’s formulations of this ethical view. We believe a serious 
discussion of hedonism requires a deeper analysis of the nature of pleasure 

1	 R. Crisp, Hedonism reconsidered, “Philosophy and Phenomenological Research” 73 (2006) no. 3, 
pp. 619–645.

2	 J. S. Mill, Utilitarianism, Auckland 2009.
3	 R. Nozick, Anarchy, state and utopia, New York 1977.
4	 G. E. Moore, Principia ethica, Cambridge 1993, pp. 111–160.
5	 E.g. F. Feldman, Pleasure and the good life: On the nature, varieties, and plausibility of hedonism, 

Oxford 2004; D. Brax, Hedonism as the explanation of value, Lund 2009; R. Crisp, Hedonism recon-
sidered. Another example is Katarzyna Lazari-Radek who seems to even defend hedonism in its 
classical form. See K. Lazari-Radek, Godny pożądania stan świadomości, Łódź 2021, passim.

6	 R. Crisp, Hedonism reconsidered, p. 634.
7	 F. Feldman, Pleasure and the good life, p. 129.



65 Hedonism reconsidered — again

or enjoyment. It seems to us that most criticisms of hedonism resort to our 
intuitions regarding pleasure and good (or evil), to counterexamples, thought 
experiments, or undesired consequences of focusing on pleasure as the only 
intrinsic good. It is rarely the case that authors focus on the conceptual analy-
sis of pleasure itself to conclude whether hedonistic claims are feasible.8 Only 
then, by answering the question of what exactly is that thing we call pleasure, 
can we evaluate it and assess the hedonist claims.

To achieve our goal, we are going to take the following steps. First, we will 
set a list of hedonist claims, from the strongest one, that pleasure or enjoy-
ment is the only intrinsic good, to the weakest one, that pleasure or enjoy-
ment is among the highest intrinsic goods. We will also include the modified 
formulations of hedonism offered by Crisp and Feldman. Then, we will argue 
that pleasure by nature should be considered a form of awareness of good or 
felt evaluations (for example, as it is understood by Bennett Helm). As such, 
pleasure plays the role of tracking down or representing what is good, and 
thus, it primarily seems to be an instrumental good. So-understood pleasure 
cannot be the only or the highest intrinsic good and does not seem a suffi-
cient condition of human well-being. For this reason, hedonism fails. We will 
also consider a possible objection that the advocate of hedonism could raise 
against our argument, especially that pleasure may be a  reasonable goal of 
human action or desires, regardless of its function of identifying other goods.

Hedonist claims

It is reasonable to assume that different philosophers understood hedonism 
differently. We can, for example, distinguish classical hedonism, advocated 
by Aristipus of Cirene, Epicurus, Jeremy Bentham, or John Stuart Mill, from 
what could be called well-being hedonism, advocated by Roger Crisp or Fred 
Feldman. While the former focuses on pleasure as the only or the highest 

8	 Such attempts seem to be very rare. A very good latest exceptional example is Matthew Pianalto’s pa-
per, in which he bases his argument on the analysis of pleasure as an evolutionary development aim-
ing to track down what suits one’s survival and to motivate one to behavior enhancing survival. See 
M. Pianalto, Against the intrinsic value of pleasure, “The Journal of Value Inquiry” 43 (2009), pp. 33–39.



66 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

intrinsic good, the latter focuses more on answering the question of what con-
stitutes human well-being. As it is conceivable to make further, more subtle 
distinctions in the characterization of various hedonisms, to avoid possible 
misunderstandings, we will offer a list of various claims that one might hold 
as hedonistic. These claims will then be the object of our evaluation once we 
offer a convincing way to characterize pleasure or enjoyment.

It seems plausible to order at least a part of the list of hedonistic claims 
according to how strongly they value pleasure. The list would go as follows:

a. Pleasure (enjoyment) is the only intrinsic good, while pain (suffering) is the 
only intrinsic evil.

b. Pleasure (enjoyment) is the highest intrinsic good.

The above two formulations could be classified as instantiations of classical 
hedonism. Although the formulation below could hardly deserve the name 
hedonistic, we will include it in the list as its natural extension on the spec-
trum of possibilities. According to this formulation:

c. Pleasure (enjoyment), along with some other goods, is an intrinsic good.

Yet another formulation can complete this list, called the well-being he-
donism, according to which:

d. Pleasure (enjoyment) is a  necessary and sufficient condition of human 
well-being.9

9	 We could break this claim into three separate formulations, namely that: i. Pleasure (enjoyment) 
is a necessary condition of human well-being; ii. Pleasure (enjoyment) is a sufficient condition of 
human well-being; and iii. Pleasure (enjoyment) is a necessary and sufficient condition of human 
well-being. However, we leave out i. and ii. We accept the necessity of pleasure for one’s well-be-
ing (we develop this point at 4d, but do not think it alone defines a  hedonistic position (most 
non-hedonists easily affirm it, too). Accepting i. excludes ii. (We justify such rejection of ii. in 4d). 
Therefore, the only formulation worth a closer analysis as a separate section left is iii., namely that 
Pleasure (enjoyment) is a necessary and sufficient condition of human well-being.



67 Hedonism reconsidered — again

The nature of pleasure

Before we proceed to evaluate all the abovementioned formulations, let us 
focus on how we should understand pleasure. It seems that their plausibility 
may be importantly determined by what pleasure is or what its function is.

According to one of the earliest and most spread views of pleasure, it is 
a raw and irreducible feeling or sensation. Historically, the most prominent 
advocates of this view were Locke10 and Bentham,11 and it was widely accept-
ed throughout the 18th century. What enables us to distinguish pleasure from 
other experiences (e.g., the sweet taste of a piece of chocolate in our mouth, 
the impression of warmth, or pain) is solely the way it feels. Thus, when ex-
plaining what pleasure is to another person, the best we can do is point to 
experiences that typically include pleasure, like tasting a doughnut, listening 
to beautiful music, or reading a fascinating novel. We can say that pleasure is 
the feeling that these experiences share.

Many authors challenged the simple view,12 the most influential being 
the objection of heterogeneity by Henry Sidgwick. He stated that there is no 
single feeling of pleasure. For example, the pleasantness of eating ice cream 
phenomenologically differs from that of listening to music or reading an en-
gaging story.13 To some authors, e.g., Justin C. B. Gosling, the heterogeneity 
of pleasure leads to the conclusion that maybe there is no single category of 
pleasure but a number of loosely related categories. Gilbert Ryle14 develops 
further this line of criticism by arguing that pleasure cannot be itself a sensa-
tion, as every sensation can be pleasurable or unpleasurable.

The above criticism led to the formulation of a more nuanced version of 
the simple feeling view. According to it, pleasure is not a single, separable phe-
nomenological qualium but something that could be called a hedonic tone, 

10	 J. Locke, An essay concerning human understanding, London 1998, ch. 20.
11	 J. Bentham, An introduction to the principles of morals and legislation, New York 2012, ch. 4.
12	 E.g. H. Sidgwick, The methods of ethics, London 1962; G. Ryle, The concept of mind, London 2009, 

ch. 4; J. C. B. Gosling, Pleasure and desire: The case of hedonism reviewed, Oxford 1969; G. E. M. Ans-
combe, Intention, Cambridge–London 2000.

13	 See H. Sidgwick, The methods of ethics.
14	 See also G. Ryle, Dilemmas: The tarner lectures, Cambridge 2015.



68 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

a feature pervading various pleasurable experiences regardless of their phe-
nomenological differences. Shelly Kagan explains the idea of such an experi-
ence of pleasure by pointing to the analogy of experiencing sound volume. Just 
as we can speak of a high volume of phenomenologically various sounds, like 
a loud guitar or piano, so it is with pleasure.15 We can conceive of a spectrum 
of pleasurability, representing a unified category of hedonic tone that can be 
ascribed to diverse experiences despite their phenomenological differences.

The concept of hedonic tone seems to respond to the objection of hetero
geneity convincingly; however, one can still ask questions about pleasure, the 
most important being whether pleasure has any function, to which one would 
have to refer, trying to point at pleasure’s essential features. The question 
seems justified if we take a closer look at the analogous experience of sound 
volume that Kagan refers to in his explanation of pleasure heterogeneity. The 
experience of the volume of sound informs us about an objective feature of 
sound understood as a  physical process. The experience in question plays 
a cognitive function. Maybe the same is the case with pleasure.

Before we pass on to the concept that the experience of pleasure plays such 
a cognitive role, let us first mention another interpretation of pleasure, called 
the attitudinal approach. According to this interpretation, pleasure is a kind of 
favoring attitude towards a given sensation.16 The advocates of the attitudinal 
view claim that if a given experience is pleasant to us, this means that we desire 
it, like it, or want it to continue.17 “Desire” is usually applied as a pro-attitude 
term that covers all favorable attitudes like acceptance, fondness, love, etc.

Taking such an understanding of pleasure allows its advocates to 
avoid the objection of the heterogeneity of pleasant experiences. It is not 

15	 See S. Kagan, The limits of well-being, “Social Philosophy & Policy” 9 (1992) no. 2, pp. 169–189.
16	 See H. Sidgwick, The methods of ethics; G. Ryle, The concept of mind; G. Ryle, Dilemmas: The tarner 

lectures; C. D. Broad, Five types of ethical theory, London 1930, pp. 237–238.
17	 See  W. P. Alston, Pleasure, in: The encyclopedia of philosophy, ed. P. Edwards, New York 1996, 

pp.  341–347; R. Brandt, The explanation of moral language, in: Morality, reason, and truth: New 
essays on the foundations of ethics, eds. D. Copp, D. Zimmerman, Totowa 1985; F. Feldman, The in-
trinsic value of pleasure, “Ethics” 107 (1997) no. 3, pp. 448–466; J. C. B. Gosling, Pleasure and desire; 
C. Heathwood, Desire satisfaction and hedonism, “Philosophical Studies” 128 (2006), pp. 539–563; 
H. Sidgwick, The methods of ethics; I. Singer, The nature of love, vol. 2: Courtly and romantic, Chicago 
1984.



69 Hedonism reconsidered — again

the phenomenological content but our attitude that defines the experience 
as  pleasant. This view can also explain how phenomenologically equiv-
alent experiences may be pleasant in some cases and unpleasant in others. 
For example, the same song, when heard for the first time, may not sound 
so pleasant, and later on, once one gets more acquainted with it, it may be-
come pleasant. The song seems to evoke the same phenomenal content in the 
experience in both cases; however, what makes the difference, namely what 
makes hearing the song a pleasant or unpleasant experience, seems to be our 
attitude towards the experience.

The attitudinal view, however, faces a  number of difficulties. First of all 
pleasant experiences seem to be too complex, and there are too many differ-
ences between them to explain them all in terms of desire or liking. One may 
also object to the claim that listening to the same song when liked and when 
not always has the same phenomenal content. If, later on, the sounds of a giv-
en song seem more pleasing, it may result from the phenomenal differences 
between the experiences. Our perceiving certain new elements in the song, 
deeper relations between notes or themes or (if words play a role in the song) 
discovering new profound meanings, may influence our differences in feeling 
pleasure while listening to the song.

One can also ask whether these experiences are pleasurable because we 
desire; like them or we desire; like them because they are pleasant. In fact, 
sometimes, we do not want or like pleasant experiences. A good example is 
Schadenfreude, or the pleasure we might find in an addictive substance that 
we consciously want to stop using. We may find some pleasure in experienc-
ing the taste of alcohol, at the same time, not accept or like the fact that we 
drink. It seems then that the attitudinal approach to pleasure does not give 
a satisfactory explanation of what pleasure is, nor what its function is.

Pleasure as a representation of good

In evaluating theories on the nature of pleasure, the hedonic tone perspec-
tive emerges as particularly compelling. Nonetheless, its conceptual richness 
could be augmented by incorporating insights from the representational or 



70 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

perceptual approach. This approach posits pleasure as a marker of positive 
value, resonating with Anscombe’s rejection of pleasure as merely an internal 
impression devoid of external context. Anscombe posited that experiencing 
an action as pleasurable, such as horseback riding, necessitates perceiving the 
action as inherently good. Consequently, the concept of pleasure presupposes 
an antecedent understanding of the good, aligning pleasure with actions and 
behaviors perceived by an individual as conducive to a specific good.18

This idea was interestingly developed by Bennett Helm in his theory of 
pleasure and pain as felt evaluations. He rejected a cognitivist view, in which all 
mental states, pleasure and pain included, are constructed by desires, beliefs 
or bodily sensations. Instead, he suggested that all emotions, sensations and 
desires share a feature of being “intrinsically motivating evaluation[s]” that 
impose themselves through pleasant or painful feelings.19 Felt evaluations 
would be characteristics of a mental state, similar to perceptions. They appear 
spontaneously like perceptions; we do not choose to have them.20

In this view, pleasure and pain primarily function as guiding forces, di-
recting individuals’ attention towards positive or negative values (the good 
or bad). The (immediately) felt evaluations motivate us to either pursue the 
good or avoid the bad. Despite these evaluations being subjective, they also 
carry some objective information. To illustrate this claim, let us look more 
closely at an example of the pain experienced when breaking a  leg or arm. 
Its representational function is obvious — it informs the individual about 
the problem within their body. Not being able to feel any pain is considered 

18	 Anscombe has also indicated a resemblance between “wanting” and “good,” and “judgement” and 
“truth.” She pointed out that “Truth is the object of judgement, and good is the object of wanting; 
it does not follow from this either that everything judged must be true, or that everything wanted 
must be good” (G. E. M. Anscombe, Intention, pp. 76–77).

19	 See B. W. Helm, The significance of emotions, “American Philosophical Quarterly” 31 (1994) no. 4, 
pp. 319–331;  B. W. Helm, Emotional reason: Deliberation, motivation and the nature of value, Cam-
bridge 2001; B. W. Helm, Emotional and practical reason: Rethinking evaluation and motivation, 
“Noûs” 35 (2001) no. 2, pp. 190–213; B. W. Helm, Felt evaluations: A  theory of pleasure and pain, 
“American Philosophy Quarterly” 39 (2002) no. 1, pp. 13–30; B. W. Helm, Emotions as evaluative 
feelings, “Emotion Review” 1 (2009) no. 3, pp. 248–255.

20	 Similar view, but restricted to evolutionary considerations, takes Pianalto, see M. Pianalto, Against 
the intrinsic value of pleasure.



71 Hedonism reconsidered — again

a serious disorder. Similarly, pleasure (although not perfectly, perhaps) in-
forms an agent about the presence of something good.

We can give an analogous example of pleasure. The view of an old friend 
whom we have not met for a long time is usually experienced as pleasant. We 
may interpret it as perceiving the situation as good and the person we see as 
dear to us.21

We need to note, however, that pleasure and pain are not ideal indicators of 
good and evil. Similarly to the senses, which can be prone to hallucinations, 
our felt evaluations might be misleading. For example, one could perceive 
physical activity as “painful” (uncomfortable) despite its beneficial impact on 
one’s health. Or one could find pleasure in harmful activities. This imperfec-
tion, however, does not deny the cognitive (perceptual) function of pleasant 
experiences. It only shows that they may require correction.22

Evaluating various formulations of hedonism

Suppose we assume the perceptual (representational) interpretation of pleas-
ure. In that case, we can find out what consequences such an understanding of 
pleasure might have on each of the four formulations of hedonism mentioned 
earlier.

21	 Helm does not merely speak of pleasure or pain but proposes a more comprehensive view that 
focuses on emotions, pleasure or pain being their aspects or elements. Apart from Helm, there are 
other authors who take a similar view of axiological perception e.g.: C. Tappolet, Emotions, values, 
and agency, Oxford 2016; R. C. Roberts, Emotions: An essay in aid of moral psychology, Cambridge 
2003; R. C. Roberts, Emotions in the moral life, Cambridge 2013.

22	 We can understand pleasure (or pain) similarly to what John Bolender understood by emotional 
moral intuitions, which were generated by “informationally encapsulated modules.” These mod-
ules, as having access to limited information, are, in the light of Bolender’s view, prone to making 
“jumping conclusions.” This fact, however, does not make them totally unreliable but they need 
some (sometimes deep) corrections via reflection. See J. Bolender, A two-tiered cognitive architec-
ture for moral reasoning, “Biology and Philosophy” 16 (2001), pp. 339–356.



72 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

Pleasure is the only intrinsic good

According to this strongest version of hedonism, pleasure is the only intrinsic 
good. In the light of perceptual interpretation of pleasure, such a formulation 
should be rejected. If we agree that, by nature, pleasure is a form of awareness 
of what is good, accepting such a strong hedonist view would lead to serious 
difficulties. In such a view, pleasure would be supposed to identify merely 
itself (as the only intrinsic good) and the means which lead to it. Such a situ-
ation would be equivalent to a vicious circle.23

Of course, one might try to avoid this objection by saying that one pleasure 
is an awareness of a different pleasure. Such a response, however, would not 
be of much help. If pleasure1 were a form of awareness of some pleasure2 or 
some instrumental good leading to pleasure2, we could ask: awareness of what 
would be pleasure2? It seems that explaining pleasuren in terms of informing 
us about some other pleasuren+1 would lead to infinite regress. Each time we 
point to some example of pleasure as an explanation, we need to go on to 
some further instances of pleasure as an explanation of what was to explain 
the first instance of pleasure. The only way out would be to admit that there 
are other intrinsic goods than pleasure; therefore, the version of hedonism 
claiming that pleasure is the only intrinsic good must be false.24

Pleasure is the highest good

How about the formulation of hedonism, according to which pleasure is the 
highest good? Such a view would avoid the vicious circle or infinite regression 
objection. Since, according to this view, there are other intrinsic goods, one’s 
pleasure would not only point to itself or other pleasures. Can we, however, 
consider pleasure to be the highest intrinsic good? Let us use an argument 

23	 Pianalto seems to take a similar strategy in his criticism of hedonism. See M. Pianalto, Against the 
intrinsic value of pleasure, pp. 33–39.

24	 One might persist in claiming that there might exist “fundamental pleasures” that are not serving 
as indicators of other goods but are original goods. Such a possibility, however, would go against 
our assumption that each pleasure fulfils such a cognitive function.



73 Hedonism reconsidered — again

from an analogy that might help us see the relation between pleasure and 
other goods. Metaphorically speaking, the relation of pleasure to other goods 
is like that of a map to some real places on the Earth. Just like the map helps 
us identify these places, pleasure helps us track down goods. The metaphor 
of the map follows from what we have said about pleasure’s function of repre-
senting or identifying goods.

It seems reasonable to say that the map is of instrumental value. Its function 
is to help us find hidden treasures.25 If the places shown on the map contained 
no treasure, the map would be useless. Thus, the map’s value is ontologically 
dependent on the value of the treasures it helps one identify. Similarly, the 
value of pleasure seems ontologically reliant on the value of the goods it helps 
us track down. If so, pleasure cannot be considered the highest intrinsic value. 
If enabling us to track other values is its function, its value is derivative, and 
as such, it cannot surpass the value of what is being tracked. Thus, the second 
formulation of hedonism must be false. The above claim does not lead to de-
nying pleasure’s intrinsic goodness. It merely points to the fact that pleasures’ 
function to track other goods makes it somehow subordinated to those other 
goods.26

Pleasure is one of the intrinsic goods

According to the third formulation, pleasure would be one of the intrinsic 
goods. Concerning such a  view, two things can be said. Firstly, treated as 
a form of awareness of good, pleasure seems to be only of instrumental value. 

25	 For obvious reasons, we have to ignore the fact that these treasures would also be instrumental 
goods. What matters in this metaphor is the relation between the map and the places it serves to 
identify.

26	 It might be said in response that even if pleasure lost its function to indicate other goods, one could 
still argue for its supreme value. The argument would consist in showing that while one could con-
sider his own life as good without having particular other intrinsic goods, one could not consider 
his life as good had there been no pleasure in it. As such a defence is characteristic of well-being 
hedonism, we will leave our answer to it for a later section of this paper.



74 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

Secondly, and more importantly, such a formulation can hardly be classified 
as hedonistic.

Returning to the first remark, we do not claim that pleasure must always 
be interpreted as instrumental.27 We admit that sometimes, it is rational to 
be motivated merely by pleasure. For example, it is completely reasonable to 
go to a movie, listen to music, or have ice cream only for the sake of pleasant 
experiences. However, we do not claim pleasure has non-instrumental value, 
either. We leave this question open.

Nevertheless, admitting that pleasure may be autotelic or that it has some 
prima facie intrinsic axiological force does not make one a hedonist yet. Such 
a claim is not sufficient to be hedonistic. For this reason, John Stuart Mill’s 
distinction between higher and lower pleasures is considered to undermine 
hedonism.28 Moreover, if we accepted that the mere claim that pleasure is 
an intrinsic value would make one a hedonist; we would have to consider as 
hedonists such authors as Plato29 Aristotle, Thomas Aquinas, or Ross, Scheler 
at least some of whom (e.g. Ross)30 directly rejected hedonism.

27	 This is one of two important differences between our view and that of Pianalto. To him, pleasure 
is just of instrumental value, while we allow it to be a sufficient reason motivating human action. 
The other important difference is that Pianalto strongly binds pleasure with evolution and the 
goal of survival. We do not exclude such an interpretation, however, we want to be open to other 
cognitive approaches to pleasure that do not limit the goods tracked down by pleasure to survival. 
See M. Pianalto, Against the intrinsic value of pleasure.

28	 E.g. G. Graham, Eight theories of ethics, London 2004, pp. 43–47. For the same reason, it is diffi-
cult to accept Feldman’s position as hedonistic. Accepting all the conditions that pleasures must 
meet to be morally acceptable (such as pleasure being taken in objects that are true or worthy, see 
F. Feldman, Pleasure and the good life, p. 112; 121), Feldman seems to admit there are other goods 
(or values) than pleasure that can limit the set of acceptable pleasures.

29	 Plato’s recipe for the good life in Philebus consists of pleasure, although it is given the last place in 
the mixture. The holistic nature of Plato’s virtue requires pleasure to be a part of it, and a virtu-
ous life is the equivalent of the good life. See Plato, Philebus, transl. J. C. B Gosling, Oxford 1975; 
D. Russell, Plato on pleasure and the good life, Oxford 2005, pp. 199–204.

30	 See W. D. Ross, The Right and the Good, Oxford 1930, ch. 5.



75 Hedonism reconsidered — again

Pleasure is the necessary and sufficient 
condition of a human well-being

In this formulation, hedonism is based on the intuition that pleasure or enjoy-
ment seems worth having in one’s life, regardless of whether it is accompanied 
by any objective good.31 What is evaluated here is not one’s life in separation 
from how this life is to the person living it. We could imagine the life of an in-
ventor who invented something of great value to humanity or all living beings, 
something that, for example, reversed ecological disaster, but whose life was 
deprived of positive experiences. The advocate of the above formulation of 
hedonism would not have to deny that such an inventor’s life was meaningful 
or good in some objective way, or at least to a huge number of people other 
than the inventor. However, such a life would not contribute to the inventor’s 
well-being if he did not enjoy it. According to this form of hedonism, pleasure 
is a necessary condition for one’s well-being, i.e., a condition for a given life 
to be good to the person who lives it. How would we evaluate this form of 
hedonism through the conceptual lenses of taking pleasure as a form of con-
sciousness, perception or acquaintance with an objective good?

To answer this question, let us first look at three scenarios of the inven-
tor’s life. Let us name him John and imagine his life in three similar worlds 
differing in the following way. In the first world, W1, John saves the world 
from ecological disasters; his private life is good (e.g., he finds true love, has 
genuine friends, etc.), and he feels great joy because of it. In the second world, 
W2, John has achieved all these good things apart from the joy. He does not 
appreciate his life by feeling joy, even if, maybe, on some anhedonic level, he 
might be convinced that his life is good. Finally, in the third world, W3, John 
experiences great joy because of his life; however, the facts do not justify his 
joy. He did not save the world, and his private life is poor (no true love, no real 
friends, etc.), but he just imagines he has all this or simply feels joy without 
bothering to understand why.

Now, taking pleasure as a form of consciousness of goodness, how would 
we classify the three scenarios as instantiating John’s well-being? It seems 

31	 Cf. R. Crisp, Hedonism reconsidered.



76 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

intuitive that W1 is an uncontroversial example of well-being. John in W1 feels 
joy that is not an illusion, as it is justified by objective goods in his life. We 
would also agree with the well-being hedonist that W2 lacks an important el-
ement of a good life. What value does life have to a person if the person is not 
able to be aware of the goods around her? We might compare John’s situation 
in W2 to that of a person who bought a fancy car but forgot about it and lost 
the ability to perceive the car. In a way, she would be the car’s owner; however, 
she cannot benefit from this ownership. Similarly, having real achievements 
in life or being surrounded by true goods would have no impact on one’s life 
unless one enjoys them, i.e. is aware of them.

Nevertheless, admitting that enjoyment is essential to one’s well-being can-
not yet be called accepting a hedonist view. Hedonists do not only claim that 
enjoyment is a necessary condition of well-being but, at the same time, that 
enjoyment alone suffices for well-being. For this reason, the hedonist in ques-
tion would count W3 as an example of a good life. From our perspective, with 
pleasure interpreted as awareness (perceptual) representation of something 
good, W3 is not an example of desirable well-being. John’s joy in W3 rests on 
an illusion.

In response to this, a hedonist in question might offer us one more scenario 
of W4 in which John’s life is a failure, and he is aware of it, i.e., he feels dissat-
isfaction with his life (understood as the opposite of pleasure or enjoyment). 
The advocate of hedonism might then argue that having false beliefs about 
one’s life, which prevent one from dissatisfaction, would be better for this per-
son’s well-being than in W4. If so, then the fact of enjoyment adds something 
in terms of value to John’s life.32

We would argue, however, that life in W3 is not desirable, at least in or-
dinary circumstances. Correct awareness of what is good or bad gives John 
a chance and motivation to change his life, while getting stuck in an illusion 
is a dead end. Usually, if the situation is not hopeless, W4 might be seen as 
a better situation than W3. John in W4 can at least see what is wrong with his 
life and thus make some decisions to improve it.

32	 See e.g. I. Tully, Is pleasure merely an instrumental good? Reply to Pianalto, “Journal of Value Inquiry” 
52 (2018) no 1, pp. 135–138.



77 Hedonism reconsidered — again

The truth about the goodness of pain (dissatisfaction or suffering) — with 
the exclusion of hopeless cases — is even more obvious in the context of physi-
cal pain. If we did not feel physical pain, we would not avoid putting our limbs 
into fire, cutting them, or hitting them against hard surfaces, etc. Of course, in 
cases of terminal diseases, when the evil represented by pain cannot be elim-
inated, removing pain might be necessary for elevating one’s well-being. We 
are not sure, however, whether such cases constitute sufficient support for the 
claim that pleasant experiences are enough to call a given life good to some-
one. In such scenarios, the removal of pain might be more aptly described as 
a mitigation of harm rather than an embodiment of intrinsic good.

Of course, it is possible to imagine a scenario in which a demon is setting 
the world for John, and the demon may guarantee that John’s life will never 
change. However, this scenario is much further away from real life and hangs 
on a very improbable assumption. In normal circumstances, the illusion of 
goodness via pleasant experiences would not deserve the name of intrinsic 
goodness.

Pleasure as a legitimate goal of actions

Before we close this paper with a conclusion, we need to explain further one 
thread we have mentioned earlier. We signalled that by pointing to the in-
strumental dimension of pleasure, we do not think pleasure should never be 
a proper goal of our actions. Listening to music, dancing, watching a movie, or 
having an ice cream just for fun or pleasure would not require special justifica-
tion. We often do it and rightly count such experiences as important elements 
of a good life, even if such experiences are usually based on some illusion of 
goodness. When reading a book or watching a movie, we let the authors lead 
us into pretending that, for example, we witness a heroic act, while in fact, no 
such act is taking place.

However, by allowing pleasure to be a legitimate goal of some of our ac-
tions, we do not necessarily take a hedonistic position. First of all, treating 
pleasure as an intrinsic good does not mean that such a position is hedonis-
tic. Secondly, even these cases of being motivated by pleasure from a higher 



78 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

level could be considered useful for realizing other goods. Dancing, listening 
to music, or watching a movie could be valued through their consequences. 
They could be viewed as forms of recreation or appreciation of some other 
goods, such as health (as would be the case in dancing or doing sports), beau-
ty (listening to music), or moral goodness (reading a heroic story). Suppose 
we tried to separate pleasure by assuring that it would not be playing the role 
of any appreciation of other goods. In that case, such separation might under-
mine the value of the achieved pleasure. A good example would be provoking 
vomits at parties in Roman times, only to enable one to enjoy the taste of 
food. Nevertheless, even if one could point to examples of pure pleasure as 
the only goal of one’s actions that is fully reasonable, it still would not suffice 
to support any of the hedonistic claims analyzed in this paper.33

Conclusions

In the conclusion, we can say three things. Firstly, there are good reasons to 
treat pleasure as a  form of consciousness of the good. Secondly, adopting 
the perceptual concept of pleasure allows us to reject classical hedonism re-
gardless of whether it claims pleasure is the only intrinsic good or the highest 
one. Thirdly, adopting this view undermines the modified hedonism about 
well-being, according to which pleasure or enjoyment is a necessary and suf-
ficient condition of human well-being. We do not claim that the advocates of 
this last form of hedonism cannot defend their view against our objection. We 
may say, however, that now the burden of argument is on their side.

References

Alston W. P., Pleasure, in: The encyclopedia of philosophy, ed. P. Edwards, New York 1996, 
pp. 341–347.

33	 The only exception would be claim c. Pleasure (enjoyment), along with some other goods, is an 
intrinsic good, however, as we have pointed out, it is not sufficient for hedonism.



79 Hedonism reconsidered — again

Anscombe G. E. M., Intention, Cambridge–London 2000.
Bentham J., An introduction to the Principles of Morals and legislation, New York 2012.
Bolender J., A two-tiered cognitive architecture for moral reasoning, “Biology and Philos-

ophy” 16 (2001), pp. 339–356.
Brandt R., The explanation of moral language, in: Morality, reason, and truth: New essays 

on the foundations of ethics, eds. D. Copp, D. Zimmerman, Totowa 1985.
Broad C. D., Five types of ethical theory, London 1930.
Crisp R., Hedonism reconsidered, “Philosophy and Phenomenological Research” 73 

(2006) no. 3, pp. 619–645.
Feldman F., The intrinsic value of pleasure, “Ethics” 107 (1997) no. 3, pp. 448–466.
Feldman F., The good life: A defense of attitudinal hedonism, “Philosophy and Phenome-

nological Research” 65 (2002) no. 3, pp. 604–628.
Feldman F., Pleasure and the good life: On the nature, varieties, and plausibility of hedon-

ism, Oxford 2004.
Gosling J. C. B., Pleasure and desire: The case of hedonism reviewed, Oxford 1969.
Graham G., Eight theories of ethics, London 2004.
Heathwood C., Desire satisfaction and hedonism, “Philosophical Studies” 128 (2006), 

pp. 539–563.
Helm B. W., Emotional and practical reason: Rethinking evaluation and motivation, 

“Noûs” 35 (2001) no. 2, pp. 190–213.
Helm B. W., Emotional reason: Deliberation, motivation and the nature of value, Cam-

bridge 2001.
Helm B. W., Emotions as evaluative feelings, “Emotion Review” 1 (2009) no. 3, 

pp. 248–255.
Helm B. W., Felt evaluations: A theory of pleasure and pain, “American Philosophy Quar-

terly” 39 (2002) no. 1, pp. 13–30.
Helm B. W., The significance of emotions, “American Philosophical Quarterly” 31 (1994) 

no. 4, pp. 319–331.
Kagan S., The limits of well-being, “Social Philosophy & Policy” 9 (1992) no. 2, pp. 169–189.
Locke J., An essay concerning human understanding, London 1998.
Moore G. E., Principia ethica, Cambridge 1993.
Pianalto M., Against the intrinsic value of pleasure, “The Journal of Value Inquiry” 43 

(2009), pp. 33–39.
Plato, Philebus, transl. J. C. B Gosling, Oxford 1975.



80 Artur Szutta, Paweł Sikora, Błażej Szymichowski et al.

Roberts R. C., Emotions: An essay in aid of moral psychology, Cambridge 2003.
Roberts R. C., Emotions in the moral life, Cambridge 2013.
Ross W. D., The right and the good, Oxford 1930.
Russell D., Plato on pleasure and the good life, Oxford 2005.
Ryle G., The concept of mind, London 2009.
Ryle G., Dilemmas: The tarner lectures, Cambridge 2015.
Sidgwick H., The methods of ethics, London 1962.
Singer I., The nature of love, vol. 2: Courtly and romantic, Chicago 1984.
Tappolet C., Emotions, values, and agency, Oxford 2016.
Tully I., Is pleasure merely an instrumental good? Reply to Pianalto, “Journal of Value 

Inquiry” 52 (2018) no. 1, pp. 135–138.



Magdalena Jančina
	K  https://orcid.org/0000-0003-0947-1952

   magdalena.jancina@upjp2.edu.pl

Jagoda Stompór-Świderska
	K  https://orcid.org/0000-0003-0145-199X

   jagoda.stompor@upjp2.edu.pl

Jakub Synowiec
	K  https://orcid.org/0000-0002-6357-6344

   jakub.synowiec@upjp2.edu.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako 
zachęta do podjęcia studiów filozoficznych i środek 

popularyzacji badań filozofów Uniwersytetu 
Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

	' https://doi.org/10.15633/lie.31204

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 81–104

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

https://orcid.org/0000-0003-0947-1952


82 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

Abstrakt

Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów filozoficznych 
i środek popularyzacji badań filozofów Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

W artykule przedstawiono wyniki badań ankietowych i kwestionariuszowych z udziałem finalistów 
X edycji Interdyscyplinarnych Warsztatów Filozoficznych dla Młodzieży oraz ich nauczycieli/opieku-
nów. Warsztaty te są jednym z elementów realizacji „trzeciej misji” uczelni przez Wydział Filozoficzny 
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie (UPJPII). Celem prowadzonych badań było zbada-
nie dwóch hipotez: (1) Warsztaty Filozoficzne zachęcają do podjęcia studiów filozoficznych; (2) War-
sztaty Filozoficzne są środkiem popularyzacji badań naukowców UPJPII, działających w dyscyplinie 
filozofia. Wyniki ankiet i  kwestionariusza wskazują, że Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne 
mają potencjał na poziomie krajowym, aby zainteresować młodzież filozofią. Jednocześnie okazały 
się skutecznym narzędziem spełnienia tzw. „trzeciej misji” uczelni. Stanowią one poza profesjonalny 
kanał komunikacji naukowej z otoczeniem społecznym. Badani nauczyciele i uczniowie stwierdzili, iż 
warsztaty miały wpływ na nauczanie filozofii w szkołach, które reprezentowali. Dzięki wieloletniej, 
cyklicznej organizacji tego wydarzenia badania niektórych filozofów z UPJPII dotarły do uczniów i na-
uczycieli szkół średnich w Polsce.

Słowa kluczowe: filozofia, popularyzacja, warsztaty, trzecia misja, studia, Uniwersytet Papieski Jana 
Pawła II w Krakowie



83 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...

Abstract

Interdisciplinary Philosophical Workshops as an encouragement to 
undertake philosophical studies and a means of popularizing the research 
of the Pontifical University of John Paul II in Krakow philosophers

In the article, we have presented the outcomes of a survey conducted on the finalists and question-
naires filled in by their teachers of the 10th edition of Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne dla 
Młodzieży (the Interdisciplinary Philosophical Workshops for Youth) organized by the Faculty of Phi-
losophy of the Pontifical University of John Paul II in Krakow (UPJPII). These workshops are, among 
the other elements, the execution of the so called University “third mission”. The aim of the research 
was to investigate two hypotheses: (1) Philosophical Workshops are an incentive to undertake philo-
sophical studies; (2) Philosophical Workshops contribute to the popularization of UPJPII philosophers’ 
research. The results of the surveys conducted and filled in questionnaires indicate that the Workshops 
have the potential to increase the interest in philosophy among the secondary schools’ pupils and 
work as a tool of the so-called University “third mission” on the national level. The Workshops form 
additional, not only professional, channel of scientific communication with social environment. Exam-
ined teachers and pupils affirmed that the Workshops had an impact on philosophy teaching in schools 
they represented. Research of some philosophers from UPJPII reached out to the pupils and their 
teachers from secondary schools in Poland thank to multiannual, periodic organizing of this event.

Keywords: philosophy, popularization, workshops, third mission, studies, The Pontifical University of 
John Paul II in Krakow



84 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne dla Młodzieży

Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne dla Młodzieży są organizowane 
rokrocznie przez Wydział Filozoficzny Uniwersytetu Papieskiego Jana Pa-
wła II w Krakowie (UPJPII) od roku akademickiego 2013/2014. Jest to in-
ternetowe wydarzenie filozoficzne, kierowane do młodzieży szkół średnich 
w całej Polsce, w czasie którego uczniowie na platformie internetowej mogą 
zaznajomić się z dziedziną wiedzy, jaką jest filozofia. Warsztaty polegają na 
rozwiązywaniu różnorodnych zadań, opracowanych przez pracowników 
i doktorantów Wydziału Filozoficznego UPJPII.

Inicjatywa ta jest odpowiedzią Uniwersytetu Papieskiego w Krakowie na 
oczekiwania stawiane szkołom wyższym, co do realizacji tzw. „trzeciej misji”1. 
Misja ta jest bardzo ważna dla środowiska akademickiego, ponieważ łączy je 
z otoczeniem społecznym. Jest ona szeroko rozumianym działaniem strate-
gicznym Uniwersytetu, mającym na celu wniesienie wkładu w  otoczenie 
zewnętrzne. Obejmuje działania polegające m.in. na generowaniu, używaniu 
i zastosowaniu wiedzy, oddziałując na sposób myślenia oraz zmianę postaw 
odbiorców2.

Nauki humanistyczne, w tym filozofia, mają trzecią misję wpisaną w samą 
swoją istotę i jest ona często rozumiana w sposób szerszy niż tylko współpraca 
z otoczeniem ekonomicznym, transfer wiedzy do gospodarki czy przygoto-
wanie studentów do wejścia na rynek pracy3. W przypadku filozofii chodzi 
również o upowszechnienie kompetencji typowo filozoficznych, jak np. zdol-
ność do logicznego, twórczego i krytycznego myślenia, rzetelna argumentacja, 

1	 Dwie pozostałe misje to nauczanie/edukacja oraz prowadzenie badań naukowych. Por. L. Com-
pagnucci, F. Spigarelli, The Third Mission of the university: A systematic literature review on potentials 
and constraints, „Technological Forecasting and Social Change” 161 (December 2020), https://doi.
org/10.1016/j.techfore.2020.120284.

2	 Por. T. Koryakina, C. S. Sarrico, P. N. Teixeira, Third mission activities: university managers’ per-
ceptions on existing barriers, „European Journal of Higher Education” 5 (2015) issue 3, s. 316–330.

3	 Tak rozumianą trzecią misję krytykuje np. Władysław Zuziak. Zob. W. Zuziak, O powinnościach 
uniwersytetu, w: Idea uniwersytetu. Reaktywacja, red. P. Sztompka, K. Matuszek, Kraków 2014, 
s. 56–60.

https://doi.org/10.1016/j.techfore.2020.120284
https://doi.org/10.1016/j.techfore.2020.120284


85 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...

namysł nad rzeczywistością, samodzielne analizowanie przesłanek4, czy 
wreszcie — na co zwraca szczególną uwagę Joanna Dudek, omawiając „trzecią 
misję” uniwersytetu — formowanie społeczeństwa obywatelskiego5. W  tym 
celu różne inicjatywy Wydziału Filozoficznego UPJPII kierowane są do sze-
rokiej publiczności. Jednym z tych działań jest upowszechnianie6 wyników 
badań pracowników Wydziału Filozoficznego w formie zrozumiałej dla licz-
nego grona odbiorców. Warsztaty filozoficzne dla młodzieży są dla filozofów 
z UPJPII znakomitą platformą popularyzacji swoich prac badawczych7. Stąd 
też tematy warsztatów, które pracownicy wraz z  doktorantami wybierają 
i opracowują, dotyczą problematyki, w której są specjalistami.

Zasadniczym celem warsztatów była popularyzacja filozofii wśród mło-
dzieży i  promowanie studiów filozoficznych na UPJPII. W  tamtym czasie 
(pierwsza dekada XXI wieku) tylko nieliczne szkoły średnie uczyły filozofii, 
a liczba kandydatów na studia filozoficzne malała. Podważano też sensowność 
obecności nauczania filozofii na uniwersytetach8. Z drugiej strony środowi-
sko akademickie Wydziału Filozoficznego UPJPII było przekonane, że ma 
coś interesującego, wartościowego i atrakcyjnego do przekazania młodzieży. 
Dostrzegano, że edukację osób dorastających należy w miarę możliwości po-
szerzać o wątki filozoficzne9. Szczególnie ważne jest dotarcie do tych młodych 

4	 O znaczeniu kompetencji filozoficznych zob. np. T. Gadacz, Etyka dobromyślności, Warszawa 2023, 
s. 189–190. Autor postuluje, by filozofia była w szkołach średnich przedmiotem obowiązkowym.

5	 Por. J. Dudek, Zapomniany wymiar misji uniwersytetu. Problem społecznego autorytetu nauki, „Kul-
tura i Wartości” 2021 nr 32, s. 5–25.

6	 Terminów „popularyzacja” i  „upowszechnianie wyników badań pracowników Wydziału Filo-
zoficznego” używamy jedynie w rozumieniu komunikacji naukowej poza środowisko naukowe, 
a więc środków do realizacji „trzeciej misji” uczelni, a nie jako narzędzie marketingu osobistego 
naukowców. Por. M. Feldy, Etos nauki a podejście do promocji w nauce, „Marketing Instytucji Na-
ukowych i Badawczych” 2018 nr 2, s. 75–76.

7	 Por. J. M. Conway, E. L. Amel, D. P. Gerwien, Teaching and learning in the social context: A meta-
-analysis of service learning’s effects on academic, personal, social, and citizenship outcomes, „Teaching 
of Psychology” 36 (2009) issue 4, s. 233–245.

8	 Sytuację nauczania filozofii na Uniwersytetach w okresie powstania Interdyscyplinarnych War-
sztatów Filozoficznych dla Młodzieży scharakteryzował Przemysław Chmielecki. Zob. P. Chmie-
lecki, Czy wciąż potrzebujemy filozofii? Rola filozofii na uniwersytecie, „Edukacja Filozoficzna” 2021 
nr 71, s. 265–282.

9	 Podobnie w  tym czasie myślano i  w  innych ośrodkach w  Polsce, np. pracownicy Wydziału 
Filozoficznego Uniwersytetu Gdańskiego uruchomili w  2015 roku, nakładem Wydawnictwa 



86 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

ludzi, którzy jeszcze nie mieli okazji zainteresować się filozofią. Oczywiście 
cele te realizowane były również innymi sposobami, przede wszystkim przez 
organizację spotkań w szkołach, co do dziś jest praktykowane. Jednak spot-
kania takie mają pewne ograniczenia, zarówno logistyczne, jak i wynikające 
z tego, że biorą w nich udział przypadkowi uczestnicy. Technologie komuni-
kowania na odległość, jakie wówczas wdrażano na UPJPII, stworzyły perspek-
tywę przeniesienia tych spotkań do przestrzeni wirtualnej. Przyjęcie takiego 
innowacyjnego rozwiązania potencjalnie zwiększało zasięg wydarzenia na 
cały kraj, umożliwiając udział przede wszystkim tym osobom, które są takim 
spotkaniem faktycznie zainteresowane. Mając na uwadze wytyczone cele, za-
łożenia i możliwości, opracowano schemat warsztatów i towarzyszącego im 
konkursu. Powstały więc warunki, by w tym wydarzeniu mogli wziąć udział 
adolescenci, nieposiadający wcześniejszego przygotowania filozoficznego. Po 
zalogowaniu się na platformę internetową każdy uczestnik mógł rozwiązać 
dowolną liczbę zadań warsztatowych spośród puli oferowanej w danej edycji 
warsztatów. Udzielane odpowiedzi były oceniane przez pracowników nauko-
wych i doktorantów, a uczestnicy otrzymywali informację zwrotną o osiąg-
niętym wyniku. Odpowiedziom przypisano wartości punktowe — w każdym 
z  tematów uczestnik mógł zdobyć maksymalnie 20 punktów. Uczestnicy 
warsztatów, którzy zdobyli najwięcej punktów, otrzymywali zaproszenie 
na finał konkursu, który odbywał się na uniwersytecie (z wyjątkiem okresu 
pandemii). Pretendenci do zwycięstwa otrzymywali jako zadanie finałowe 
analizę fragmentu tekstu filozoficznego. Na jego wykonanie przeznaczono 60 
minut — w czasie tym uczestnicy przygotowywali odpowiedzi na dwa pytania. 
Odpowiedzi oceniała komisja konkursowa. Punkty zdobyte w finale sumo-
wały się z punktami uzyskanymi w etapie internetowym. Najlepsi spośród fi-
nalistów (laureaci) otrzymywali nie tylko nagrody rzeczowe (wśród których 
zawsze były obecne książki filozoficzne, dobrane do wieku uczestników), lecz 
także indeksy na studia i  stypendia przez okres pierwszego roku. Nagrodę 

Academicon, czasopismo popularyzujące filozofię zatytułowane „Filozofuj!” (pierwszy numer 
ukazał się on-line 27 stycznia 2025 roku) i w różnych miastach młodzieżowe kluby „Filozofuj!”. 
Obecnie jest to największy i najbardziej aktywny portal promujący filozofię w Polsce, który w pew-
nym sensie stanowi zwornik działań popularyzatorskich całego środowiska. Zob. https://filozofuj.
eu/



87 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...

w postaci książek do biblioteki, wybranych w porozumieniu z nauczycielem/
koordynatorem, otrzymywała także szkoła, której uczniowie zebrali łącznie 
największą liczbę punktów. Dzięki takiej koncepcji nauczyciele otrzymywali 
dodatkową motywację, by zachęcić kolejnych uczniów do udziału w warszta-
tach. Takie działanie wspierało realizację celu, jakim było dotarcie z wiedzą fi-
lozoficzną do szerokich gremiów10. Schemat ten dotychczas został utrzymany.

Warsztaty interdyscyplinarne trwale wpisały się w  doroczną aktywność 
Wydziału Filozoficznego i co roku w styczniu przekazywana jest informacja 
do szkół o ich tematyce przewidzianej na dany rok11. W roku 2025, w 25 rocz-
nicę śmierci dziekana Wydziału Filozoficznego Papieskiej Akademii Teolo-
gicznej (dawna nazwa UPJPII) ks. prof. Józefa Tischnera, warsztaty poświę-
cone zostały jego twórczości naukowej.

Hipotezy badawcze i metodologia badania

W czasie dziesiątej edycji Warsztatów (w 2023 roku) zatytułowanej „Poznaj 
filozofię na UPJPII w Krakowie”, do której zapisało się 760 uczestników z 90 
szkół z całego kraju12, przeprowadziliśmy systematyczne badania ankietowe13 
wśród 29 finalistów, aby przekonać się, czy trafne są następujące hipotezy:

1.	 Warsztaty Filozoficzne zachęcają do podjęcia studiów filozoficznych.
2.	 Warsztaty Filozoficzne są środkiem popularyzacji badań naukowców 

UPJPII, działających w dyscyplinie filozofia.

10	 Zob. I  Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne dla Młodzieży, https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/
interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum/i-interdyscyplinarne-war-
sztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy (20.09.2024).

11	 Na stronie internetowej Wydziału Filozoficznego UPJPII opublikowane są informacje o archiwal-
nych edycjach warsztatów. Zob. Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne dla Młodzieży, https://
wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum 
(20.09.2024).

12	 Zob. Finał X Interdyscyplinarnych Warsztatów Filozoficznych dla Młodzieży 22 IV 2023, https://
wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlo-
dziezy-303.html (20.09.2024).

13	 Ankieta dla uczestników i kwestionariusz dla nauczycieli-opiekunów została opracowana przez 
pracowników Wydziału Filozoficznego: Jakuba Synowca, Ewę Gurbę, Jagodę Stompór-Świderską.

https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum/i-interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy
https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum/i-interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy
https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum/i-interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy
https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum
https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum
https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html
https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html
https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html


88 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

Ostatecznie w ankiecie wzięło udział 18 z 29 finalistów X edycji Warszta-
tów. Ankieta składała się z trzynastu pytań zamkniętych, w których uczestnicy 
mogli na 5-punktowej skali Likerta zaznaczyć, jak bardzo zgadzają się z danym 
stwierdzeniem (dotyczącym ich udziału w warsztatach lub samych warszta-
tów), gdzie 1 oznaczało „w ogóle się nie zgadzam”, a 5 „w pełni się zgadzam”. 
Ankieta była anonimowa i  została przeprowadzona w  dniu finału X edycji 
Warsztatów. Uśrednione wyniki dla poszczególnych pytań zostały zilustro-
wane na rysunku 1.

Dodatkowo przeprowadzono kwestionariusz dla nauczycieli, zawierający 
pytania otwarte14. W badaniu wzięło udział dziewięcioro nauczycieli. Liczba 
ta jest niewielka z tego powodu, że część uczniów dotarła na finał warsztatów 
z rodzicami, a niektórzy nauczyciele nie chcieli brać udziału w badaniu. Osta-
tecznie wzięło w nim udział 9 nauczycieli, reprezentujących szkoły z czterech 
województw.

Rys. 1. Uśrednione odpowiedzi finalistów X edycji Warsztatów Filozoficznych z uwzględnieniem po-

działu według płci

Źródło: badania własne.

14	 Kwestionariusze dla nauczycieli nie były anonimowe, a dane osobowe były podane dobrowolnie.



89 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...

Hipoteza 1. �Warsztaty Filozoficzne zachęcają 
do podjęcia studiów filozoficznych

Finaliści warsztatów zostali zapytani o to, na ile prawdopodobne jest, że po-
dejmą studia filozoficzne. W tym pytaniu ankietowani wypowiadali się o pew-
nym możliwym scenariuszu ich dalszego rozwoju. Odpowiedzi udzielone 
przez badanych, a więc osoby mające potencjalnie najlepsze predyspozycje 
do podjęcia studiów filozoficznych, wskazują na to, że w większości uważają 
ten scenariusz za mało prawdopodobny15.

Być może uzyskanie takich wyników spowodowane jest wiekiem uczest-
ników — średni wiek wśród osób biorących udział w badaniu wynosił jedynie 
16 lat. W tym okresie młodzież prawdopodobnie jeszcze nie zadecydowała 
ostatecznie o  wyborze kierunku studiów. Istotne wydaje się być zatem za-
chęcanie do studiowania filozofii, czemu służą takie wydarzenia jak organi-
zacja Warsztatów. Jedna osoba wskazała, że na pewno nie podejmie studiów 
filozoficznych, a  osiem kolejnych oceniło prawdopodobieństwo na 25%. 
Pięć osób zaznaczyło odpowiedź 50%, a  tylko trzy osoby 75%, nikt zaś nie 
wybrał odpowiedzi 100%16. Warto jednak zauważyć pewną różnicę w odpo-
wiedziach — średni wynik dla prawdopodobieństwa podjęcia studiów filozo-
ficznych jest wyższy w grupie kobiet (43%) niż w grupie mężczyzn (33%), 
co zostało zaprezentowane na rysunku 2. Wyniki te nieco różnią się w po-
równaniu z badaniami Kathariny Nieswandt (2021)17, co może wskazywać na 
to, że dzięki Warsztatom Filozoficznym udaje się wzbudzić zainteresowanie 
studiami filozoficznymi również w grupie kobiet.

15	 Celem niniejszego artykułu, z uwagi na niewielką próbę badawczą, jest m.in. prezentacja uzyska-
nych od ankietowanych osób wyników oraz ich jakościowa analiza. Autorzy są świadomi ograni-
czeń metodologicznych przeprowadzonych badań. Pełne wyniki ankiety przeprowadzonej wśród 
uczestników X edycji Warsztatów Filozoficznych znajdują się w aneksie.

16	 W odniesieniu do tego pytania jedna osoba wypełniła ankietę nieprawidłowo, w związku z czym 
jej odpowiedź została pominięta przy analizie wyników.

17	 Zob. K. Nieswandt, Gender ratio in philosophy: An inferential-statistical model of possible determi-
nants na stronie Kanadyjskiego Towarzystwa Filozoficznego, https://www.acpcpa.ca/blogs/
gender-ratio-in-philosophy-an-inferential-statistical-model-of-possible-determinants. Wyniki 
badań są ograniczone do USA.

https://www.acpcpa.ca/blogs/gender-ratio-in-philosophy-an-inferential-statistical-model-of-possible-determinants
https://www.acpcpa.ca/blogs/gender-ratio-in-philosophy-an-inferential-statistical-model-of-possible-determinants


90 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

Rys. 2. Prawdopodobieństwo podjęcia studiów filozoficznych z uwzględnieniem podziału według płci18

Źródło: badania własne.

Zgodnie z  przewidywaniami, osoby, które określiły w  swojej odpowie-
dzi prawdopodobieństwo podjęcia studiów filozoficznych na 50% lub 75%, 
w większym stopniu zgadzały się z twierdzeniami, że Warsztaty Filozoficzne 
pobudziły ich zainteresowanie filozofią, poznały dzięki nim badania filozo-
fów związanych z UPJPII i pod ich wpływem zaczęły rozważać podjęcie stu-
diów filozoficznych. Osoby te uważają, iż w przyszłości wykorzystają wiedzę 
i umiejętności nabyte podczas warsztatów, a także chciałyby dalej poszerzać 
swoją wiedzę filozoficzną. Porównanie średnich wyników z uwzględnieniem 
prawdopodobieństwa podjęcia studiów filozoficznych zaprezentowane jest 
na rysunku nr 3.

Warsztaty jawią się finalistom jako istotna wartość, ponieważ siedemnaś-
cioro odpowiedziało twierdząco na pytanie, czy poleciliby udział w warszta-
tach swoim kolegom/znajomym19.

18	 Do porównania wzięto pod uwagę odpowiedzi 17 osób, ponieważ jedna osoba zaznaczyła w ankie-
cie jednocześnie więcej niż jedną odpowiedź.

19	 Jeden ankietowany nie odpowiedział na to pytanie.



91 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...

Rys. 3. Średnie wyniki z uwzględnieniem prawdopodobieństwa podjęcia studiów filozoficznych

Źródło: badania własne.

Z powyższych danych można wnioskować, że warsztaty popularyzują wie-
dzę filozoficzną wśród młodzieży, nawet jeżeli finaliści konkursu w dniu finału 
nie deklarują podjęcia w przyszłości studiów na kierunku filozofia.

Z tezą, że „warsztaty filozoficzne pobudziły moje zainteresowanie filozofią”, 
w pełni zgodziła się ponad połowa ankietowanych (56%), a żadna z osób nie 
zaznaczyła odpowiedzi negatywnej. Ankietowani wyrazili również aprobatę 
co do treści przekazywanych w  czasie warsztatów. Większość uczestników 
zdecydowanie zgadza się z  tezą, że wiedza uzyskana w  trakcie Warsztatów 
Filozoficznych może być pomocna młodym osobom w „poszukiwaniu sensu 
i celu życia” oraz zdecydowanie nie zgadza się z następującym stwierdzeniem: 
„Treści przedstawione w trakcie Warsztatów nie są przydatne do codziennego 
życia”. Przeważająca liczba ankietowanych zgodziła się również z następujący-
mi sformułowaniami: „Sądzę, że w przyszłości wykorzystam wiedzę i umie-
jętności nabyte podczas Warsztatów”, „Dzięki Warsztatom Filozoficznym 
odkryłam(em), że filozofia może zmienić mój sposób patrzenia na otoczenie 
i na innych ludzi”, „Uważam, że wiedza zdobyta w czasie Warsztatów Filozo-
ficznych może być pomocna w procesie budowania światopoglądu”. Co wię-
cej, 78% badanych zdecydowanie zaprzeczyło stwierdzeniu: „W trakcie War-
sztatów Filozoficznych upewniłam/em się, że filozofia mnie nie pasjonuje”, 



92 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

a tylko jeden uczestnik finału zaznaczył, że z tezą tą zupełnie się zgadza. Odpo-
wiedzi te jasno wskazują, że w oczach większości finalistów X edycji Warsztaty 
były dobrym, rozwijającym doświadczeniem.

W ankiecie pojawiło się pytanie o związek udziału w Warsztatach z myśle-
niem nad przyszłością edukacyjną finalistów. W odpowiedziach nie jest wi-
doczna żadna tendencja w porównaniu z odpowiedziami na inne zagadnienia. 
Stwierdzenie brzmiało: „Pod wpływem Warsztatów Filozoficznych zaczęłam/
zacząłem rozważać podjęcie w przyszłości studiów filozoficznych”. Z taką tezą 
w pełni zgadza się 28% ankietowanych, 17% raczej się zgadza, a 22% zajęło sta-
nowisko neutralne. Spośród ankietowanych 28% deklaruje, że raczej się nie 
zgadza z tą odpowiedzią, natomiast 5% zdecydowanie się nie zgadza. Oznacza 
to, że dla niemal połowy ankietowanych uczestników X edycji Warsztaty Filo-
zoficzne pobudziły proces myślenia na temat studiowania filozofii w przyszło-
ści. Jest zatem możliwe, że nawet u co drugiego finalisty Warsztatów są one 
pierwszą zachętą i impulsem, który kieruje ich uwagę na możliwość studio-
wania filozofii. Rozbudzenie wśród młodzieży zainteresowania filozofią i wy-
wołanie pozytywnej opinii o tego rodzaju aktywności intelektualnej, jaką są 
warsztaty interdyscyplinarne, jest bardzo cenne i pokazuje, że warsztaty speł-
niają założone cele jak również zachęcają do podjęcia studiów filozoficznych20.

Hipoteza 2. �Warsztaty Filozoficzne są środkiem 
popularyzacji badań naukowców UPJPII, 
działających w dyscyplinie filozofia

Warsztaty Filozoficzne jako narzędzie popularyzacji badań naukowców 
UPJPII, działających w dyscyplinie filozofia, mają potencjalnie bardzo duży 
zasięg. Zaproszenie do udziału w tym cyklicznym wydarzeniu jest kierowane 
do wszystkich szkół ponadpodstawowych w Polsce i rokrocznie biorą w nim 
udział uczestnicy niemal z całego kraju. Dodatkowo dostęp do materiałów 
otrzymują nauczyciele-koordynatorzy ze szkół. Omawianą X edycję wygrała 
uczennica z I LO im. Marii Skłodowskiej-Curie w Złotowie, w województwie 

20	 Pełne wyniki uzyskane od osób badanych znajdują się w aneksie.



93 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...

wielkopolskim, a wśród sześciu laureatek były jeszcze dwie przedstawicielki 
województwa śląskiego, po jednej z pomorskiego, podkarpackiego i małopol-
skiego. Najwięcej punktów zdobyli uczniowie z I LO im. W. Orkana w Lima-
nowej (małopolskie), a dwie kolejne szkoły w tym zestawieniu mają swoją 
siedzibę w województwie śląskim21. Łącznie w etapie internetowym zareje-
strowało się 760 uczestników z 90 szkół w całym kraju22, a w samym finale 
uczestniczyło 29 uczniów z 23 szkół.

Dodatkowo zasięg warsztatów może zwiększać obieg informacji między 
uczestnikami i ich otoczeniem („marketing szeptany”). W ankiecie poprosi-
liśmy o podanie liczby osób, z którymi finaliści dzielili się tym, czego dowie-
dzieli się na warsztatach. Odpowiedź „0” pojawiła się raz, jeden ankietowany 
podzielił się tym z jedną osobą, dziewięć osób wskazało od dwóch do pięciu 
osób, a  pozostałych siedmioro ankietowanych wskazało na około dziesięć 
osób. Dla większości uczestników był to zatem temat do rozmowy z większą 
liczbą znajomych. Można przyjąć, że badania filozofów z UPJPII tylko dzięki 
X edycji Warsztatów miały szansę dotrzeć w sposób bezpośredni i pośredni 
do ponad tysiąca osób: do nauczycieli, przez ich pośrednictwo do uczniów, 
a  następnie przez uczestników warsztatów do ich znajomych. Co ciekawe, 
również w tym przypadku większa liczba osób, z którymi uczestnicy dzielili 
się wiedzą zdobytą podczas warsztatów, była wskazywana w przypadku ko-
biet (rysunek 4).

W ankiecie uczestnicy warsztatów mieli również określić, na ile zgadzają 
się z  tezą: „Dzięki Warsztatom Filozoficznym poznałem badania filozofów 
związanych z Uniwersytetem Papieskim Jana Pawła II w Krakowie”. Z kwe-
stią tą zdecydowanie zgadza się sześcioro uczestników, a kolejne sześć osób 
zgadza się częściowo. Większość ankietowanych uważa zatem, że dzięki war-
sztatom poznała badania filozofów związanych z UPJPII. Oznacza to, że w ich 

21	 Zob. Relacja z  finału X Interdyscyplinarnych Warsztatów Filozoficznych dla Młodzieży, https://
wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/relacja-z-finalu-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-
-dla-mlodziezy-307.html (24.10.2024).

22	 Zob. Finał X Interdyscyplinarnych Warsztatów Filozoficznych dla Młodzieży 22 IV 2023, https://
wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlo-
dziezy-303.html (20.09.2024).

https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html
https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html
https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html


94 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

przypadku Warsztaty Filozoficzne niewątpliwie okazały się środkiem popula-
ryzacji badań naukowców UPJPII, działających w dyscyplinie filozofia.

Rys. 4. Liczba osób, z którymi uczestnicy dzielili się wiedzą zdobytą podczas warsztatów23

Źródło: badania własne.

Dzięki odpowiedziom na kwestionariusz skierowany do grupy nauczycieli, 
możemy się przekonać, że Warsztaty są istotnym czynnikiem wpływającym 
na kształcenie filozoficzne w ich szkołach. Ośmioro nauczycieli reprezentują-
cych szkoły w województwie małopolskim (3), śląskim (3), świętokrzyskim 
(1) i wielkopolskim (1) przyznało, że w swojej pracy dydaktycznej korzysta 
z  materiałów udostępnionych na Warsztatach Filozoficznych. Na pytanie 
o  wykorzystanie badań naukowych filozofów związanych z  UPJPII pozy-
tywnych odpowiedzi udzieliło sześcioro nauczycieli. Wymieniono Karola 
Wojtyłę/Jana Pawła II, Michała Hellera, Józefa Tischnera, Jakuba Synowca, 
Grzegorza Hołuba i Barbarę Żmudę-Frydrychowską. Nauczyciele są jedno-
myślni co do tego, że będą zachęcać uczniów do udziału w Warsztatach w ko-
lejnym roku. Podkreślają również, że miały one wpływ na nauczanie filozofii 

23	 Do analizy wzięto pod uwagę odpowiedzi 15 uczestników. Pozostali nie określili precyzyjnie liczby 
osób, z którymi podzielili się zdobytą wiedzą.



95 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...

w ich szkołach, między innymi inspirowały do organizacji własnych wyda-
rzeń i konkursów. Przyczyniły się także do poszerzenia oferty edukacyjnej 
i stworzyły warunki do pogłębienia wiedzy uczniów. Wyniki kwestionariusza 
wskazują, że badania filozofów z UPJPII, dzięki Warsztatom Filozoficznym 
dla Młodzieży, docierają do szkół średnich w różnych województwach i w nie-
których przypadkach wydają się mieć istotny wpływ na nauczanie filozofii. 
Wymienione wyżej wyniki zostały podsumowane zbiorczo na rysunku nr 5.

Rys. 5. Odpowiedzi uzyskane od opiekunów warsztatów

Źródło: badania własne.



96 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

Podsumowanie i wnioski

Niewielka próba badana i wycinkowy charakter badań nie pozwalają w pełni 
ocenić, jak wielu uczestników warsztatów zostało przez nie zachęconych do 
studiowania filozofii. Jeżeli niektórzy z nich rzeczywiście podjęli lub podejmą 
w przyszłości studia filozoficzne, to udział w warsztatach był zapewne jednym 
z  czynników (choć prawdopodobnie znaczącym) warunkujących taki wy-
bór. Na podstawie przeprowadzonej ankiety można stwierdzić, że warsztaty 
zachęcają do studiowania filozofii, a więc spełniają zamierzone cele. Jest to 
satysfakcjonujące dla organizatorów i niewątpliwie mobilizuje do dalszego 
rozwoju tego typu przedsięwzięć.

Nie sposób również dokładnie określić, w jakim stopniu Warsztaty są środ-
kiem popularyzacji badań naukowców UPJPII, działających w dyscyplinie fi-
lozofia. Mają jednak duży potencjał na poziomie krajowym, a oddziaływanie 
filozofów z  UPJPII może w  sposób istotny wpływać na nauczanie filozofii 
w szkołach, w tym na przekazywane treści kształcenia i metody nauczania. 
Przyczynia się również, jak wskazali nauczyciele, do powstawania inicjatyw 
promujących filozofię. Wyniki uzyskane w  przeprowadzonym badaniu po-
twierdzają, że zjawiska te mają miejsce przynajmniej w niektórych szkołach. 
Na podstawie opinii nauczycieli można przyjąć, że tematy warsztatów po-
święcone myśli byłych pracowników UPJPII i filozofów związanych z uczel-
nią (Wojtyła, Heller, Tischner) popularyzują ich poglądy. Należy również 
zauważyć, że wymienieni myśliciele mają ugruntowaną pozycję w  polskiej 
kulturze, a nawet kulturze popularnej. Aktualnie pracujący na Wydziale Filo-
zoficznym pracownicy, którzy nie są tak rozpoznawalni, a zdecydowali się na 
przygotowanie tematów warsztatów związanych z własnymi badaniami, mają 
szansę zwiększyć swój wpływ społeczny i dotrzeć z wynikami swoich badań 
do szerszego grona odbiorców. Wskazuje to na sprawnie działający mecha-
nizm popularyzacji filozofii, który wypracował Wydział Filozoficzny UPJPII.



97 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...

Bibliografia

Chmielecki P., Czy wciąż potrzebujemy filozofii? Rola flozofii na uniwersytecie, „Edukacja 
Filozoficzna” 2021 nr 71, s. 265–282, https://doi.org/10.14394/edufil.2021.0011.

Compagnucci L., Spigarelli F., The Third Mission of the university: A systematic literature 
review on potentials and constraints, „Technological Forecasting and Social Change” 
161 (December 2020), https://doi.org/10.1016/j.techfore.2020.120284.

Conway J. M., Amel E. L., Gerwien D. P., Teaching and learning in the social context: 
A meta-analysis of service learning’s effects on academic, personal, social, and citizen-
ship outcomes, „Teaching of Psychology” 36 (2009) issue 4, s. 233–245, https://doi.
org/10.1080/00986280903172969.

Dudek J., Zapomniany wymiar misji uniwersytetu. Problem społecznego autorytetu nauki, 
„Kultura i Wartości” 2021 nr 32, s. 5–25.

Feldy M., Etos nauki a podejście do promocji w nauce, „Marketing Instytucji Naukowych 
i Badawczych” 2018 nr 2, s. 75–76.

Finał X Interdyscyplinarnych Warsztatów Filozoficznych dla Młodzieży 22 IV 2023, 
https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-
-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html (20.09.2024).

Gadacz T., Etyka dobromyślności, Warszawa 2023.
Koryakina T., Sarrico C. S., Teixeira P. N., Third mission activities: university managers’ 

perceptions on existing barriers, „European Journal of Higher Education” 5 (2015) 
issue 3, s. 316–330, https://doi.org/10.1080/21568235.2015.1044544.

Nieswandt K., Gender ratio in philosophy: An inferential-statistical model of possible de-
terminants, https://www.acpcpa.ca/blogs/gender-ratio-in-philosophy-an-inferen-
tial-statistical-model-of-possible-determinants

Relacja z finału X Interdyscyplinarnych Warsztatów Filozoficznych dla Młodzieży, https://
wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/relacja-z-finalu-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-
-filozoficznych-dla-mlodziezy-307.html (24.10.2024).

Zuziak W., O  powinnościach uniwersytetu, w: Idea uniwersytetu. Reaktywacja, red. 
P. Sztompka, K. Matuszek, Kraków 2014, s. 55–66.

I  Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne dla Młodzieży, https://wf.upjp2.edu.pl/
nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum/i-
-interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy (20.09.2024).

https://doi.org/10.1016/j.techfore.2020.120284
https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html
https://wf.upjp2.edu.pl/aktualnosci/final-x-interdyscyplinarnych-warsztatow-filozoficznych-dla-mlodziezy-303.html
https://www.acpcpa.ca/blogs/gender-ratio-in-philosophy-an-inferential-statistical-model-of-possible-determinants
https://www.acpcpa.ca/blogs/gender-ratio-in-philosophy-an-inferential-statistical-model-of-possible-determinants
https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum/i-interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy
https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum/i-interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy
https://wf.upjp2.edu.pl/nauka/interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy/archiwum/i-interdyscyplinarne-warsztaty-filozoficzne-dla-mlodziezy


98 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec

ANEKS

Wyniki ankiety przeprowadzonej wśród uczestników 
X edycji Warsztatów Filozoficznych

1 — W ogóle się nie zgadzam

2

3

4

5 — W pełni się zgadzam



99 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...



100 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec



101 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...



102 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec



103 Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów...



104 Magdalena Jančina, Jagoda Stompór-Świderska, Jakub Synowiec



Piotr Lichacz
	K  https://orcid.org/0000-0002-0239-6956

   plichacz@ifispan.edu.pl

Polska Akademia Nauk
	� https://ror.org/01dr6c206

Piotr Rudkouski
	K  https://orcid.org/0000-0002-8527-9121

Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje 
na własny kraj na przykładzie opozycji białoruskiej

	' https://doi.org/10.15633/lie.31205

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 105–132

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

https://ror.org/01dr6c206


106 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

Abstrakt

Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj na przykładzie opozycji białoruskiej

W artykule przedstawiamy najczęściej spotykane moralne argumenty przeciwko międzynarodowym 
sankcjom ekonomicznym i poddajemy je krytycznej dyskusji. Dodajemy casus dylematów moralnych 
opozycji białoruskiej, by tym mocniej unaocznić problematykę etyki sankcji. Najpierw krótko defi-
niujemy sankcje i osadzamy obecne ich rozumienie pośród kilku wybranych elementów kontekstu 
historycznego. Następnie przytaczamy centralny argument przeciwko używaniu refleksji moralnej 
w sferze relacji międzynarodowych i uzasadniamy jego odrzucenie. Z takim tłem podejmujemy trzy 
główne argumenty moralne przeciwko sankcjom i wyjaśniamy, dlaczego trudno uznać, że są wiążące.

Słowa kluczowe: etyka sankcji międzynarodowych, realizm relacji międzynarodowych, utylitaryzm, 
deontologia, prawo naturalne



107 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

Abstract

Moral dilemmas concerning efforts to Impose sanctions on one’s 
own country: The case of the Belarusian opposition

In this article, we present the most common moral arguments against international economic sanc-
tions and critically discuss them. We add the case of the moral dilemmas of the Belarusian opposition 
to further highlight the intricacies of the ethics of sanctions. First, we briefly define sanctions and 
situate their current understanding among several selected elements of the historical context. Then, 
we provide a central argument against the use of moral reflection in the sphere of international rela-
tions and justify its rejection. Against this background, we address three main moral arguments against 
sanctions and explain why it is difficult to accept them as binding.

Keywords: ethics of international sanctions, realism in international relations, utilitarianism, 
deontology, natural law



108 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

Sankcje kiedyś i dziś

Sankcje międzynarodowe (dalej skrótowo „sankcje” w rozumieniu „między-
narodowe sankcje ekonomiczne”) można zdefiniować krótko jako „ekono-
miczne środki nacisku używane przez jeden lub wiele krajów dla zrealizowa-
nia zmiany politycznej w innym kraju, będącym adresatem sankcji”1. Mowa 
o środkach ekonomicznych, choć rozumie się to szeroko, bo w instrumen-
tarium sankcji wchodzą restrykcje finansowe, handlowe i  gospodarcze, za-
mrożenie aktywów, ograniczenia podróży itp. — wszystko to przekłada się na 
ekonomiczne środki nacisku. W ostatnich dziesięcioleciach jednakże, zwłasz-
cza po ataku terrorystycznym z 11 września 2001 roku, częściej przyjmowane 
są szersze definicje, obejmujące nie tylko kraje jako adresatów sankcji, ale też 
inne podmioty, np. organizacje terrorystyczne oraz jednostki je wspierające. 
Przykładem takiej definicji jest ta oficjalnie przedstawiana przez Polskę:

Sankcje międzynarodowe, inaczej zwane środkami ograniczającymi, są jednym 
z instrumentów oddziaływania wobec podmiotów, których działalność stanowi 
naruszenie zasad i norm prawa międzynarodowego, w tym międzynarodowego 
prawa praw człowieka i stanowi zagrożenie dla światowego lub regionalnego po-
koju i bezpieczeństwa2.

W  tej rozbudowanej definicji mamy wskazane racje nakładania sankcji, 
a więc względnie zobiektywizowane powody stojące za podejmowaną próbą 
wywołania „zmiany politycznej”.

Sankcje zwykle dzieli się na globalne (zwane też całościowymi, wszech-
stronnymi, totalnymi lub kompleksowymi — comprehensive), czyli dotyka-
jące całego państwa, oraz sankcje wybiórcze (zwane też inteligentnymi lub 

1	 J. Pattison, The morality of sanctions, „Social Philosophy and Policy” 32 (2015) issue 1, s. 193. Podob-
nie i bardziej lapidarnie pisze słynny Joseph Nye, twórca teorii soft power, „What all sanctions have 
in common is the manipulation of economic transactions for political purposes” (J. S. Nye, Jr., 
The future of power, New York 2011, s. 71). Por. również H. G. Askari, J. Forrer, H. Teegen, J. Yang, 
Economic sanctions: Examining their philosophy and efficacy, Westport 2003, s. 14.

2	 Sankcje międzynarodowe, https://www.gov.pl/web/dyplomacja/sankcje-miedzynarodowe 
(4.04.2025).

Https://www.gov.pl/web/dyplomacja/sankcje-miedzynarodowe


109 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

sprytnymi — smart sanctions), czyli sankcje sektorowe i personalne. Globalne 
sankcje znane były od starożytności — Ateny zastosowały takie względem 
Megary, co było jednym z  powodów wojny peloponeskiej3. Wielokrotnie 
potem używano sankcji zamiast wypowiadania wojny, choć w  następstwie 
i tak zwykle do wojny prowadziły. Po I wojnie światowej za sprawą Ligi Na-
rodów próbowano utworzyć nowy międzynarodowy ład oparty na poko-
jowych zasadach. Globalne sankcje były jednym z naczelnych narzędzi dla 
utrzymania w ryzach zbyt agresywnych państw. W przypadku faszystowskich 
Włoch i nazistowskich Niemiec jest zgoda, że ten środek nie był skuteczny 
z wielu powodów. Po II wojnie światowej miejsce Ligi Narodów zajęła Rada 
Bezpieczeństwa ONZ. Jej niemoc i dysfunkcyjność są frustrującą cechą sta-
łą — w niewielu sprawach zadziałała satysfakcjonująco. Oprócz sankcji nakła-
danych przez RB ONZ, globalne sankcje były nakładane też przez lokalne 
organizacje międzynarodowe, a nawet poszczególne państwa. W bliższej hi-
storii globalne sankcje nakładane były na takie kraje, jak Haiti, Jugosławia czy 
Irak. Przykład tego ostatniego kraju szczególnie uwypuklił potrzebę zmiany 
podejścia do sankcji, z powodu ogromnych rozmiarów szkód dotykających 
bezbronnych i często niewinnych ludzi. Z globalnymi sankcjami badacze wią-
żą bezrobocie, korupcję, wzrost przestępczości, zwiększenie represji politycz-
nych, głód, utrudniony dostęp do opieki medycznej i edukacji. Nie zawsze 
jest to jednakże oczywiste, czy sankcje sprawiają te zjawiska, czy też jaskrawo 
ujawniają i być może potęgują systemowe patologie poszczególnych rządów. 
Zwłaszcza badania nad konsekwencjami sankcji na Irak przyczyniły się do po-
wstania publikacji naukowych nawołujących z racji etycznych do zaprzestania 
używania tego narzędzia nacisku w relacjach międzynarodowych4.

3	 Krótki historyczny przegląd rozumienia i  stosowania sankcji zob. G. C. Hufbauer, J. J. Schott, 
K. A. Elliott, B. Oegg, Economic sanctions reconsidered, Washington 2007, s. 9–18. Szersze histo-
ryczne opracowanie przemian sankcji UNSC zob. E. Carisch, L. Rickard-Martin, S. R. Meister, 
The evolution of UN sanctions from a  tool of warfare to a  tool of peace, security and human rights, 
Cham 2017.

4	 Szczególnie zagorzałym i znanym krytykiem jest Joy Gordon. Zob. J. Gordon, A peaceful, silent, de-
adly remedy: the ethics of economic sanctions, „Ethics and International Affairs” 13 (1999), s. 123–142; 
J. Gordon, Invisible war: The United States and Iraq sanctions, Cambridge 2010. Autorce tej przypi-
suje się „zrewidowanie tradycyjnie pozytywnego postrzegania sankcji” (J. H. Rosenthal, Economic 
sanctions, w: The international encyclopedia of ethics, ed. H. LaFollette, Chichester 2013, s. 1547).



110 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

Z drugiej strony nie osiągnięto zgody co do tego, że sankcji w ogóle nie 
należy nakładać. Ludobójstwo w Serbii i Rwandzie, wydarzające się przy za-
dziwiającej bierności urzędników i  polityków innych krajów, którzy mogli 
temu zapobiec i byli zobligowani do działania deklaracjami szeregu rezolu-
cji i  traktatów, wstrząsnęło częścią elit i skłoniło do wypracowania szeroko 
dyskutowanego postulatu „odpowiedzialności dla ochrony” ludzi przed ra-
żącymi naruszeniami praw człowieka (Responsibility to Protect — R2P)5. Dla 
wielu stało się jasne, że zadowalanie się stanowczo powtarzanym postulatem 
powstrzymywania się od interwencji w wewnętrzne sprawy innych państw 
może doprowadzić do monstrualnych zbrodni, które potem gnębią sumienia 
zasadnymi pytaniami o moralną współodpowiedzialność.

W większości państw i organizacji międzynarodowych przyjęła się więc 
praktyka stosowania sankcji wybiórczych, ujmowanych jako najbardziej 
pokojowy środek wpływu, by zachować zasady prawa międzynarodowego 
z poszanowaniem praw człowieka. Ten typ sankcji miał z zasady być skiero-
wany przeciwko winowajcom oraz tym, którzy ich wspierają, a pozostawiać 
nietkniętymi ludzi niewinnych. Lecz dla części państw ta praktyka wciąż rodzi 
sprzeciw i kontestację. Można wręcz mówić o pewnej koalicji państw sprze-
ciwiających się sankcjom i podważających ich stosowanie. Są to oczywiście 
kraje, które najczęściej są adresatami sankcji albo państwami straszonymi 
sankcjami. Niektórych państw sankcje ani groźby nie dotknęły, ale mimo to 
one również kontestują zasadność sankcji. Istnieje chyba powszechna zgoda, 
że wybiórcze sankcje są lepsze od wszechstronnych, pod warunkiem, że wciąż 
mówimy o  mniejszym złu. Niemożliwa jest bowiem chirurgiczna precyzja 
w nakładaniu sankcji, bo gdy się je nakłada na jakiś sektor gospodarki albo 
na jakąś wpływową personę, prawie zawsze dotyka to również niewinnych 
i przypadkowych ludzi. W osiągnięciu powszechnej międzynarodowej akcep-
tacji tej praktyki nie pomagała też swoista inflacja znaczenia praw człowieka, 
zauważalna w ostatnich dekadach. Odwoływanie się do idei praw człowieka, 
by wymusić na innych państwach zmianę regulacji prawnych dla wprowadze-
nia aborcji na życzenie, formalizacji związków jednopłciowych i zrównania 

5	 Por. np. J. Pattison, Mapping the responsibilities to protect: A typology of international duties, „Global 
Responsibility to Protect” 7 (2015), s. 190–210.



111 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

ich z małżeństwami, uznawania niebinarnych płci czy innych innowacji tego 
typu, w niektórych miejscach na świecie odbierane jest jako narzucanie sty-
lu życia i norm kulturowych albo jako wyraz imperializmu ideologicznego 
i arogancji światopoglądowej. Misyjność potężnych państw zachodnich oraz 
firm międzynarodowych w kierunku zaprowadzania czy kształtowania anty-
prawicowej demokracji i globalistycznej sędziokracji w innych krajach bywa 
postrzegana jako kolejny etap kolonizacji, tym razem ideologicznej, a sankcje 
jawią się w tej perspektywie jako brudna gra rozszerzania władzy i wpływów 
przykryta wzniosłą retoryką wartości. Na podstawie takiego zmieszania po-
ziomów ingerencji, braku konsekwencji i niejasnych motywów tych ingeren-
cji modny stał się postulat teoretycznej dekolonizacji studiów nad sankcjami 
międzynarodowymi6.

Jednym z krajów mocniej dotkniętych sankcjami wybiórczymi jest Wene-
zuela. Choć sankcje na Wenezuelę zaliczane są do smart sanctions, to jednak 
sytuacja całego kraju mocno się pogorszyła i dotknęła niemal całej jego po-
pulacji — z wyjątkiem samych rządzących i ich najbliższego otoczenia. Między 
innymi z powodu różnorakich powiązań gospodarki, sankcje wybiórcze nie 
zatrzymują negatywnych skutków na osobach czy sektorach, które są ich adre-
satami. Szalejąca inflacja, utrudniony dostęp do podstawowych usług i dóbr 
konsumpcyjnych, pauperyzacja społeczeństwa, masowa emigracja — całe 
związane z tym cierpienie, często niezawinione, przedstawiane jest jako efekt 
sankcji. Przedstawiciele państw doświadczający takich sankcji zwykle wyko-
rzystują też każdą metodę i okazję, by zrzucić ich ciężar na innych, szczególnie 
najbardziej bezbronnych. Dokonuje się to oczywiście w połączeniu z przed-
stawianiem siebie w mediach jako niewinnej ofiary zewnętrznego ataku, zaś 
autorów sankcji jako bezdusznych agresorów, natomiast opozycję starającą się 
o takie sankcje — jako zdrajców narodowych. Sytuacja Wenezueli ma szereg 
podobieństw do sytuacji Białorusi, a do głównych należą władza zdobyta do-
brze udokumentowaną przemocą, władza ciemiężąca własne społeczeństwo 
oraz rozległa pomoc Rosji w utrzymaniu się stanu tyranii.

6	 Por. np. G. Mallard, J. Sun, International law, security, and sanctions: A decolonial perspective on 
the transnational legal order of sanctions, „Annual Review of Law and Social Science” 20 (2024), 
s. 97–116 (z obszerną bibliografią).



112 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

Obserwując przykład Wenezueli, opozycja białoruska może żywić wątpli-
wości, czy staranie się o kolejne pakiety sankcji da się obronić z moralnego 
punktu widzenia. Nietrudno bowiem zetknąć się osobiście z zarzutem zdrady 
własnego narodu w sytuacji, gdy podejmuje się kroki zmierzające do delegity-
mizacji rządzących Białorusią lub ogłoszenia nowych sankcji. Takie działania 
bywają postrzegane jako wyrządzające szkodę własnej ojczyźnie. Dylema-
ty moralne mogą się tym bardziej potęgować, bo w Wenezueli sankcje nie 
zadziałały tak, jak by tego chciała opozycja, a  dodatkowo po jakimś czasie 
pojawiły się wiarygodne doniesienia medialne o tym, że sankcje na ten kraj 
mają być po cichu wycofywane, by złagodzić globalny kryzys energetyczny 
związany z sankcjami na Rosję po jej agresji na Ukrainę. Zwolennicy władz 
Wenezueli wprost drwią z przedstawicieli swej opozycji i jest to również przy-
kra przestroga dla opozycji białoruskiej. Prześledzimy zatem, jakie są główne 
moralne argumenty przeciwko sankcjom w ogóle, a później dodamy specy-
ficzny kontekst tych rozważań w postaci sytuacji Białorusi.

Moralne argumenty przeciwko sankcjom

Najpierw zajmiemy się popularnym argumentem metodologicznym podwa-
żającym sensowność aplikowania perspektywy moralnej do tematu sankcji 
międzynarodowych. Argument ten jest jednakże w istocie argumentem mo-
ralnym: zakłada pewną wizję moralności i niesie w sobie postulaty moralne. 
Dlatego przytaczamy go tutaj i krótko uzasadniamy jego odrzucenie.

Następnie przedstawimy najczęściej spotykane moralne argumenty 
w dyskusjach, które zakładają negatywną odpowiedź na argument pierwszy. 
Mimo różnorodności teorii moralnych zdecydowana większość dyskutan-
tów przyjmuje jako punkt wyjścia dla swych analiz kryteria wzięte z  teorii 
wojny sprawiedliwej. Korzeni tej teorii upatruje się w  pismach Augustyna 
z Hippony, a najbardziej znane jest jej rozwinięcie i usystematyzowanie przez 
Tomasza z Akwinu. W późniejszych wiekach ulegała ona dalszym modyfika-
cjom. Pierwotnie Akwinata wyszczególnił trzy kryteria wojny sprawiedliwej, 
a więc warunki, które muszą być spełnione, by wojnę uznać za sprawiedli-
wą: musi być wypowiedziana przez prawowitą władzę (legitima auctoritas), 



113 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

ze sprawiedliwej przyczyny (iusta causa) oraz w  prawym zamiarze (recta 
intentio)7. Jeśli choć jeden z warunków nie jest spełniony, wojna nie może być 
uznana za sprawiedliwą. Następcy dodali potem kryterium proporcjonalno-
ści, ostateczności oraz prawdopodobieństwa sukcesu. Są to warunki dla spra-
wiedliwego wejścia w wojnę (ius ad bellum). W kontekście sankcji dyskutuje 
się także jedną z uznanych zasad w trakcie wojny (ius in bellum), czyli zasadę 
rozróżniania (discriminatio) walczących i niewalczących.

Wśród specjalistów zajmujących się tym tematem dominujący pogląd na 
moralność sankcji jest taki, że sankcje zdecydowanie budzą sprzeciw8. Dla 
niektórych są one zupełnie niedopuszczalne, dla innych dopuszczalne tylko 
wyjątkowo, a  część autorów stara się je jednak uzasadnić moralnie. Wiele 
tekstów o  etyce sankcji pisanych jest z  perspektywy wyraźnie utylitarnej, 
dlatego jeden z  głównych argumentów przeciwko sankcjom opiera się na 
prawdopodobieństwie sukcesu. Drugi najczęściej wykorzystywany argument 
bliższy jest teoriom deontologicznym, gdyż dotyczy konieczności rozróż-
niania walczących i niewalczących, by nie szkodzić niewinnym ludziom ani 
nie traktować ich jak narzędzia. Trzeci najczęściej przywoływany argument 
przeciwko sankcjom dotyczy deficytu prawowitej władzy lub trudności z jej 
wskazaniem9.

Czy w ogóle można pytać o moralność sankcji? — 
obiekcja metodologiczna

Próba odwoływania się do argumentów moralnych w ocenie narzędzi uży-
wanych w  kształtowaniu relacji międzynarodowych napotyka na centralny 

7	 Zob. Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, II-II, q. 40.
8	 Pattison nazywa takie stanowisko „the prevailing view” (J. Pattison, The morality of sanctions, 

s. 192).
9	 Pomijamy natomiast kryterium sprawiedliwej przyczyny i prawego zamiaru, bo te nie wydają się 

moralnie kłopotliwe: sankcje mogą być sprawiedliwe, jeśli przywracają pokój oraz promują spra-
wiedliwe struktury i standardy oraz ludzką godność, nie są zaś sprawiedliwe, kiedy mają zwiększać 
władzę lub poszerzać wpływy ekonomiczne. Por. np. M. Amstutz, International ethics: Concepts, 
theories, and cases in global politics, Lanham 2018, s. 179.



114 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

zarzut ze strony zwolenników jednej z  żywotniejszych tradycji rozumienia 
relacji międzynarodowych, czyli realistów bądź obecnie neo-realistów10. 
Rozmaite wersje realizmu w  tej dziedzinie łączy przekonanie, że używanie 
kategorii moralnych do ewaluacji narzędzi i działań w sprawach międzyna-
rodowych jest kardynalnym błędem, pomieszaniem metodologii i  oznaką 
słabości myślenia — podobne jest do pytania o normatywność barwy ręka-
wiczek ochronnych w procesie naprawy samochodu. Realistyczne podejście 
do relacji międzynarodowych domaga się porzucenia perspektywy moralnej, 
czy też abstrahowania od moralności, gdyż — jak twierdzą realiści — na tym 
polega „neutralność myślenia” oraz przyjęcie „paradygmatu naukowego”. Do 
podstawowych przekonań realistów należy to, że niezależnie od oficjalnie 
przyjmowanej i propagowanej retoryki, państwa dążą do powiększania swej 
władzy w anarchistycznym otoczeniu i troszczą się wyłącznie o własny interes. 
Na tym też zazwyczaj opiera się konstytucyjny lub ustawowy obowiązek po-
lityków oraz dyplomatów. Prywatnie politycy i dyplomaci mogą kierować się 
własną moralnością, ale jako urzędnicy państwowi mają oni swoje specyficz-
ne obowiązki, których nie mogą podporządkowywać osobistemu mniemaniu 
w delikatnych sprawach moralności ani narażać działania swoich państw na 
sparaliżowanie wielopiętrowymi rozważaniami własnego sumienia. Inaczej 
sprawczość państwa ulegałaby osłabieniu, a możliwości działania ogranicze-
niu. Liczy się skuteczność i wymierne interesy, a nie efemeryczne wartości 
duchowe czy moralne. Dlatego poszczególne administracje państwowe po-
winny realizować — jak to się często określa — „pragmatyczne rozwiązania”, 
nawet jeśli oznacza to zmianę sojuszu, odwrócenie konfiguracji, zerwanie do-
tychczasowych umów itp. „W relacjach międzynarodowych nie ma czegoś ta-
kiego, jak przyjaźń, są tylko interesy” — to jedna z mantr powtarzanych przez 
realistów. Nie ma tu miejsca na sentymenty, potrzeba zdyscyplinowanego 
myślenia, by nie popadać w nienaukowe ckliwe tony. Nie ma więc sensu mó-
wienie o porzuceniu sojusznika, zdradzie, tchórzostwie, podłości, cynizmie 
czy chciwości, bo ten typ retoryki jest albo nieporozumieniem, albo specy-
ficzną i szkodliwą polityzacją twardych interesów. Podobnie jest z retoryką 

10	 Por. np. W. C. Wohlforth, Realism, w: Oxford handbook of international relations, eds. C. Reus-Smit, 
D. Snidal, New York 2008, s. 131–149; M. Amstutz, International ethics, s. 60–61.



115 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

praw człowieka — zazwyczaj jest to tylko welon przykrywający realną walkę 
o wpływy i władzę.

Taka perspektywa w ogóle unieważnia pytanie o moralność sankcji między-
narodowych, a nawet może zawstydzać pytającego. Chyba że pytający zdaje 
sobie sprawę, że ujęcie realistyczne relacji międzynarodowych, choć wpły-
wowe, jest jednak tylko jedną z tradycji myślenia, wcale nie jedynie słuszną11. 
Krytyków tego ujęcia jest wielu i wskazują oni na jego fatalne ograniczenia. 
Realiści zwyczajowo występują w opozycji względem idealistów, czyli zwo-
lenników takiej teorii relacji międzynarodowych, w której podkreśla się rolę 
wartości i potrzebę silnych organizacji międzynarodowych dbających o sto-
sowanie prawa międzynarodowego. Można się tu dopatrywać echa ścierania 
się dwóch starożytnych stanowisk, kiedy to zwolennicy bezkompromisowej 
moralnej stronniczości (ang. partiality) napotykali na podejmowane przez 
stoików próby utemperowania własnych interesów i dostrzeżenia podmio-
tów moralnych również poza własną wspólnotą, czyli próby wprowadzania 
dawnej umiarkowanej formy moralnego kosmopolityzmu12. Realiści często 
odwołują się do myśli Tukidydesa, Machiavellego i  Hobbesa13. Idealiści 
z kolei czerpią ze starożytnej tradycji prawa naturalnego14, z nowożytnego 
liberalnego kosmopolityzmu Kanta oraz z  ojców klasycznego liberalizmu. 
Liberalizm właściwy idealistom był i jest najbardziej aktywnym nurtem poli-
tycznym na skalę globalną, dążącym do zaprowadzenia „wiecznego pokoju” 
na świecie dzięki organizacjom międzynarodowym szerzącym demokrację15. 
Można powiedzieć, że siła współczesnego realizmu była związana z reakcją na 
przesadzony i nawet nie dwulicowy, ale wielolicowy prozelityzm liberalizmu.

11	 Por. np. J. Donnelly, The ethics of realism, w: Oxford handbook of international relations, s. 150–162.
12	 W takim kluczu przedstawia to P. Hayden, Introduction, w: The Ashgate research companion to ethics 

and international relations, ed. P. Hayden, Burlington 2009, s. 2–3. O różnych rodzajach kosmo-
polityzmu w historii zob. P. Hayden, Cosmopolitanism past and present, w: The Ashgate research 
companion to ethics, s. 43–62.

13	 O tym, że realiści dość wybiórczo wykorzystują swe źródła, zob. G. Slomp, The origins of realism 
revisited, w: Oxford handbook of international relations, s. 13–26.

14	 Mark Amstutz natomiast pomija starożytny stoicyzm i korzeni idealizmu upatruje dopiero w my-
śli Tomasza z Akwinu — szczególnie w jego rozumieniu prawa naturalnego oraz sprawiedliwego 
porządku politycznego. Por. M. Amstutz, International ethics, s. 65.

15	 Por. np. A. Williams, Liberalism, w: The Ashgate research companion to ethics, s. 32–33.



116 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

Na potrzeby naszego tematu wystarczy powiedzieć, że błędy, przesada i nie-
szczere intencje idealistów w relacjach międzynarodowych nie dają wystar-
czających podstaw dla popełniania błędów i pielęgnowania przesady w szcze-
rze egoistycznych intencjach w  odwrotnym kierunku16. Jeden z  głównych 
moralnych zarzutów względem realizmu dotyka rzekomego abstrahowania 
od moralności i „naukowej” neutralności w stosunku do wartości moralnych. 
Jest to zwykła deklaracja życzeniowa, niczego nie zmieniająca w istocie rzeczy, 
zaklęcie, aby bodaj w warstwie reputacji zdjąć z siebie odpowiedzialność17. 
Wypowiadanie takiej deklaracji jest argumentem moralnym, a kierowanie się 
nią jest aktem moralnym. Nie ma w tym nic naukowego ani nic neutralne-
go — draństwo, pycha, chciwość, tchórzostwo, zdrada czy podłość pozostają 
sobą, nawet jeśli ktoś je nazwie rozwiązaniami pragmatycznymi, a niby to na-
ukowe pozy nie zmienią tego, że są szkaradne i odrażające. Chyba żeby założyć 
skrajną wersję relatywizmu moralnego, wtedy rzeczywiście pytanie o moral-
ność sankcji nie ma sensu, ale większość realistów ponoć odrzuca skrajną 
wersję relatywizmu18. Realizm jest wygodny dla wielkich imperiów, bo je 
uprzywilejowuje i godzi się na odbieranie podmiotowości innym narodom 
i państwom albo do tego odbierania wręcz zachęca. Kolejnym poważnym za-
rzutem przeciwko realizmowi jest krótkowzroczność tej perspektywy i zbyt 
wąskie rozumienie własnych interesów, gdyż własnym interesem państwa 
jest także długofalowe budowanie zaufania partnerów i tworzenie wspólnego 
dziedzictwa19. Trudno zatem zaakceptować próby uciszania czy wyśmiewania 
pytań o moralność sankcji.

16	 Co zresztą niektórzy realiści sami postulują: realiści nie powinni sprzeciwiać się używaniu kate-
gorii moralnych czy myślenia moralnego w sferze relacji międzynarodowych, ale raczej oponować 
przeciwko wykrzywionej moralności, czyli moralizatorstwu. Por. J. Donnelly, The ethics of realism, 
s. 157–158.

17	 Jack Donnelly, twierdzi, że „such categorical denials of the ethical dimension of international rela-
tions, although rooted in important insights, are both descriptively inaccurate and prescriptively 
perverse” (J. Donnelly, The ethics of realism, s. 151).

18	 Por. J. Donnelly, The ethics of realism, s. 152.
19	 Por. J. Donnelly, The ethics of realism, s. 154.



117 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

Czy sankcje są skuteczne? — obiekcja utylitarystyczna

Według badań historycznych większość wprowadzonych sankcji okazała się 
nieskuteczna, to znaczy, że deklarowane cele wprowadzania sankcji nie zo-
stały osiągnięte, a często sytuacja stawała się wręcz gorsza niż przed wprowa-
dzeniem sankcji (usztywnienie linii, konsolidacja, czyli efekt flagi względem 
atakowanych z zewnątrz rządów, nasilenie prześladowań, wzmożenie korup-
cji itp.)20. Przyjmuje się, że tylko około jedną trzecią sankcji można uznać za 
skuteczne21. Jeśli zaś przyjąć, że są one w większości wypadków nieskuteczne, 
nierozumną rzeczą jest ich ciągłe wprowadzanie, bo prosty utylitarny rachu-
nek zysków i strat każe zaprzestać tej praktyki22.

Po pierwsze, wniosek tego argumentu zależy od zakresu branych pod 
uwagę dóbr lub wartości. Innego wniosku można się spodziewać, gdy ogra-
niczy się uwagę tylko do dóbr lub wartości wymiernych, zwłaszcza dających 
się zmonetyzować, albo do odpowiednio zawężonego okresu czasu i miejsca, 
a  inny wniosek nasunie się wtedy, gdy ujmie się tę problematykę szerzej, 
uwzględniając perspektywę długofalową i dobra niewymierne czy też trudne 
do zmierzenia lub wycenienia w walucie23. Trudno na przykład zmierzyć dy-
skomfort psychiczny rządzących i społeczeństw podlegających sankcjom albo 

20	 Por. D. Peksen, Economic sanctions and political stability and violence in target countries, w: Research 
handbook on economic sanctions, ed. P. A. G. van Bergeijk, Cheltenham 2021, s. 187–201.

21	 Por. G. C. Hufbauer, J. J. Schott, K. A. Elliott, B. Oegg, Economic sanctions reconsidered, s. 158–162; 
S. H. Allen, The determinants of economic sanctions success and failure, „International Interactions” 
31 (2005), s. 117–138. Taka wielkość powtarza się w szeregu publikacji krytycznych względem sank-
cji. Od 2010 roku można obserwować „tsunami sankcji” — jak to określa Peter A. G. van Bergeijk. 
Zob. Research handbook, s.  5. Aktualne wyliczenia wraz z  różnymi metodologiami można zna-
leźć w Global Sanctions Database, https://www.globalsanctionsdatabase.com/ (4.04.2025) oraz 
https://unsanctionsapp.com/pages/about-us (z ograniczeniem jedynie do sankcji UNSC).

22	 Gordon przywiązuje do tego kryterium szczególną wagę — jej zdaniem w ramach utylitaryzmu 
żadna sankcja nie może być uznana za moralnie uzasadnioną. Zob. J. Gordon, A peaceful, silent, 
deadly remedy, s. 136. Również z pozycji utylitarnej, choć w łagodniejszym tonie, wypowiada się 
Dursun Peksen, który uważa, że sankcje często nie mają moralnego uzasadnienia, określając je 
jako „morally unappealing tools”. Zob. D. Peksen, Political effectiveness, negative externalities, and 
the ethics of economic sanctions, „Ethics & International Affairs” 33 (2019), s. 279–289.

23	 Na tamat zawiłości metodologicznych i złożoności problemu pomiaru oraz oceny skuteczności 
sankcji zob. Targeted sanctions: The impacts and effectiveness of United Nations actions, eds. T. J. Bier-
steker, S. E. Eckert, M. Tourinho, Cambridge 2016.

https://www.globalsanctionsdatabase.com/


118 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

szkody wizerunkowe. Mało tego, odpowiedź na pytanie, czy sankcje działają, 
zależy nie tylko od przyjętej metodologii, ale czasem nawet od politycznych 
inklinacji oceniającego24.

Po drugie, sankcje czasem nie działają, bo w wyniku dysfunkcyjnej demo-
kracji bywają wprowadzane raczej na użytek wewnętrzny niż dla realnego 
skutku25. Rządzący, troszcząc się o dobre samopoczucie własne i własnych 
wyborców, chcą się wykazać, że coś robią, że walczą o wartości, są pryncypial-
ni i zaangażowani26. Lecz podejmowane przez nich działania są pozorowane, 
bo tyle wystarczy, by sprawić wrażenie, o które zabiegają politycy. O ten pozo-
rowany charakter działań zabiega często oligarchia biznesowa funkcjonująca 
zwykle w krajach demokratycznych, gdyż relacje biznesowe z autokracjami, 
choć naznaczone ryzykiem, są bardzo lukratywne. Tak było na przykład po 
agresji Rosji na Ukrainę w 2014 roku i aneksji Krymu. Unia Europejska wpro-
wadziła w  świetle reflektorów sankcje na Rosję. Nie były to ostre sankcje, 
ale raczej takie, żeby można było coś ogłosić, wyrazić oburzenie, uspokoić 
nieco opinię publiczną zaniepokojoną bezczynnością instytucji unijnych. 
Następnie ukradkiem wiele firm zachodnich państw aktywnie i  skutecznie 
lobbowało, by osiągnąć odpowiednie wyłączenia z ogłoszonych sankcji lub 
by zapisy postanowień traktować na tyle luźno, aby kontynuować działalność 
biznesową w  prawie niezmienionej formie. W  rezultacie sankcje te zostały 
określone jako pozorne, natomiast rosyjskie kontrsankcje były jak najbardziej 
realne i dotkliwe27.

Po trzecie, problematyczne w tym argumencie jest to, że dyskusja dotyczą-
ca skuteczności sankcji (effectiveness seen as success or failure) często opiera się 
na mechanicystycznym obrazie świata, w szczególności człowieka, państwa, 

24	 Por. G. Mallard, Y. Sun, International law, security, and sanctions, s. 103.
25	 To tylko jeden z  powodów deficytu skuteczności sankcji: zob. B. R. Early, Busted sanctions: 

Explaining why economic sanctions fail, Stanford 2015.
26	 Por. np. T. Whang, Playing to the home crowd? Symbolic use of economic sanctions in the United States, 

„International Studies Quarterly” 55 (2011), s. 787–801.
27	 Zob. bardzo dobre studium: M. Bělín, J. Hanousek, Imposing sanctions versus posing in sanctioners’ 

clothes: The EU sanctions against Russia and the Russian counter-sanctions, w: Research handbook, 
s. 249–263. Por. również S. Chesterman, B. Pouligny, Are sanctions meant to work? The politics of 
creating and implementing sanctions through the United Nations, „Global Governance” 9 (2003), 
s. 503–518.



119 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

organizacji międzynarodowych i  ludzkiej sprawczości. Oto uznaje się, że 
sankcje działają (success), gdy ustanawiają mechanizm, którego rezultat został 
z góry zdefiniowany. Jeśli zdefiniowanego rezultatu nie ma lub jeśli rezultaty 
są odmienne od założonych, wówczas uznaje się, że sankcje nie zadziałały 
(failure).

Oczekiwanie, że sankcje utworzą ścisły mechanizm, zakłada nazbyt re-
dukcjonistyczne pojmowanie człowieka, ludzkich relacji i sprawczości. Takie 
oczekiwanie skłania też do wstrzymywania się od reakcji na ewidentne i agre-
sywne zło czyjegoś postępowania, rażącą niesprawiedliwość i krzywdę. Ponie-
waż sankcje nie tworzą ścisłego mechanizmu, którego wynik jest z pewnością 
znany, decydenci mogą tworzyć samoograniczenie, którego podstawą jest 
specyficznie rozumiana, powszechnie przyjęta w medycynie i godna pochwa-
ły zasada, by przede wszystkim nie szkodzić. W obawie, żeby ewentualny ne-
gatywny wynik wprowadzonych sankcji nie był wykorzystany przez ukarany 
reżim w polityce wewnętrznej do wzbudzania dla siebie poparcia przeciwko 
zewnętrznym wrogom, potencjalni autorzy sankcji mogą woleć przyjmować 
postawę wstrzemięźliwą i zachowawczą. Jednakże adresaci sankcji zwykle są 
osobami, które w cyniczny sposób obrócą na swoją korzyść zarówno sankcje, 
jak i brak sankcji — chlubiąc się w tym drugim wypadku, że nikt poważny nie 
widzi problemu w ich sposobie sprawowania rządów i wszyscy w przyjaźni 
robią z nimi interesy.

Czy można traktować człowieka jako narzędzie? — 
obiekcja deontologiczna

Sankcje instrumentalnie traktują te jednostki społeczeństwa, które nie są win-
ne deklarowanych powodów wprowadzania sankcji. Sankcje zazwyczaj mają 
wywierać presję na rządy poszczególnych krajów, by te zaprzestały podejmo-
wania napiętnowanych działań. Presja sprowadza się do logiki: economic pain 
leads to political gain albo material deprivation will translate into political com-
pliance. Sankcje są wprawdzie bezpośrednim sygnałem dla ich adresatów, ale 
też dotykają niewinnych ludzi, by ci z kolei — pod wpływem osobistego dys
komfortu, jaki wnoszą dla nich sankcje — zmienili rządzących lub wpłynęli 



120 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

na nich i nakłonili do zmiany postępowania. Instrumentalne zaś traktowanie 
osób łamie podstawową deontologiczną zasadę, drugą formułę Kantowskie-
go imperatywu kategorycznego, nakazującego takie postępowanie, aby czło-
wieczeństwa w sobie i w innych używać jako celu, a nigdy tylko jako środka. 
Łamie to zarazem zasadę odróżniania (principle of discrimination) w wojnie 
i odpowiada intencjonalnemu atakowi na cywili. Używanie takiego narzędzia 
w relacjach międzynarodowych wydaje się też stanowić regres cywilizacyjny, 
bo jest w sankcjach coś ze stosowania odpowiedzialności zbiorowej28.

Zarzut ten ma niebagatelną moralną wagę, choć jego ostrze bardziej wydaje 
się kierować przeciwko globalnym czy kompleksowym sankcjom niż prze-
ciwko sankcjom wybiórczym29. Niemniej jednak również wybiórcze sankcje 
mogą mieć wpływ na pogorszenie się sytuacji ludzi niewinnych i stanowi to 
dużą trudność. Niektórzy próbują przykładać do tego problemu zasadę po-
dwójnego skutku, choć wnioski zależą od szeregu innych założeń30.

Lecz dla ograniczenia siły przekonywania tego argumentu, warto zauwa-
żyć, że w pewnym jego rozumieniu błędnie przypisuje się odpowiedzialność, 
co współgra z  medialnymi oskarżeniami formułowanymi zazwyczaj przez 
adresatów sankcji. Skarżą się oni na bezduszną agresję innych państw nakłada-
jących sankcje i piętnują własną opozycję, że dopuszcza się zdrady narodowej. 
Tymczasem jest to zwykłe odwracanie kierunku odpowiedzialności. Podobne 

28	 Tak np. M. Weisbrot, J. Sachs, Economic sanctions as collective punishment: The case of Venezuela, 
Center for Economic and Policy Research, 2019, https://cepr.net/publications/economic-san-
ctions-as-collective-punishment-the-case-of-venezuela/ (4.04.2025).

29	 Por. G. A. Lopez, In defense of smart sanctions: A response to Joy Gordon, „Ethics & International Af-
fairs” 26 (2012), s. 135–146. Zob. też D. Cortright, G. A. Lopez, Smart sanctions: Targeting economic 
statecraft, New York 2002, gdzie autorzy przedstawiają sankcje wybiórcze właśnie jako czyniące 
zadość zasadzie odróżniania.

30	 Tak np. A. C. Pierce, Just war principles and economic sanctions, „Ethics and International Affairs” 
10 (1996), s. 110; H. Köchler, Ethische Aspekte der Sanktionen im Völkerrecht. Die Praxis der Sank-
tionspolitik und die Menschenrechte, Vienna 1994 (wersja anglojęzyczna: Ethical aspects of sanctions 
in international law: The practice of the sanctions policy and human rights: http://i-p-o.org/sanctp.
htm). Obaj autorzy uważają, że przy zastosowaniu tej zasady moralna ocena globalnych sankcji 
musi być negatywna. Amstutz bardziej podkreśla rolę sankcji wybiórczych i choć uznaje, że pozo-
stają wątpliwym moralnie środkiem, to pod pewnymi warunkami mogą być dopuszczalne. Zob. 
M.  Amstutz, International ethics, s.  180–185. Podobnie E. Ellis, The ethics of economic sanctions: 
Why just war theory is not the answer, „Res Publica” 27 (2021), s. 415.

https://cepr.net/publications/economic-sanctions-as-collective-punishment-the-case-of-venezuela/
https://cepr.net/publications/economic-sanctions-as-collective-punishment-the-case-of-venezuela/
http://i-p-o.org/sanctp.htm
http://i-p-o.org/sanctp.htm


121 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

jest to do sytuacji wtrąconego do więzienia notorycznego oszusta, złodzieja 
i mordercy, który krzyczy, że jest niewinny i oskarża służby państwowe o pau-
peryzację jego dzieci. Oczywiście, dzieci mogą cierpieć z tego powodu, ale 
trzeba sobie zadać pytanie, czy państwo jest winne tego cierpienia, czy też 
raczej winny jest przestępca. Państwo nie powinno zaprzestać karania prze-
stępstw z powodu ewentualnych negatywnych skutków odczuwanych przez 
rodziny przestępców. Przestępca może wprawdzie naśmiewać się ze służb 
państwowych, że sankcja więzienia więcej kosztuje państwo niż jego same-
go albo jego dzieci — i dlatego domagać się anulowania kary, bo taka sankcja 
jest irracjonalna, dodaje tylko więcej cierpienia światu oraz ujawnia cechę 
mściwości w policjantach, prokuratorach i sędziach. Naiwnością byłoby z po-
wodu tych „racji” anulowanie kar oraz zlikwidowanie policji, prokuratorów 
i sędziów. Sankcje ustanawiane są zwykle z przyczyny rażącej niesprawiedli-
wości. Najczęściej wystarczy, że sprawcy tej niesprawiedliwości się cofną, by 
i sankcje zostały wycofane.

Zasadne jest też zadanie pytania, jakie są szanse, że brak zewnętrznej in-
terwencji przełoży się na rozwój dobrobytu społeczeństwa rządzonego przez 
satrapę albo tyrana i czy raczej nie przysłuży się to niezmąconemu bogaceniu 
się rządzących i resortów siłowych.

Co do odpowiedzialności zbiorowej, z moralnego punktu widzenia warto 
zauważyć, że państwa można traktować jak osoby prawne, podobnie jak i inne 
instytucje oraz firmy. Przecież wszyscy płacimy słono za niekompetencję, le-
nistwo, głupotę czy agresję naszych polityków czy dyplomatów. Na przykład, 
jeśli okazuje się, że jakaś firma skandalicznie zatruwa środowisko, mogą na 
nią zostać nałożone kary, dodatkowo banki mogą wycofać się z finansowania 
działalności takiej firmy, a ponadto bojkot konsumencki może doprowadzić 
tę firmę do bankructwa. Zatrudnieni w tej firmie ludzie tracą pracę, choć nie 
oni odpowiadają za wątpliwe praktyki firmy. Wcześniej zdawali sobie spra-
wę, że postępowanie firmy jest niewłaściwe, ale też wiedzieli, że rozmowa 
z szefostwem nie ma najmniejszego sensu, bo skończy się wyrzuceniem ich 
z pracy — demokracji tutaj nie ma żadnej. A wysokie bezrobocie może stano-
wić spore osobiste ryzyko. Sytuacja tych pracowników wraz z bankructwem 
znacząco się pogarsza. Czy jest to podobnie problematyczna moralnie od-
powiedzialność zbiorowa? Dodajmy do tego taką okoliczność, że albo sami 



122 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

w tej firmie pracujemy, albo pracują w niej nasi bliscy. Czy moralną postawą 
będzie ukrywać informacje o skandalicznym zatruwaniu środowiska, czy też 
raczej ujawnienie tego procederu, mimo osobistej niedogodności? Starać się 
o „sankcje” na taką firmę czy zachować się lojalnie względem pracodawcy lub 
bliskich? Przykład ten nie usuwa głównej trudności zarzutu, choć wydaje się, 
że nieco kalibruje jego proporcje i podkreśla wagę kierunku przypisywania 
odpowiedzialności.

Kto was uczynił policją światową? — problem prawowitej władzy

Sankcje są ingerencją w wewnętrzne sprawy danego państwa i mogą być po-
strzegane jako akt nieprzyjazny lub wrogi, a wręcz jako akt agresji (w przy-
padku globalnych sankcji niektórzy mówią nawet o takim samym moralnym 
statusie co oblężenie lub bombardowanie dywanowe)31. Taki akt agresji do-
maga się usprawiedliwienia. Jednym z rozpowszechnionych sposobów moral-
nego usprawiedliwiania sankcji jest posługiwanie się kryteriami teorii wojny 
sprawiedliwej (prawowita władza, sprawiedliwa przyczyna, słuszna intencja, 
proporcjonalność, ostateczność oraz prawdopodobieństwo powodzenia). 
Szczególnie kryteria prawowitej władzy i słusznej intencji podnoszone są dla 
wykazywania niemoralności sankcji międzynarodowych. Względem wpro-
wadzających sankcje wysuwany jest zarzut, że nikt ich nie ustanawiał policją 
światową, by mogli wprowadzać porządek na cudzym podwórku.

Po pierwsze, wbrew pozorom sankcje są przede wszystkim wiążącym 
ograniczeniem dla podmiotów podlegających pod jurysdykcję nakładają-
cych sankcje, a  jedynie pośrednio dotykają adresatów sankcji. Bo wszelkie 

31	 Radykalny przykład takiego ujęcia zob. M. Karuka, Hunger politics: Sanctions as siege warfare, 
w: Sanctions as war: Anti-imperialist perspectives on American geo-economic strategy, eds. S. Davis, 
I. Ness, Leiden–Boston 2022, s. 51–62. W całym tomie na różne sposoby ten pomysł jest forso-
wany — choć jest to lektura jakby napisana w rosyjskim MSZ i adresowana do czytelników już 
przekonanych, niewymagających argumentacji. W podobnym, choć łagodniejszym tonie: L. Jo-
nes, Societies under siege: Exploring how international economic sanctions (do not) work, Oxford 2015. 
Również w  poważniejszych publikacjach pojawia się ten sam zarzut: zob. np. G. C. Hufbauer, 
E. Jung, Economic sanctions in the twenty-first century, w: Research handbook, s. 28; H. Köchler, Ethi-
sche Aspekte; J. Gordon, A peaceful, silent, deadly remedy.



123 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

ograniczenia ekonomiczne mają w ogóle szansę na realizację, jeśli są podmio-
ty, które są skłonne poddać się tym ograniczeniom. Zazwyczaj zatem pod-
mioty ograniczające swą działalność stosują się do zakazów własnej władzy 
państwowej — niezależnie od tego, czy sankcje nakłada właśnie to państwo, 
czy organizacja międzynarodowa, której zakazy respektowane są w danym 
państwie.

Po drugie, odebranie jakiemuś narodowi prawa do samostanowienia z mo-
ralnego punktu widzenia może być traktowane jako ekwiwalent agresywnej, 
niesprawiedliwej wojny. Tak na przykład Albert Pierce pisze o sankcjach na 
Haiti w wyniku obalenia przez juntę wojskową w 1991 roku demokratycznie 
wybranego prezydenta: nałożone potem sankcje przez Organizację Państw 
Ameryki, USA i UN były moralnym ekwiwalentem obronnej, sprawiedliwej 
wojny wypowiedzianej przez osoby trzecie w imieniu państwa niezdolnego 
do obrony samego siebie przed tą agresją32. Skoro w prawie międzynarodo-
wym zadomowiła się doktryna o  legalności wojny narodowowyzwoleńczej 
oraz o przyrodzonym prawie do samoobrony indywidualnej i zbiorowej33, to 
a fortiori dopuszczalne jest, a prawdopodobnie moralnie preferowalne, podej-
mowanie środków mniej drastycznych niż wojna, by bronić się przed obcymi 
wpływami faktycznie odbierającymi samostanowienie.

Po trzecie, argument ten czerpie z kryteriów podejmowania wojny, pod-
czas gdy sankcje wprowadzane są właśnie po to, by podnieść koszt dla dzia-
łań bezprawnych i krzywdzących, ale uniknąć wojny34. Stosowanie środków 
militarnych czy działań wojennych domaga się respektowania surowych 
kryteriów wyliczonych w teorii wojny sprawiedliwej, stosowanie zaś sankcji 
ekonomicznych domaga się innych kryteriów, po części podobnych, po części 
odrębnych. Szereg zasad teorii wojny sprawiedliwej nie znajduje zastosowania 

32	 Zob. A. C. Pierce, Just war principles, s. 103. Pierce krytycznie odnosi się do tych sankcji, ponieważ 
nieuwzględniono w wystarczającym stopniu, kogo one rzeczywiście dotkną — w rezultacie najbar-
dziej ucierpieli niewinni i bezbronni, podczas gdy winni wręcz się na tym wzbogacili. Autor uważa, 
że doszło do „odwróconej dyskryminacji” (reverse discrimination). Bardziej pozytywnie natomiast 
patrzy na sankcje wybiórcze.

33	 Por. J. Białocerkiewicz, Sankcje Organizacji Narodów Zjednoczonych, w: Organizacja Narodów Zjed-
noczonych. Bilans i perspektywy, red. J. Symonides, Warszawa 2006, s. 131.

34	 Por. D. Christiansen, G. F. Powers, Economic sanctions and just war doctrine, w: Economic sanctions: 
Panacea or peacebuilding?, eds. D. Cortright, G. A. Lopez, Oxford 1995, s. 97–117.



124 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

w przypadku sankcji, analogie zaś z wojną wydają się zbyt odległe i nieco nacią-
gane, by na nich opierać wiążący wniosek. Dla przykładu, zasada prawowitej 
władzy stosowana jest nawet do prywatnego bojkotu konsumenckiego, bo ten 
przypomina sankcje, a te — wojnę. Powstaje z tego wniosek, że prywatnego 
bojkotu nie da się moralnie usprawiedliwić, bo brakuje prawowitej władzy35. 
Ujawnia się tu wielka słabość takiego rozumowania: bierze się warunki wojny 
sprawiedliwej i przykłada do czegoś, co ma być środkiem do uniknięcia wojny. 
A zarazem traci się z oczu zestaw narzędzi myślowych dla moralnej analizy 
zachowań występujących poza wojną.

Kluczowa w tym kontekście wydaje się raczej potrzeba unikania współ-
sprawstwa w  złu czy współdziałania ze złem. Noam Zohar zaproponował 
ujęcie takiej postawy za pomocą teorii czystych rąk36. Czerpiąc obficie ze 
średniowiecznych żydowskich tradycji teologicznych, szczególnie z myśli Ma-
imonidesa i Nachmanidesa, podkreślał on, że celem sankcji jest nie tyle zmia-
na postępowania danego państwa ani karanie go, co raczej potrzeba unikania 
współsprawstwa w  złu, czyli potrzeba zachowania czystych rąk, by je móc 
wznosić do Boga w modlitwie. Sankcje jawią się wówczas nie tyle jako opcja, 
co jako obowiązek, jeśli nastąpią odpowiednie okoliczności. Wtedy nie sankcje 
domagają się usprawiedliwienia czy uzasadnienia, tylko ich brak, zaniechanie 
lub zaniedbanie ich wprowadzenia. Teoria czystych rąk Zohara przebiła się 
do mainstreamu etyki sankcji37, choć Zohar przedstawił zaledwie zalążek tej 
teorii w krótkim artykule. Dobrze jest pamiętać, że religijno-duchowe pod-
stawy teorii czystych rąk w  praktyce prowadziły do traktowania w  gruncie 
rzeczy nieludzkiego, przesadnej stygmatyzacji i pogardy (np. względem biblij-
nych Samarytan, trędowatych, kobiet miesiączkujących itd.). O wiele lepiej 
opracowane są inne teoretyczne podstawy dla podobnego ujęcia, również 

35	 Por. E. Ellis, The ethics of economic sanctions: Why just war theory is not the answer, s. 423.
36	 Zob. N. Zohar, Boycott, crime and sin: Ethical and Talmudic responses to injustice abroad, „Ethics 

and International Affairs” 7 (1993), s. 39–53. Wcześniej w podobnym duchu, ale odwoływując się 
do myśli mennonitów, argumentował Eric H. Beversluis. Zob. E. H. Beversluis, On shunning unde-
sirable regimes: Ethics and economic sanctions, „Public Affairs Quarterly” 3 (1989), s. 15–25.

37	 Pisze o niej: E. Ellis, The ethics of economic sanctions, w: Internet encyclopedia of philosophy, https://
iep.utm.edu/ethics-of-economic-sanctions/ (4.04.2025).

https://iep.utm.edu/ethics-of-economic-sanctions/
https://iep.utm.edu/ethics-of-economic-sanctions/


125 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

z korzeniami w średniowieczu, które jednakże są skuteczniej uzbrojone przed 
przesadą i nadużyciami za sprawą wyeksponowania roli prawa naturalnego.

Po czwarte, kryteria wojny sprawiedliwej są wypaczonym narzędziem 
myślowym, jeśli pomija się bardziej podstawowe ramy ich funkcjonowa-
nia — a  tak właśnie zwykle jest w  opracowaniach etyki sankcji. Kluczowe 
dla tych kryteriów, a wręcz źródłowe, są prawo naturalne oraz właściwa dla 
teorii cnoty troska o sprawiedliwość i dobro wspólne. W tych ramach każdy 
człowiek, kimkolwiek jest — nawet bez jasno spisanych norm prawnych — ma 
po prostu obowiązek zareagować, jeśli ma taką rozumną możliwość, gdy jest 
świadkiem rażącej niesprawiedliwości. Mamy ogólnoludzki, moralny obo-
wiązek tak kształtować nasze relacje, by nie zamykać oczu na niesprawied-
liwość, a tym bardziej nie współdziałać w wyrządzaniu krzywdy i nie nagra-
dzać krzywdzicieli. Najbardziej rozumną rzeczą jest postępowanie uczciwe 
i sprawiedliwe, nawet jeśli nas to będzie w krótkiej czy średniej perspektywie 
coś kosztować. I takiego uczciwego i sprawiedliwego postępowania możemy 
i powinniśmy się domagać od innych, prosząc o odpowiednią reakcję lub pub-
licznie napiętnowując jej brak. Biorąc pod uwagę głębiej czy szerzej rozumia-
ne dobro własne i dobro wspólne, takie uczciwe i sprawiedliwe postępowanie 
jest nie tylko szlachetne, ale i dla wszystkich opłacalne.

Wyobraź sobie, na przykład, że nabierasz pewności (dociera do ciebie 
wiarygodna informacja lub jesteś przypadkowym świadkiem), że mężczyzna 
w sąsiednim domu regularnie gwałci swoją ośmioletnią pasierbicę. Nawet jeśli 
nie znasz miejscowego prawa, które może nakładać na ciebie obowiązek poin-
formowania odpowiednich władz, nie możesz tak po prostu tego zignorować, 
nie reagować i zachowywać się w stosunku do tego sąsiada tak, jakby nic się 
nie stało. Normalną, rozumną reakcją jest podjęcie jakichś działań w celu ura-
towania ofiary i ukarania sprawcy. Nie można tutaj sobie mydlić oczu, że to 
tylko odmienność kulturowa albo odmienna moralność, albo czyjaś prywat-
na sprawa, a ja nie jestem policjantem. Nie można uciszyć sumienia retoryką 
miłosierdzia ani sloganem „nie można oceniać”, bo to wszystko będzie tylko 
zasłoną dla zwykłego tchórzostwa i zaniedbania. Zdecydowanie negatywna 
reakcja na niesprawiedliwość nie musi automatycznie sprawić, że postawa 
krzywdziciela się zmieni i w przyszłości już nigdy nikogo nie skrzywdzi. Na-
wet ukaranie krzywdziciela na jakiś czas więzieniem nie musi automatycznie 



126 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

spowodować jego przemiany. Nie ma tu mechanizmu i nie należy go ocze-
kiwać, bo mamy do czynienia z człowiekiem. Nie oznacza to, że negatywne 
reakcje, kary i więzienia są niepotrzebne.

Podobnie jest z nakładaniem sankcji. Przy zachowaniu odpowiedniej in-
tencji i szeregu innych warunków mogą one być naturalną i rozumną reakcją 
moralną na sytuację wielkiej krzywdy, być wstawieniem się za ofiarą oraz 
gestem solidarności z  nią. Tworzą one sygnał, że nie akceptujemy rażącej 
systemowej niesprawiedliwości, próbujemy uratować ofiary i powstrzymać 
lub ewentualnie ukarać krzywdzicieli. Sankcje mogą być też wyrazem troski 
o  lokalne lub globalne dobro wspólne, bo dają do zrozumienia wszystkim 
innym potencjalnym krzywdzicielom, że podobne postępowanie spotka się 
z reakcją.

Nadużycia, brak konsekwencji, zdrada

Sankcje międzynarodowe oczywiście mogą być nadużywane, czyli z różnych 
powodów zastosowane niesprawiedliwie, na przykład na podstawie błędu 
w  rozpoznaniu sytuacji lub zakusów imperialnych sił zewnętrznych. Błąd 
w rozpoznaniu sytuacji może zostać wykreowany przez nieuczciwych, a wpły-
wowych przeciwników politycznych. Wtedy takie sankcje mogą być podyk-
towane sporami ideologicznymi lub politycznymi, które z etycznego punktu 
widzenia powinny mieścić się w ramach dopuszczalnej dyskusji społeczeństw 
demokratycznych, a nie być przedmiotem zewnętrznego nacisku ze strony 
silniejszych państw. Wątpliwości te jednakże nie wydają się dotyczyć reżimu 
Białorusi z powodu długotrwałego, notorycznego, jaskrawego i bardzo dobrze 
udokumentowanego charakteru nadużyć. Zarzut zaś zakusów imperialnych 
sił zewnętrznych może być tu zasadnie wysunięty tylko względem Rosji, która 
z jednej strony chyba najczęściej i najgłośniej ze wszystkich państw sprzeciwia 
się wprowadzaniu sankcji międzynarodowych, określając je jako niemoralne, 
a z drugiej strony umożliwia, sprawia i konserwuje napiętnowane przez sank-
cje nadużycia i krzywdy.

Modną strategią argumentacyjną przeciwników sankcji jest wskazywanie 
braku konsekwencji w aplikowaniu sankcji: oto są kraje, które dopuszczają się 



127 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

takich samych albo jeszcze gorszych nadużyć, ale brakuje medialnego obu-
rzenia i sprawczości polityków czy urzędników, by wprowadzać jakiekolwiek 
sankcje. Łatwo zrobić z tego zarzut: jeśli jakaś zasada nie jest aplikowana do 
wszystkich wypadków, nie powinna być stosowana do żadnego. Jednakże brak 
aplikowania danej zasady w danym wypadku nie może być sam w sobie racją 
za odrzuceniem tej zasady. Może to być po prostu przykład zaniedbania albo 
niedopuszczalnej interesowności, korupcji czy innych ograniczeń polityków 
i urzędników. Zasada zaś, norma, reguła czy prawo może pozostawać czymś 
dobrym, pomocnym, użytecznym i wartym wprowadzenia czy respektowania.

Wypada tu dotknąć najbardziej nośnego medialnie argumentu zdrady 
ojczyzny. W tę strunę zazwyczaj uderzają politycy i propagandyści reżimów 
autorytarnych, by zdezawuować wysiłki swych oponentów. Argument zdrady 
ojczyzny bywa lekceważony w rozważaniach etyków, jako że łatwo go skoja-
rzyć z jakąś formą myślenia plemiennego. Dzięki akademickiej formacji etycy 
dysponują zazwyczaj poręcznym narzędziem myślowym pozwalającym na 
beznamiętne odrzucenie takich zarzutów. Myślenie plemienne bowiem jest 
niemal paradygmatycznym przykładem myślenia pozamoralnego, podawane-
go we wstępach do etyki jako przykład czynnika wykrzywiającego racjonalne 
ważenie argumentów i  wartości moralnych. Lecz nie wszyscy przeszli taką 
formację, a nawet jeśli, trudno zgodzić się, że myślenie moralne można tak 
elegancko oddzielić od pozamoralnego. Innymi słowy, dla wielu ludzi, być 
może dla większości ludzi na świecie, temat zdrady własnej ojczyzny czy in-
nego odpowiednika plemienia należy zdecydowanie do obszaru moralności. 
A jeśli jakaś etyka akademicka temu przeczy, to raczej znak, że na którymś 
etapie rozwoju tej etyki coś poszło źle.

Wbrew pozorom, choć wykrzywiany i  perwersyjnie wykorzystywany, 
argument ten ma doniosłe znaczenie moralne, bo dotyka fundamentalnego 
wyczucia tego, co dobre i złe, dopuszczalne i niedopuszczalne, słuszne i nie-
słuszne. Plemienność to część ludzkiej natury, której nie da się tak po prostu 
wziąć w nawias jako nieważnej w rozważaniach etycznych.

Względem argumentu zdrady ojczyzny w  wypadku starań o  sankcje na 
własny kraj warto zastosować analogię procedury medycznej. Oto ukochana 
małżonka wyraźnie zaczyna chorować. Po badaniach okazuje się, że ma nowo-
twór złośliwy. Można zastosować chemioterapię, która niesie za sobą ryzyko 



128 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

niepowodzeń, wielu niepożądanych skutków ubocznych, nieznośnego bólu, 
wypadania włosów, niemożności normalnego funkcjonowania przez długi 
czas, a nawet śmierci. Chemioterapia niesie za sobą również szansę na po-
konanie nowotworu i powrót do zdrowia. Czy starać się o chemioterapię dla 
ukochanej małżonki? Oczywiście — i to mimo tego, że to nie ja za nią przyjmę 
chemioterapię i to nie ja będę znosił wszystkie niedogodności oraz ryzyko, 
tylko ona. Analogia ta nie usuwa zupełnie moralnej wątpliwości, choć rysuje 
perspektywę, dzięki której przywołany argument przestaje być zaporowy.

Często pojawia się argument, że wśród dostępnych opcji reakcji między-
narodowej wobec zaistniałej wielkiej niesprawiedliwości lub bodaj wielkiego, 
bezpośredniego ryzyka jej zaistnienia — czyli sankcje ekonomiczne, zbrojna 
interwencja i brak reakcji (cisza lub jej ekwiwalent, czyli wyłącznie dyploma-
tyczna krytyka, słowne napomnienia i marszczenie brwi) — jedynie sankcje są 
akceptowalne dla najszerszych rzesz opinii publicznej i elit rządzących. Ten 
argument, choć prosty i schematyczny, wydaje się dobrze ujmować specyfikę 
naszych czasów, a zarazem wskazywać kierunek działania.

Zakończenie

Białoruś stała się krajem autorytarnym już w 1996 roku i takim pozostała, z róż-
nymi falami natężenia represji; Wenezuela zaś dopiero w 2017 roku. W obu 
wypadkach jednak od samego początku odwoływano się do bezprawnych 
metod pacyfikacji społeczeństwa, takich jak arbitralne aresztowania, tortury 
i zabójstwa. Od 2017 roku w Wenezueli, a od 2020 roku na Białorusi, represje 
się nasilają, a obszar wolności, już na poprzednich etapach dość wąski, za-
węża się jeszcze bardziej. W obu wypadkach państwa zachodnie zastosowały 
serie sankcji. Ponieważ nie doprowadziły one do zamierzonych zmian, rodzą 
się między innymi moralne dylematy, czy sankcje są uzasadnione i czy mają 
być utrzymane albo zwiększane w  przyszłości. Niniejsze opracowanie nie 
rozwiewa wszystkich wątpliwości, a jedynie częściowo zmniejsza siłę przeko-
nywania najbardziej rozpowszechnionych moralnych argumentów przeciwko 
sankcjom. Nie zajmowaliśmy się innymi racjami, które w konkretnej sytuacji 
trzeba wziąć pod uwagę i które mogą przeważyć szalę przeciwko stosowaniu 



129 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

sankcji. Naszym celem było tylko utemperowanie zbyt mocnych ogólnych 
wniosków wyciąganych z argumentów moralnych. Powyższe rozważania po-
zwalają na sformułowanie kilku wniosków.

1.	 Sankcje są narzędziem kształtowania relacji międzynarodowych, które 
trudno uznać za same w sobie moralnie złe — ich użycie natomiast może 
być moralnie dobre albo złe.

2.	 Sankcje nie muszą być mechanizmem powodowania zmian systemo-
wych wewnątrz kraju będącego ich adresatem. Oprócz funkcji przymu-
szania mogą spełniać funkcję powstrzymywania albo sygnalizowania. 
Mogą być też ukierunkowane na to, aby zło systemowe nie pozostało 
bezkarne i aby konsekwencje za utrzymywanie tego zła były namacalne. 
Wprowadzenie sankcji daje większą szansę na zmianę niż brak reakcji 
lub reakcje niedostatecznie poważne.

3.	 Sankcje sprawiają, że fałszerstwa wyborcze lub represje stają się bardziej 
kosztowne niż przy braku sankcji. Dodatkowe koszty niekoniecznie po-
wodują zmiany postępowania, niemniej jednak funkcjonują jako trwały 
bodziec negatywny. Obecność takiego bodźca sprawia, że rewizja postę-
powania jest bardziej prawdopodobna niż w wypadku jego braku.

4.	 Sankcje mogą pogarszać sytuację ogółu społeczeństwa i musi to stano-
wić szczególną moralną troskę na etapie planowania polityki sankcyjnej, 
by takiej konsekwencji jak najmocniej unikać. Problem potencjalnego 
pogorszenia sytuacji w społeczeństwie musi być jednak równoważony 
dostrzeganiem takiej prawidłowości, że zyski z nieskrępowanej sankcja-
mi ekonomii reżimów autorytarnych rzadko są inwestowane w podno-
szenie dobrobytu społeczeństwa. W najlepszym wypadku część z nich 
służy doraźnym zapomogom socjalnym dla podniesienia reputacji rzą-
dzących; w gorszym wypadku służą bogaceniu się otoczenia rządzących 
i rozbudowaniu służb bezpieczeństwa.

Artykuł powstał w ramach projektu „Autorytaryzm zagrożony. Białoruski system poli-
tyczny po wyborach 2020 roku w perspektywie porównawczej”, który był realizowany 
w Instytucie Filozofii i Socjologii Polskiej Akademii Nauk przy wsparciu finansowym 
Narodowego Centrum Badań i Rozwoju w ramach programu „Solidarni z naukowcami”.



130 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

Bibliografia

Allen S. H., The determinants of economic sanctions success and failure, „International 
Interactions” 31 (2005), s. 117–138.

Amstutz M., International ethics: concepts, theories, and cases in global politics, Lanham 
2018.

Askari H. G., Forrer J., Teegen H., Yang J., Economic sanctions: Examining their philosop-
hy and efficacy, Westport 2003.

Beversluis E. H., On shunning undesirable regimes: Ethics and economic sanctions, „Public 
Affairs Quarterly” 3 (1989), s. 15–25.

Białocerkiewicz J., Sankcje Organizacji Narodów Zjednoczonych, w: Organizacja Na-
rodów Zjednoczonych. Bilans i  perspektywy, red. J. Symonides, Warszawa 2006, 
s. 127–160.

Carisch E., Rickard-Martin L., Meister R. S., The evolution of UN sanctions from a tool 
of warfare to a tool of peace, security and human rights, Cham 2017.

Chesterman S., Pouligny B., Are sanctions meant to work? The politics of creating and 
implementing sanctions through the United Nations, „Global Governance” 9 (2003), 
s. 503–518.

Christiansen D., Powers G. F., Economic sanctions and just war doctrine, w: Economic 
sanctions: Panacea or peacebuilding?, eds. D. Cortright, G. A. Lopez, Oxford 1995, 
s. 97–117.

Cortright D., Lopez G. A., Smart sanctions: Targeting economic statecraft, New York 
2002.

Donnelly J., The ethics of realism, w: Oxford handbook of international relations, eds. 
C. Reus-Smit, D. Snidal, New York 2008, s. 150–162.

Early B. R., Busted sanctions: Explaining why economic sanctions fail, Stanford 2015.
Ellis E., The ethics of economic sanctions: Why just war theory is not the answer, „Res Pub-

lica” 27 (2021) issue 3, s. 409–426, https://doi.org/10.1007/s11158-020-09483-z.
Ellis E., The ethics of economic sanctions, w: Internet encyclopedia of philosophy, https://

iep.utm.edu/ethics-of-economic-sanctions/ (4.04.2025).
Gordon J., A peaceful, silent, deadly remedy: The ethics of economic sanctions, „Ethics and 

International Affairs” 13 (1999), s. 123–142.
Gordon J., Invisible war: The United States and Iraq sanctions, Cambridge 2010.

https://iep.utm.edu/ethics-of-economic-sanctions/
https://iep.utm.edu/ethics-of-economic-sanctions/


131 Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj...

Hayden P., Introduction, w: The Ashgate research companion to ethics and international 
relations, ed. P. Hayden, Burlington 2009, s. 1–10.

Hayden P., Cosmopolitanism past and present, w: The Ashgate research companion to 
ethics and international relations, ed. P. Hayden, Burlington 2009, s. 43–62.

Hufbauer G. C., Schott J. J., Elliott K. A., Oegg B., Economic sanctions reconsidered, 
Washington 2007.

Hufbauer G. C., Jung E., Economic sanctions in the twenty-first century, w: Research hand-
book on economic sanctions, ed. P. A. G. van Bergeijk, Cheltenham 2021, s. 26–43.

Jones L., Societies under siege: Exploring how international economic sanctions (do not) 
work, Oxford 2015.

Karuka M., Hunger politics: Sanctions as siege warfare, w: Sanctions as war: Anti-impe-
rialist perspectives on American geo-economic strategy, eds. S. Davis, I. Ness, Leiden–
Boston 2022, s. 51–62.

Köchler H., Ethische Aspekte der Sanktionen im Völkerrecht. Die Praxis der Sanktionspo-
litik und die Menschenrechte, Vienna 1994.

Lopez G. A., In defense of smart sanctions: A response to Joy Gordon, „Ethics & Interna-
tional Affairs” 26 (2012), s. 135–146.

Mallard G., Sun J., International law, security, and sanctions: A decolonial perspective on 
the transnational legal order of sanctions, „Annual Review of Law and Social Science” 
20 (2024), s. 97–116.

Nye J. S., Jr., The future of power, New York 2011.
Pattison J., The morality of sanctions, „Social Philosophy and Policy” 32 (2015) issue 1, 

s. 192–215, https://doi.org/10.1017/S0265052515000138.
Pattison J., Mapping the responsibilities to protect: A typology of international duties, „Glo-

bal Responsibility to Protect” 7 (2015), s. 190–210.
Peksen D., Economic sanctions and political stability and violence in target countries, 

w: Research handbook on economic sanctions, ed. P. A. G. van Bergeijk, Cheltenham 
2021, s. 187–201.

Peksen D., Political effectiveness, negative externalities, and the ethics of economic sanc
tions, „Ethics & International Affairs” 33 (2019), s. 279–289.

Pierce A. C., Just war principles and economic sanctions, „Ethics and International Af-
fairs” 10 (1996), s. 99–113.

Rosenthal J. H., Economic sanctions, w: The international encyclopedia of ethics, ed. 
H. LaFollette, Chichester 2013, s. 1546–1552.

https://doi.org/10.1017/S0265052515000138


132 Piotr Lichacz, Piotr Rudkouski

Slomp G., The origins of realism revisited, w: The Ashgate research companion to ethics and 
international relations, ed. P. Hayden, Burlington 2009, s. 13–26.

Targeted sanctions: The impacts and effectiveness of United Nations actions, eds. T. J. Bier-
steker, S. E. Eckert, M. Tourinho, Cambridge 2016.

Weisbrot M., Sachs J., Economic sanctions as collective punishment: The case of Venezue-
la, Center for Economic and Policy Research, 2019, https://cepr.net/publications/
economic-sanctions-as-collective-punishment-the-case-of-venezuela/ (4.04.2025).

Williams A., Liberalism, w: The Ashgate research companion to ethics and international 
relations, ed. P. Hayden, Burlington 2009, s. 27–41.

Whang T., Playing to the home crowd? Symbolic use of economic sanctions in the United 
States, „International Studies Quarterly” 55 (2011), s. 787–801.

Wohlforth W. C., Realism, w: Oxford handbook of international relations, eds. C. Reus-
-Smit, D. Snidal, New York 2008, s. 131–149.

Zohar N., Boycott, crime and sin: Ethical and Talmudic responses to injustice abroad, 
„Ethics and International Affairs” 7 (1993), s. 39–53.

https://cepr.net/publications/economic-sanctions-as-collective-punishment-the-case-of-venezuela/
https://cepr.net/publications/economic-sanctions-as-collective-punishment-the-case-of-venezuela/


Marek Łagosz
	K  https://orcid.org/0000-0001-8502-4922

   marek.lagosz@uwr.edu.pl

Uniwersytet Wrocławski
	� https://ror.org/00yae6e25

Dobro a sens ostateczny
	' https://doi.org/10.15633/lie.31206

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 133–156

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

https://ror.org/00yae6e25


134 Marek Łagosz

Abstrakt

Dobro a sens ostateczny

W pracy tej poddaję namysłowi zagadnienie związku pytania o sensowność bytu jako takiego oraz 
ludzkiej egzystencji z kategorią dobra — zarówno w jej etycznej, jak i ontologicznej (metafizycznej) 
interpretacji. Wyróżnioną płaszczyzną rozważań jest tutaj ontoteologia chrześcijańska (katolicka). 
Szczegółowymi zaś punktami odniesienia są: opozycja dobra i zła, zagadnienie relacji kategorii dobra 
i miłości (w tym krytyka koncepcji moralności „miłości do najdalszych” Nicolaia Hartmanna). Moty-
wem zaś spajającym prowadzone tu rozważania jest przeświadczenie-teza o  autoteliczności i  od-
wieczności dobra jako najwyższej wartości. Ontyczną zaś podstawą tego rozpoznania byłaby abso-
lutna wola Boga, który odwiecznie chce swego istnienia i uznaje je za dobre. Tak przynajmniej zakłada 
się w perspektywie teistycznej. Artykuł ten ma charakter systematycznej refleksji autorskiej i jako taki 
nie jest historycznofilozoficznym przeglądem postawionego zagadnienia. Jeśli chodzi o — z koniecz-
ności wybiórczą — literaturę przedmiotu, to koncentruję się tu głównie na źródłach współczesnych; 
stosunkowo liczne są także odniesienia do myśli Georga Wilhelma Friedricha Hegla.

Słowa kluczowe: sens, zło, dobro, miłość, Bóg



135 Dobro a sens ostateczny

Abstract

Good and ultimate meaning

This paper undertakes a reflection on the relationship between the question of the meaningfulness of 
being as such and human existence, and the category of the good—both in its ethical and ontological 
(metaphysical) dimensions. The primary framework of analysis is Christian (Catholic) ontotheology. 
Specific points of reference include the opposition between good and evil, as well as the question of 
the relationship between the categories of good and love, including a critique of Nicolai Hartmann’s 
concept of morality as “love for the most distant.” The unifying motif of this investigation is the thesis 
of the autotelicity and eternality of the good as the highest value. The ontic foundation of this claim 
is conceived as the absolute will of God, who eternally wills His own existence and regards it as 
good—a perspective assumed within theistic thought. This article represents a systematic, authorial 
reflection and, as such, does not constitute a historical-philosophical survey of the issue. With respect 
to the necessarily selective literature, the focus is primarily on contemporary sources, with relatively 
frequent references to the thought of Georg Wilhelm Friedrich Hegel.

Keywords: sense, evil, good, love, God



136 Marek Łagosz

Jeśli w odniesieniu do bytu, do wszystkiego, co jest — tak w postaci poszcze-
gólnych przedmiotów istniejących, jak i w  totalności tych ostatnich — uży-
wamy kategorii sensu, to rozważamy byt z punktu widzenia podmiotowości 
(świadomości, ducha), czyli z punktu widzenia tej szczególnej postaci bytu, 
która jest nie tylko bytem w sobie, ale i — dla siebie, to znaczy wyposażona 
jest w samoświadomą rozumność1 pozwalającą (czy wręcz przymuszającą) 
do stawiania pytania o celowość jej istnienia w obrębie wszechświata. Inaczej 
jeszcze: ontologia pytająca o sens bytu in toto musi zaczynać od szczegółowe-
go jej działu, jakim jest antropologia filozoficzna, albo — jak to jest w ujęciu 
Martina Heideggera — musi być w pierwszym rzędzie „ontologią fundamen-
talną”, tj. refleksją, „której tematem jest ontologiczno-ontycznie wyróżniony 
byt, jestestwo”2. To właśnie jestestwo (Dasein) — na mocy swojej natury — za-
pytuje się o sens bycia i bytu. To zaś, że pytanie o sens, jakie stawia sobie 
człowiek, jest na wskroś natury ontologicznej, można wnosić z następującej 
konstatacji Gottfrieda Wilhelma Leibniza z Nowych rozważań: „ponieważ je-
steśmy bytami, byt jest nam wrodzony, a poznanie bytu zawarte jest w naszym 
poznaniu nas samych”3.

Ponieważ każda próba odnalezienia sensu-celu bytu odnosi się do człowie-
ka4, podejmując ją, siłą rzeczy wkraczamy na obszar etyki (szerzej: aksjolo-
gii), gdzie powszechnym celem jest dobro, a ludzkim zobowiązaniem wobec 
niego — odpowiedzialność za drugiego człowieka. Wszechświat zaś — jako 
siedlisko ludzkich intencji i czynów, których celem jest właśnie dobro — ma 
sens, gdyż służy dobru; dostarcza człowiekowi zestawu środków do jego rea-
lizacji5. Inaczej jeszcze: sensem życia człowieka jest czynić dobro6, a sensem 
wszechświata — być środowiskiem, w którym — mimo różnych naturalnych 

1	 Jeśli te dwa ostatnie wyrażenia nie są zwykłym pleonazmem.
2	 M. Heidegger, Bycie i czas, tłum. B. Baran, Warszawa 1994, s. 53.
3	 Cytuję za: B. Paź, Filium cognitionis. Przemiany nowożytnej metafizyki w ontologię od Suareza do 

Kanta, Warszawa 2019, s. 378.
4	 Abstrahuję tu na razie od kwestii istnienia innych niż człowiek natur rozumnych. Gdyby zaś jedy-

ną naturą rozumną był sam Bóg, kwestia sensowności w ogóle by nie istniała — istniałby SENS.
5	 Tak jest w przypadku dobrej woli; w przypadku zaś złej — dostarcza środków do realizacji zła.
6	 Dlaczego akurat dobro moralne ma być celem zasadniczym ludzkiego istnienia, a  zara-

zem — jako taki cel — określać sens pozaludzkiego wszechświata? Chyba nie znam dobrej odpo-
wiedzi na to pytanie. Może jest to najtrwalsze dobro duchowe, jakie człowiek może pozyskać. 



137 Dobro a sens ostateczny

przeszkód (od kondycji psychofizycznej człowieka poczynając, a na szeroko 
rozumianym oporze materii kończąc) — staje się to zasadniczo możliwe7. Dla-
tego należy zgodzić się z Goutierre’em, który pisze: „Ostateczne przeznacze-
nie człowieka stawia nas zatem wobec poszukiwania ostatecznej i radykalnej 
prawdy etycznej”8. Albo jak wyraża rzecz Lévinas: „Prawda jako poszanowa-
nie bytu — oto sens prawdy metafizycznej”9. Sama prawda spekulatywna, 
prawda czysto teoretyczna nie wystarcza, gdyż zostawia człowieka z wiedzą, 
lecz bez praktycznego (aksjologicznego) drogowskazu10.

Metafizyczne uzasadnienie dobra: 
pozytywność a negatywność
Prawda etyczna oraz jej realny korelat — dobro moralne, w zasadniczym sensie 
zależą od metafizyki, jaka leży u podstaw naszych przekonań praktycznych. 
Zła metafizyka psuje człowieka, gdyż ugruntowuje drogę do złej praktyki. By 
jednak skonkretyzować, o co mi chodzi, podam przykład metafizyki rozwija-
nej przez Quentina Meillassoux, który proponuje wizję bytu „faktualnego”: 
zupełnie chaotycznego, zdesubstancjalizowanego i pozbawionego wszelkiej 
prawidłowości (odrzucenie ontologicznej zasady racji)11. Jedynym kryterium 
ograniczającym możliwość całkowicie dowolnego pojawiania się nowych 

A może — negatywnie biorąc — na jego wagę wskazuje sumienie, które, jeśli tylko pozostaje nie-
czyste, nie pozwala nam cieszyć się w pełni żadnymi innymi dobrami, jakie są w naszym zasięgu.

7	 Aby określić kogoś jako złego, wystarczy sama jego zła intencja, lecz aby uznać kogoś za dobrego, 
do jego dobrej intencji musi dołączyć się także usilna wola i próba realizacji powziętego dobrego 
zamiaru, a ta z kolei zakłada możliwość tej realizacji.

8	 M.-D. Goutierre, Człowiek w obliczu własnej śmierci. Absurd czy zbawienie?, tłum. A. Kuryś, Kraków 
2001, s. 100. Szczególną zaś pozycję idei dobra w filozofii Platona Andrzej Niemczuk uzasadnia tak: 
„Najprawdopodobniej prymat dobra nad bytem wynikał u Platona stąd, że wobec bytu formułował 
on pytania celowościowe — pytał: po co cały byt zaistniał?” (A. Niemczuk, Stosunek wartości do 
bytu. Dociekania metafizyczne, Lublin 2005, s. 24).

9	 E. Lévinas, Całość i nieskończoność. Esej o zewnętrzności, tłum. M. Kowalska, Warszawa 1998, s. 364.
10	 Wyjąwszy wartości pragmatyczne i utylitarne, jakie realizowane są przez techniczne i technolo-

giczne implikacje wiedzy naukowej.
11	 Wizję będącą w gruncie rzeczy „postnowoczesną” wersją atomizmu logicznego Davida Hume’a: 

„cokolwiek da się odróżnić, to da się rozdzielić”.



138 Marek Łagosz

faktów (zdarzeń) jest u  niego zasada niesprzeczności12. Wyłączając to lo-
giczne ograniczenie, jest to wizja rzeczywistości, w której wszystko się może 
zdarzyć, a stąd już tylko krok do praktycznej konsekwencji — jaką można by 
z takiego stanu rzeczy chcieć wyciągnąć: wszystko jest dozwolone, a nawet da-
lej: wszystko jest bez sensu.

Sens ludzkiego życia tak silnie łączy się z dobrem, że sformułowanie „od-
naleźć sens i dobro” (względnie: „odnaleźć sens w dobru”) należy uznać za 
pleonazm. Jest tak zapewne dlatego, że tylko dobro można uznać za to, co 
pierwotne, samoistne i odwieczne. Zło zaś nie może być pojęte inaczej, jak 
tylko jako wtórne zniekształcenie harmonii i moralnego ładu pierwotnego 
bytu. Dobro może istnieć bez zła, lecz zło bez dobra nie. Jak ujmuje to Ro-
mano Guardini:

Dobro jest kategorią obowiązującą i  uzasadnioną bytowo, zło natomiast jest 
czymś, co nie może pod żadnym warunkiem „być”, z istoty swej bowiem ozna-
cza bezsens. Jeżeli coś jest „biegunem”, z dialektycznej konieczności domaga się 
bieguna przeciwległego; lecz dobro nie jest biegunem i nie domaga się bieguna 
przeciwległego. Dobro jest czymś, co musi istnieć; zło — czymś, co nie może 
istnieć  i — w  sensie metafizycznym — nie potrzebuje istnieć; jest absolutnie 
zbędne13.

„Trzeba — pisze Karl Rahner — przypomnieć tu najpierw prawo, według 
którego zło nie może realizować się inaczej, jak tylko poprzez dobro”14. Jest 
tak dlatego, że zło z definicji jest negacją dobra. Gdyby zaś próbować defi-
niować dobro jako negację zła, to wtedy zło należałoby uznać za pierwotne. 
Nie można jednak tego zrobić, gdyż zło jako negacja czy raczej negatywność 

12	 Q. Meillassoux, Potencjalność i wirtualność, „Kronos: metafizyka, kultura, religia” 2012 nr 1, s. 5–18.
13	 R. Guardini, Koniec czasów nowożytnych. Świat i osoba. Wolność, łaska, los, tłum. Z. Włodkowa, 

M. Turowicz, J. Bronowicz, Kraków 1969, s. 114. Trudno się tu jedynie zgodzić z Guardinim, że zło 
jest „czymś, co nie może istnieć”, gdyż ono istnieje, a próby zaprzeczania realności zła nie są ani 
przekonujące, ani moralnie pożądane — zamiast zaprzeczać realności zła trzeba go identyfikować 
i znosić. Chyba że przez „nie może istnieć” rozumie się tu: nie powinno istnieć, co sugeruje koń-
cówka przytoczonego cytatu, gdzie mówi się właśnie o braku potrzeby zła, o jego zbędności.

14	 K. Rahner, O możliwości wiary dzisiaj, tłum. A. Morawska, Kraków 1965, s. 228.



139 Dobro a sens ostateczny

(nie-dobro, nie-byt, nie-Bóg) zawsze jest wtórne wobec tego co zanegowane 
(dobro, byt, Bóg). Negatywność nie ma symetryczno-realnej pozycji wobec 
pozytywności15. Można powiedzieć, że metafizyka zła jest ontologicznie nie-
możliwa (chociaż werbalnie można ją pewnie uprawiać); niemożliwa w takim 
sensie, że zło — choć realne16 — nigdy nie może wystąpić na pozycji absolutu. 
W ujęciu teologicznym: Bóg, który odwiecznie chce istnienia, chce zarazem 
także dobra — i tylko dobra; w przeciwnym razie przeczyłby swojej doskona-
łości, czego — jak przyjmujemy — nie chce. Dlatego z najszerszej metafizycz-
nej perspektywy (perspektywy ogarniającej cały obszar bytowości) należy 
przyznać rację Johannowi G. Fichtemu, który pisze: „Możliwy jest tylko jeden 
świat, świat całkowicie dobry”17. Nawiązując do Hegla, można to sparafrazo-
wać tak: wszystko, co rzeczywiste, jest dobre. Wprawdzie nie zawsze dobre co 
do aktualnego stanu faktycznego w oczach istot skończonych, lecz co do celu 
i rezultatu ostatecznego w zamyśle Ducha Absolutnego (Boga).

Egzemplifikacją poszukiwania sensu w złu są rozmaite kulty szatana czy 
innych jego (zła) personifikacji. Dlaczego jednak demonizm staje się dla nie-
których drogowskazem? Pragną oni zła, a na to jest tylko jedno wyjaśnienie: 
egoizm, czyli chęć władzy, dominacji i omnipotencji, jaką zwykle przypisu-
jemy Bogu. Ale w demonizmie tkwi zasadnicza sprzeczność praktyczna: ci, 
którzy chcą władzy, mocy i  nieśmiertelności, są zbyt słabi, aby uzyskać to 
z samych siebie; oczekują ich więc od tego, który tak naprawdę nie może nic 
im dać. Szatan sam musi karmić swój egoizm, a zatem może ich co najwyżej 
chytrze wykorzystać, oferując korzyść pozorną. Nie da im nic wartościowego, 
gdyż z definicji (jako że jest on jej negacją) brak mu miłości — jedynej zasady 
szczerego obdarowywania.

W  przeciwieństwie do niemożliwości absolutyzacji zła rzeczywistość 
bezwzględnie dobra jest — jeśli chodzi o jej pojęcie — najzupełniej możliwa. 

15	 W  kontekście poznawczym (a  dokładniej: w  kontekście napięcia wiara–zwątpienie) wtórność 
negacji Paul Tillich wyraża tak: „Wątpi w to, co wie, ale czyni to na podstawie czegoś innego, co 
wie; albowiem nie istnieje żadne «nie» bez poprzedzającego je «tak»” (P. Tillich, Religia biblijna 
a poszukiwanie ostatecznej rzeczywistości, tłum. J. Korpanty, Kraków 2023, s. 86).

16	 I to uprawnia nas jak najbardziej — by wprowadzić taką dystynkcję na użytek obecnego wywo-
du — do uprawiania ontologii zła.

17	 J. G. Fichte, Powołanie człowieka, tłum. A. Zieleńczyk, Kraków 2023, s. 180.



140 Marek Łagosz

Ontologicznie należy ją rozumieć jako nieantagonistyczną, w pełni harmo-
nijną i  totalną afirmację bytu. Rzeczywistość absolutnie demoniczna zaś 
stanowi contraditio in adjecto. Jest tak dlatego, iż — jak to już zostało powie-
dziane — z  definicji jest ona negacją, zaprzeczeniem, destrukcją i  zniszcze-
niem. Jako totalna negacja musi być zatem także zaprzeczeniem samej siebie, 
samounicestwieniem, czyli niebytem. Jako absolutna musi być czymś, a zara-
zem — niczym. Dlatego „dialektyka negatywna” typu Heglowskiego nie może 
stanowić autonomicznej realności. Negacja jest wtórna wobec afirmacji, gdyż 
nie ma bezwzględnego niebytu18.

Jeśli spojrzeć w tym kontekście ontoteologicznie na wewnętrzne (dialek-
tyczne — można powiedzieć19) życie Boga, to dialektyka, która się w  Nim 
realizuje, może mieć jedynie charakter pozytywny, a nie negatywny. Osoby 
Boskie — jako że są współistotne (homoousios) — nie mogą być swymi ne-
gacjami (przeciwieństwami, innobytami, momentami wzajemnie „sprzecz-
nymi” itp.): Ojciec zrodził Syna, a obaj posłali Ducha Świętego20 — i nie ma 
tu żadnej negatywności. O Bogu nie można powiedzieć za Heglem, że jest 
„pozbawionym trwałości własnym przeciwuderzeniem w  sobie samym”21. 
Należy zaś powiedzieć, trawestując, że jest absolutnie trwałym własnym 
rozszczepieniem w sobie samym, którego trzy osoby w całkowitej jedności 
natury współistnieją ze sobą w doskonałej dialogicznej relacji. W filozofii od 

18	 Parmenides: jest byt, a niebytu nie ma.
19	 Na możliwość dialektycznego wyjaśnienia natury Boga wskazuje na przykład — zachowując 

sceptyczny dystans wobec tajemnicy — Guardini, który pisze: „Trójjedyność Boga pozostaje na-
dal tajemnicą. Nie podejmuję próby wyprowadzenia jej ani z dialektyki absolutnego życia, ani 
z dialektyki absolutnej osoby” (R. Guardini, Koniec czasów nowożytnych, s. 208). Piszący te słowa 
jest zaś mniej powściągliwy, jeśli chodzi o stosowanie w ontoteologii odpowiednio zinterpretowa-
nego paradygmatu dialektycznego, widząc w nim potencjalnie skuteczne — być może — narzędzie 
do względnie przekonujących, chociaż zawsze przecież niedoskonałych, prób uchwycenia natury 
bytu Boskiego.

20	 Przy czym wielkim problemem teologicznym jest kwestia różnicy między osobami Boskimi. Jeśli 
bowiem są One współistotne oraz — jak zakłada się na ogół w teologii — Bóg posiada li tylko włas-
ności istotne, to czym się różnią?

21	 G. W. F. Hegel, Nauka logiki, t. 2, tłum. A. Landman, Warszawa 1967, s. 176. To można zaś powie-
dzieć o stworzonym bycie skończonym, który — jako „negacja” Boga — sam zostaje zanegowany 
i  zniesiony przy jednoczesnym jego zachowaniu jako momentu przebóstwionego, tj. mającego 
udział w Boskiej rzeczywistości.



141 Dobro a sens ostateczny

zarania niemal jej dziejów pojawia się dialektyczny wątek opozycji miłość–
nienawiść (np. u Empedoklesa: miłość i niezgoda), która ma być motorem 
napędowym całej rzeczywistości. W ontologii chrześcijańskiej zaś jedynym 
zapłonem, paliwem i motorem ruchu wszechbytu jest Miłość.

Negatywność związana z Bogiem pojawia się dopiero wtórnie (w sensie 
wtórności egzystencjalnej: zależność bytowa stworzenia od Boga, a nie na-
stępstwa czasowego). Oto stworzenie jako transcendentny innobyt Boskiej 
substancji staje się czymś negatywnym w odniesieniu do Boga (nie-Bogiem, 
nie-Doskonałością, nie-Nieskończonością itp.)22. Szczególnie dotyczy to 
stworzonej wolnej woli — ludzkiej lub anielskiej (czysta duchowość). Oto 
człowiek i inne inteligencje wyższe mają możliwość zanegowania Boga, od-
rzucenia Go, zaprzeczenia Jego naturze. To jest niewątpliwie negatywność, 
która znoszona jest w Boskim planie ekonomii zbawienia, w dialektycznym 
powrocie uduchowianego i uduchowiającego się stworzenia do Źródła. Jed-
nakże — ponieważ Bóg jest niczym nieograniczoną osobową wszechmocą, 
która urzeczywistnia (a w zasadzie odwiecznie urzeczywistniła) tylko swój 
zamysł — negatywność wszystkiego, co od Niego pochodzi (a nie ma niczego, 
co od niego nie pochodzi) jest jedynie negatywnością względną, zewnętrz-
nością nie posiadającą swojej autonomicznej mocy. Dlatego można w tym 
kontekście powtórzyć za Lévinasem: „Stworzenia [pojęcie], które nie jest 
ani negacją, ani ograniczeniem, ani emanacją Jednego. Zewnętrzność nie jest 
negacją, lecz cudem”23. Co potwierdza np. Jogi Rama-Czaraka, zauważając: 
„Ze wszystkich jednak trwałych cudów, napotykanych przy badaniu, najbar-
dziej godny podziwu jest rozwój rośliny lub zwierzęcia z embrionu”24.

22	 Jednakże świata stworzonego nie można sprowadzać tylko do tej negatywności; jest on — jako 
właśnie przez Boga stworzony — wielkim jego znakiem. Por. P. Wierzbicki, Zapis świata. Traktat 
metafizyczny, Warszawa 2009, s. 171.

23	 E. Lévinas, Całość i nieskończoność, s. 351.
24	 J. Rama-Czaraka, Dżnani-Joga. Joga Mądrości. Książka o najwyższych naukach jogów, tłum. W. Du-

nin Goździkowski, Warszawa 1932, s. 55.



142 Marek Łagosz

Dobro i miłość

Skoro w  kontekście dobra wspomnieliśmy wyżej o  miłości, to zwróćmy 
uwagę, że jeśli trwałe dobro moralne ma być celem ludzkiego życia, to celem 
takim — jako podstawowym i pierwszorzędnym — musi (powinna) być tak-
że miłość. Jak nauczał bowiem św. Tomasz, cnoty moralne bez fundamentu, 
jakim jest miłość, pozostają niedoskonałymi. Czynią one niektóre rzeczy do-
brymi, lecz nie czynią dobrym życia. Tylko miłość powoduje, że cnoty mo-
ralne mają ten habitus25, który nakłania w sposób zasadniczy, a nie tylko akcy-
dentalny, do czynienia dobra26. Abelard stwierdza: „I rzeczywiście, dla kogoś, 
kto kocha, nic nie jest trudne”27, a w szczególności — nie jest trudne czynienie 
dobra wobec tego, kto jest przedmiotem prawdziwej troskliwej miłości.

Na pozycję miłości „ponad wszelkimi cnotami” oraz jako na jedyną moty-
wację, oraz w ogóle możliwość ich praktykowania zwraca uwagę Hegel, gdy 
pisze: „Miłość wszakże jedna nie tylko zbrodniarza z  losem, jedna również 
człowieka z cnotą, to znaczy: gdyby miłość nie była jedyną zasadą cnoty, każ-
da cnota byłaby jednocześnie niecnotą”28. I dalej: „w miłości znikają wszelkie 
rozdzielenia, wszelkie ograniczone stosunki, tak samo ustają ograniczenia 
cnót; gdzież pozostawałoby miejsce dla cnót, gdyby nie można się już było 
zrzec żadnego prawa?”29. Miłość znosi zatem wszelkie ograniczenia i podziały, 
co nie znaczy, że wszystko zrównuje, będąc ślepą na różnicę miedzy dobrem 
a złem. Zło identyfikuje ona jako zło, lecz jest zarazem otwarta na poprawę 
i czynnie przebaczająca. Można też powiedzieć, że miłość rozwiązuje sprzecz-
ności pomiędzy cnotami. I tak np. godzi cnotę sprawiedliwości z cnotą łagod-
ności, dając zamiast niemiłosiernego prawa („formą, pozytywnością niemiło-
sierności jest prawo; zawsze też występuje ona w tym prawnym kształcie”30) 
miłosierne upomnienie i  miłosierną karę. Jeśli zaś chodzi o  zrzekanie się 

25	 U Arystotelesa: sprawność jako dyspozycja do dobrego działania.
26	 Por. J. Maritain, Nauka i mądrość, tłum. M. Reutt, Warszawa-Ząbki 2005, s. 171–175.
27	 P. Abelard, Etyka, czyli poznaj samego siebie, w: P. Abelard, Rozprawy, tłum. L. Joachimowicz, War-

szawa 1969, s. 219.
28	 G. W. F. Hegel, Pisma wczesne z filozofii religii, tłum. G. Sowinski, Kraków 1999, s. 357.
29	 G. W. F. Hegel, Pisma wczesne, s. 359–360.
30	 G. W. F. Hegel, Pisma wczesne, s. 361.



143 Dobro a sens ostateczny

prawa, o którym mówi Hegel, to można to interpretować także szerzej, tj. nie 
tylko w sensie prawa pozytywnego (stanowionego): miłość pozwala zrzec się 
jednostce — przynajmniej w jakiejś części — prawa do egoizmu, jak np. prawa 
do zemsty czy własnej przyjemności.

Należy przy tym zwrócić uwagę, że chodzi tu o wiele szersze rozumienie 
miłości niż tylko psychologiczne (tj. jako uczucia, przekonania, skłonno-
ści  itp.). Za Paulem Tillichem należałoby powiedzieć krótko: „Miłość jest 
pojęciem ontologicznym”31. W tym planie przez miłość należałoby — jak są-
dzę — rozumieć zarówno poszczególne uczynki duchowe (czyny miłości jako 
specyficzne elementy uniwersum zdarzeń), jak i pierwotny Czyn, który tożsa-
my jest z Boskim stwarzaniem. Dla tego ostatniego trudno jest doprawdy zna-
leźć inną rację, jak tylko miłość właśnie. Podobnie rzecz ujmuje Guardini, gdy 
analizuje powszechnie uznawane, a zarazem często nie bez podstaw — choćby 
ze względu na historyczne obarczenie zachodniego chrystianizmu różnego 
rodzaju historycznymi niegodziwościami — krytykowane stwierdzenie: 
„chrześcijaństwo jest religią miłości”32. Jest to prawda, lecz „być chrześcija-
ninem” — przekonuje teolog — nie znaczy zajmować pewną postawę, która da 
się określić li tylko psychologicznie. Nie chodzi tu o jakąś psychologizującą 
etykę czy zwykły altruizm: sprawy chrześcijańskiej miłości nie wyczerpują: 
„biopsychologicznie uwarunkowana miłość, naturalna życzliwość ludzka, 
bezinteresowność, postawa erotyczna”33 itd. Miłość jest w chrześcijaństwie 
najważniejsza, gdyż implikuje ją kategoria osoby — pierwotnie i w pierwszym 
rzędzie osoby Boskiej34. Kategorii tej podporządkowane są wszystkie inne, 
z  substancją, rzeczą oraz życiem na czele35; tak że chrześcijaństwo śmia-
ło możemy nazwać metafizyką osoby. Guardini przekonany jest nawet, że 
metafizyka osoby ma wymiar uniwersalny: „Tak więc prymat osobowości, 
a zatem i miłości, obowiązuje sam w sobie niezależnie od tego, czy się jest 

31	 Cytuję za: W. J. Hoye, Teologiczne błędy myślowe, tłum. P. Kolińska, Kraków 2011, s. 96.
32	 R. Guardini, Koniec czasów nowożytnych, s. 212.
33	 R. Guardini, Koniec czasów nowożytnych, s. 216.
34	 Ku czemu miałaby się kierować osobowa wola (kimkolwiek by nie była), jeśli nie ku temu, co umi-

łowała (czymkolwiek by to nie było).
35	 Zob. R. Guardini, Koniec czasów nowożytnych, s. 214.



144 Marek Łagosz

chrześcijaninem”36 — chociaż w  chrześcijaństwie, o  czym przekonany być 
musi każdy wierzący, dochodzi do pełnej realizacji: Bóg umiłował siebie oraz 
człowieka, człowiek miłuje siebie i Boga, a w Bogu bliźniego swego i cały świat 
(wszelki byt). Bóg jest najpierwszym podmiotem miłości, gdyż odwiecznie 
„mieszka” ona w nim pod postacią trójjedynej relacji osobowej i „wylewa” się 
na zewnątrz w akcie stworzenia.

Powszechna miłość, która — z chrześcijańskiego punktu widzenia — moż-
liwa jest tylko w wierze, w Bogu w Trójcy Jedynym37, jest ostatecznym sen-
sem-celem wszelkiego istnienia obdarzonego wolą i  myśleniem (istnienia 
osobowego), a  ze względu na jego supremację w  całej dziedzinie bytowo-
ści38 — także bytu jako takiego. Dlatego też św. Augustyn miał powiedzieć: 
„Kościół to stan wspólnoty z całym światem”39. Ten Ojciec i Doktor Kościoła 
stwierdza też dobitnie: „Moją siłą ciążenia jest miłość moja”40 (pondus meum 
amor meus41). A zatem chrześcijanin niejako „siłą bezwładu” (czego nie na-
leży czytać „bezwiednie”, gdyż kryje się za tym akceptacja jego wolnej woli) 
zwraca się i zmierza w kierunku miłości; „wzrost w miłości” do Boga i bliź-
nich jest jego naturalnym i najwyższym celem. Eschatologiczne zaś apogeum 
wzrastanie to ma osiągnąć w  Królestwie Bożym, które jest wspólnotą zba-
wionych — obcowaniem świętych42. Jak ujmuje rzecz Hegel: „W Królestwie 
Bożym wspólnotowy wymiar — że wszyscy są żywi w Bogu — nie jest wspól-
notą w pojęciu, lecz miłością, żywą więzią, która jednoczy wierzących, owym 
doznaniem jedni życia”43. Lévinas tak z  kolei ujmuje socjologiczno-teolo-
giczny aspekt ludzkiej egzystencji: „Idea tego ludzkiego pokrewieństwa, tej 

36	 R. Guardini, Koniec czasów nowożytnych, s. 214. W tym kontekście terminy „osoba” i „osobowość” 
traktuję jako synonimy.

37	 Jak pisze w liście Jan Ewangelista: „Bóg jest miłością i kto trwa w miłości, trwa w Bogu, a Bóg 
przebywa w nim” (1 J 4, 16).

38	 Nie w sensie mocy, która mogłaby przemóc potężne siły kosmiczne, lecz w sensie realizacji najwyż-
szego znanego nam szczebla bytowania — duchowości.

39	 R. Rohr, Nieśmiertelny diament. W poszukiwaniu prawdziwego ja, tłum. M. Chojnacki, Kraków 2013, 
s. 81.

40	 Augustyn, Wyznania, tłum. Z. Kubiak, Warszawa 1992, s. 426.
41	 Tłumaczenie łacińskie podaję za: K. Adam, Natura katolicyzmu, tłum. P. Lisicki, Warszawa 1999, 

s. 129.
42	 Por. K. Adam, Natura katolicyzmu, s. 129.
43	 G. W. F. Hegel, Pisma wczesne, s. 387.



145 Dobro a sens ostateczny

ludzkiej rasy, która wywodzi się z przyjmowania twarzy Innego w wymiarze 
wysokości, w odpowiedzialności za siebie i Innego — oznacza monoteizm”44. 
Rzeczywiście religia monoteistyczna stanowi właściwą ontoteologiczną pod-
stawę, na której może się rozwinąć i znaleźć swe mocne ugruntowanie idea 
powszechnego braterstwa: jeden Bóg, który co do zasady we wszystkich ma 
upodobanie (choć piętnuje ich postępki), a wszyscy w Nim — zamiast podzie-
lonych grup służących wielu bogom różnego autoramentu.

Jeśli dla chrześcijan miłość leży w centrum wszelkich relacji społecznych 
oraz mistycznej relacji z Bogiem, to trzeba tu wyraźnie raz jeszcze podkreślić 
jej roszczenie do nieskończoności: miłość domaga się wieczności. Jak trafnie 
rzecz ujmuje Joseph Ratzinger: „w konfrontacji ze śmiercią fizyczną człowiek 
napotyka zasadniczą strukturę swojego bytu w ogóle. Staje przed decyzją: czy 
przyjąć strukturę ‘miłości’, czy też przeciwstawić jej strukturę ‘mocy’. Powstaje 
zasadnicze pytanie: Czy to prawo fizycznego umierania, z którym spotykamy 
się ciągle pośród życia, można przyjąć w  duchu ufności, prowadzącym do 
postawy miłości, czy też akceptowanie tego prawa oznacza przegranie najlep-
szych szans, jakie daje życie”45.

Ani Boga, ani ludzi nie można kochać tylko przez jakiś czas. „[M]iłość moc-
na jest jak śmierć” (Pnp 8, 6), co w kontekście Nowego Testamentu należałoby 
czytać: śmierć jest nieuchronna, lecz miłość ją przemoże i przetrwa na wieki. 
Jak pisze Halík: „Ludzka miłość jest przestrzenią, w której zawsze mieszka 
Bóg, nawet jeśli jest nierozpoznany, nienazwany i niewzywany”46. Często nie 
rozpoznają Go właśnie kochający ateiści, nie zauważając rozdźwięku między 
ich szczerą i głęboką miłością do innych ludzi a skończonością spraw ziem-
skich47. Człowiek został zbawiony, zmartwychwstanie i będzie żył wiecznie. 
Prawdziwa bowiem miłość — taka, jaką opisuje Hymn o miłości — „nigdy nie 
ustaje” (1 Kor 13,  8) i  zmartwychwstanie zbawiona w  pełnej chwale Boga. 
Dlatego też celem życia chrześcijańskiego jest przekazywać wiarę, głosić 

44	 E. Lévinas, Całość i nieskończoność, s. 255.
45	 J. Ratzinger, Eschatologia — śmierć i życie wieczne, tłum. M. Węcławski, Poznań 1984, s. 114.
46	 T. Halík, Listy do papieża. Zachęta do szukania nowych dróg, tłum. A. Babuchowski, Kraków 2024, 

s. 157.
47	 Chociaż na ogół większość z nich prawdopodobnie wyczuwa ten dysonans i skłonna jest myśleć 

o jakiejś formie wieczności bez Boga.



146 Marek Łagosz

kerygmat zmartwychwstania i zbawienia w sztafecie pokoleń, gdyż orędzie to 
wskazuje na nieskończoność miłości — tej konkretnej miłości.

Czegóż zresztą spodziewać się po istotach rozumnych i obdarzonych wyż-
szą uczuciowością. Ich pogodzenie się z nicością byłoby wręcz sprzecznością. 
Ten oto człowiek biologiczny (psycho-fizyczny) umiera — to fakt; ten sam 
człowiek nie może nie być to imperatyw kategoryczny człowieczeństwa48, 
z którego — jak myślę — podświadomie zdają sobie sprawę nawet najbardziej 
zdeklarowani ateiści.

W świetle powyższych ustaleń można stwierdzić, że miłość jest tak pierw-
szym słowem protologii (to za jej sprawą powstał świat), jak i ostatnim sło-
wem eschatologii (to ona panuje w Królestwie Bożym).

Propozycja Nicolaia Hartmanna

Skoro o dobru i miłości jako celu i sensie ludzkiego życia mowa, to chciał-
bym zwrócić uwagę na dość osobliwą propozycję etyczną, jaką w swojej Etyce 
przedstawił Nicolai Hartmann49. Otóż „zwykłej” altruistycznej — a w gruncie 
rzeczy podszytej wyrafinowanym egoizmem — moralności polegającej na 
miłości do najbliższych przeciwstawia on doskonalszą — jego zdaniem — mo-
ralność miłości do „najdalszych”. O tej pierwszej Hartmann pisze: „Przezwy-
ciężony jest tu jedynie zwykły egoizm, który chce wszystkiego dla siebie; 
wysublimowany egoizm współradości z  cudzą pomyślnością, egoizm od-
czuwającego współczucia trwa nadal”50. Miłość zaś do potomnych, w której 
nie można mieć już udziału, to już wyższy poziom moralności, moralności 
kierującej się ideałami, za sprawą której człowiek „wkracza w nieprzemijalne. 
Przeżywają go jego dzieła, ma on udział w wiecznym za sprawą «nieśmiertel-
nej cnoty»”51. Z postulowaną tu nieprzemijalnością i wiecznością jest jednak 

48	 I nie chodzi tu tylko o to moje własne ego, lecz — przede wszystkim — o opartą na najwyższych 
wartościach relację z innymi.

49	 Tu opieram się na polskim tłumaczeniu jednego z jej rozdziałów: N. Hartmann, Miłość do najdal-
szych, tłum. P. Korobczak, „Ruch Filozoficzny” 67 (2010) nr 4, s. 771–790.

50	 N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 774–775.
51	 N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 775.



147 Dobro a sens ostateczny

sporo przesady. Odwoływanie się w tym przypadku do „najdalszych” potom-
nych na niewiele się zdaje, gdyż ci nie będą się przecież reprodukować w nie-
skończoność. Dalekowzroczność i ukierunkowanie na przyszłe pokolenia po-
szerza — w stosunku do celów aktualnych — pole naszych działań sensownych, 
ale ono jest wciąż ograniczone. Najdalsza z możliwych przyszłości to jeszcze 
nie wieczność. Stąd trudno zgodzić się z takimi stwierdzeniami Hartmanna, 
jak „Wieczna rewolucja życia” czy „Tu leży pole ludzkiego przewidywania 
i ludzkiej aktywności, samo w sobie nieograniczone pod względem dali i ob-
fitości zadań”52. Dalekowzroczność oraz odpowiedzialność wobec „późnych 
wnuków” nie jest w stanie wypełnić sensem ludzkiego życia, gdyż horyzont 
najdalszego nawet widzenia przyszłości jest zawsze jeden — śmierć indywi-
dualna oraz powszechna zagłada. Jak troska o „przyjaciół z przyszłości” ma 
zapewnić nam poczucie ostatecznego sensu, skoro nie wiadomo nawet, czy 
oni w ogóle będą? Trzeba brać odpowiedzialność za ewentualnych przyszłych 
zupełnie tak samo, jak za współczesnych. Chociaż wpisuje się to w postulat 
miłości bliźniego, ostatecznego sensu jednak nie gwarantuje — ani człowiek 
poszczególny, ani ludzkość nie są żadnym absolutem. Przesadne zaś akcen-
towanie miłości do najdalszych jest dość pretensjonalne — szczególnie gdy 
mówi się o tym w kontekście pozareligijnym, tj. bez odniesienia do Boga jako 
źródła bytu i przyczyny wszelkiej miłości. Wystarczy zadbać o to, aby zostawić 
im świat nadający się do godnego życia. O miłości zaś osobowej — obojętnie, 
czy wobec najbliższych czy najdalszych — trzeba powiedzieć, że zawsze za-
wiera ona jakiś element świętości (nawet gdy wprost się tego nie artykułuje). 
Explicite wyrażają to osoby wierzące lub jakoś religii przychylne53, a ich intui-
cja — pomimo że wielu kochających nie chce czy też nie jest w stanie wiązać 
świętości swego uczucia z jakąkolwiek konkretną religią — wydaje się być eg-
zystencjalnie i antropologicznie istotna54.

52	 N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 776.
53	 Związek miłości ze świętością jest szczególnie wyeksponowany w chrześcijaństwie, gdzie przyka-

zanie miłości wobec Boga i ludzi jest najwyższym prawem.
54	 Jak wyraził to na przykład Bruno Schulz w Sanatorium pod Klepsydrą: „Dotknięcie jej ciała musi 

być aż bolesne od skupionej świętości kontaktu” (B. Schulz, Sklepy cynamonowe. Sanatorium pod 
Klepsydrą, Warszawa 1999, s. 157).



148 Marek Łagosz

Poza tym omawiana koncepcja etyczna Hartmanna przypomina znane 
marksistowskie idee „świetlanej przyszłości”, jak chociażby wtedy, gdy odwo-
łuje się on do „przenikającego całość ducha samoprzezwyciężenia i wielkiej 
dziejowej odpowiedzialności, która w  rzeczywistości każdą epokę prowa-
dzi ku przyszłości”55. Zresztą niepokojące analogie z  marksizmem (ale nie 
tylko — także z  nietzscheanizmem) są głębsze. I  tak miłość do najdalszych 
wymaga, aby bliski traktowany był „«również» jako środek do odleglej-
szych celów”56. Hartmann zastrzega się wprawdzie, że nie „tylko” jako śro-
dek — tego miłość do najdalszych nie wymaga; niemniej marginalizowanie 
(w sensie stawiania na drugim planie57) miłości do bliskich budzi niepokój 
w perspektywie doświadczenia XX-wiecznych totalitaryzmów. Te bowiem, 
jak wiadomo, poświęcały miliony istnień ludzkich w imię przyszłości, jakie-
goś wyimaginowanego lepszego jutra, czy doskonalszego człowieka — urojo-
nego bytu, w którym miała się zrealizować w pełni ludzka „gatunkowa istota”. 
Ponieważ najdalszych nie ma, miłość do nich nie może być konkretna, a je-
dynie — miłością do typu, do gatunku: „Przeciwstawną wartością […] nie 
jest tu indywiduum jako takie, ale typ i to nie teraźniejszy, ale nieistniejący, 
«idealny»”58. Nietzscheański wątek jest zaś taki, że oto miłość do najbliż-
szych ma głównie sens wobec słabości: „daje pierwszeństwo słabym, chorym, 
poniżonym”59, a  to „z punktu widzenie wielkiego procesu jest […] czymś 
bezwartościowym”60. Konsekwentna miłość do najbliższych zrównuje ludzi, 
wstrzymuje postęp, jest przyczyną stagnacji i w rezultacie upadku61. W „no-
wej” Hartmannowskiej etyce potrzebny jest jednak człowiek „najgodniejszy, 
etycznie silny i przepełniony dążeniem, i to jego, kosztem upadających, musi 
miłość do najdalszych faworyzować? Jego, czyli kogo? Jakiegoś «nadczło-
wieka», prometejskiego herosa, autokratora i  samowolnego projektanta 

55	 N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 777.
56	 N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 780.
57	 O czym świadczą słowa: „Gdy przewyższy ją inna wartość, wtedy jej panowanie w życiu może 

przez tamtą co najwyżej zostać ograniczone” (N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 780). Pytanie 
tylko, jak daleko takie ograniczenie może sięgać (?).

58	 N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 782.
59	 N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 779.
60	 N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 779.
61	 Zob. N. Hartmann, Miłość do najdalszych, s. 780.



149 Dobro a sens ostateczny

przyszłości? Nie będę tu wchodził w polemikę z tego typu «elitarną» i «ary-
stokratyczną» etyką, bo za dobrze wiadomo, do jakich tragedii społecznych 
może doprowadzić takie wartościowanie”.

I jeszcze jedno — na co zwraca uwagę Hegel — „nitki” jakie ma w człowieku 
zewnętrzny świat, a z których on (człowiek) się właśnie składa i czerpie swoją 
tożsamość, i bez których obecności obumarłby on w sobie, to właśnie jego 
najbliżsi: 

Dla pokazania tego, jak się ta tożsamość przejawia, można wspomnieć o skutku, 
jaki może wywrzeć na kimś, kto pozostaje przy życiu, śmierć ukochanych krew-
nych, przyjaciół itp., skutku polegającego na tym, że wraz z jednym umiera albo 
obumiera i drugi62.

 Dodam tylko, że naturalną obroną przed tak drastycznym skutkiem, jakim 
jest — koniec końców zawsze przecież nieuchronna — utrata bliskich, jest po-
stulat nieskończoności, jaki odnosimy do miłości.

Odwieczność Dobra

Należy poczynić odróżnienie między poszczególnymi dobrymi intencjami-
-czynami a  Dobrem samym w  sobie. Te pierwsze ustanawiają przedmioty 
swych celów, o ile celami tymi są poszczególne dobre uczynki. Jeśli zapytamy 
jednak, dlaczego chcemy realizować poszczególne dobra moralne, to mamy 
dwie co najmniej — lecz jak się zdaje zasadnicze — odpowiedzi: (1) ze wzglę-
du na jakieś określone inne cele, (2) ze względu na nie same (autoteliczność 
wartości-celów). Wybierając drugą odpowiedź, powinniśmy też myśleć 
o obejmującej je całości, która jest celem absolutnym i bez której nasze mo-
ralne cele pozostają li tylko przygodne i doczesne. Jak metajęzykowo wyraża 
to Jacques Maritain: „jeżeli etyka filozoficzna jest nauką, to nie może ona roz-
ważać tylko «rzeczy doczesnych», ale powinna związać swoje wnioski z tym, 

62	 G. W. F. Hegel, Encyklopedia nauk filozoficznych, tłum. Ś. F. Nowicki, Warszawa 1990, s. 426.



150 Marek Łagosz

co utrwala naukowo, jako najwyższa zasada, poznanie moralne, to znaczy, 
z celem ostatecznym”63.

Hegel stwierdza, że „rozum wyznacza jako cel ostateczny świata najwyższe 
dobro, etyczność i, w proporcji z nią, szczęśliwość”64 — zaraz jednak dopytu-
je się: „ale czy sobie samemu wyznacza ten cel ostateczny?”65, i konstatuje, 
że — ograniczona przez zmysłowość — przyczynowość ludzkiego rozumu nie 
może tu wchodzić w grę. Co zatem? „Bóg — moc, zdolna wprowadzić w czyn 
prawa, zdolna dochodzić praw, których udzielił rozum”66.

Może powstać przypuszczenie, że ideę eschatologicznego triumfu dobra 
zaburzałoby istnienie potępionych, dla których — bądź co bądź — wieczne 
odsunięcie od Boga byłoby przecież nieszczęściem67, a to rzucałoby się cie-
niem na doskonałość „wszystkich świętych”. Należy się zatem zastanowić, czy 
wyegzekwowana na „Sądzie Ostatecznym” sprawiedliwość nie stałaby jakoś 
w sprzeczności z definitywnym rozwiązaniem kwestii zła. Mamy w teologii 
kontrowersyjną ideę apokatastasis, czyli koncepcję „pustego piekła”. Niektórzy 
woluntarystycznie ujmują rzecz na przykład tak: „W piekło takim rodzajem 
wiary, wiary będącej połączeniem tęsknoty i nadziei, nie wierzę — chcę, aby 
go nie było albo żeby było puste nawet — nawet jeśli dopuszczam myśl, że tak 
być nie musi”68. Jednak zło (szczególnie to demoniczne, zbrodnicze) „woła 
o pomstę do nieba”. Całkowite oczyszczenie wszystkich byłoby zapewne po 
ludzku niesprawiedliwe. A po Bożemu? Zostawmy to Bogu, gdyż — jak słusz-
nie głosi mądrość teistyczna — niezbadane są Jego wyroki, a nie ogłaszajmy 

63	 J. Maritain, Nauka i mądrość, s. 182.
64	 G. W. F. Hegel, Pisma wczesne, s. 85.
65	 G. W. F. Hegel, Pisma wczesne, s. 85.
66	 G. W. F. Hegel, Pisma wczesne, s. 85.
67	 Przypuszczalny stan takiego ostatecznego odsunięcia opisuje Georg A. Maloney w swojej wizji 

piekła: „Ale piekło jest jedną z największych rzeczywistości, jakie objawił nam Jezus Chrystus. 
Jest to wieczna kara, na którą człowiek skazuje się dobrowolnie, kiedy odrzuca Chrystusa. Jest to 
stan, w jakim potępiony będzie istniał przez całą wieczność w ostrym wewnętrznym konflikcie 
zmysłów, namiętności, wewnętrznych zdolności poznania i miłości. Pełny byt, stworzony z prag-
nieniem połączenia się z pełną Doskonałością Bytu, nie może już zmienić swojego wyboru [… ]
Taki byt będzie się znajdował w całkowitej izolacji i wrogości wobec kosmosu” [a przede wszyst-
kim — co należałoby podkreślić — Boga] (G. A. Maloney SJ, Chrystus kosmiczny. Od Pawła do Teil-
harda, tłum. T. Mieszkowski, Warszawa 1986, s. 222).

68	 T. Halík, Listy do papieża, s. 192–193.



151 Dobro a sens ostateczny

wszem i wobec, że piekła nie ma albo musi być puste. Nazbyt zaś gorliwym 
piewcom kary i potępienia można zadedykować następujące słowa: „Kto wy 
jesteście, że ośmielacie się mówić o karze i potępieniu, gdy zapach dymu z pie-
kła materializmu jest jeszcze na szatach waszych”69.

Zarysowana wyżej teistyczna perspektywa jest konieczna, jeśli nie chcemy 
poprzestawać na sensowności „małych kroczków”, tj. zbliżania się „czyn po 
czynie” do pewnego wymyślonego (wymarzonego) przez nas ideału — jak 
choćby Kantowskie „państwo celów”, a także „idea wieczystego pokoju”, któ-
re zapewne i tak nie zostaną nigdy zrealizowane w ziemskim świecie ludzi70. 
Takie „cząstkowe dobra” — bez obecności stałego lądu — pozostawałyby za-
wieszone w próżni, jak statek, który dzielny i heroiczny kapitan prowadzi do 
urojonej ziemi obiecanej71. Cały moralny wysiłek ducha ludzkiego miałby 
zaś charakter przygodny, a dobra, ku którym się kieruje, służyłyby tylko prze-
trwaniu poszczególnych ludzi (a tym samym ludzkości) między jedną a druga 
nicością72.

W  obliczu zaś nicości zarówno dobro, jak i  zło stają się swym własnym 
usprawiedliwieniem; nie ma nic, co by je trwale podtrzymywało i ostatecznie 
waloryzowało jako — odpowiednio — pożądane i niepożądane. Jak czytamy 

69	 J. Rama-Czaraka, Dżnani-Joga. Joga Mądrości, s. 63.
70	 Znany jest Heglowski sceptycyzm wobec projektu wiecznego pokoju („owego wiecznego oszu-

stwa”). Hegel nie wierzy bowiem w możliwość skutecznej konfederacji narodów, tj. takiej, która 
nie doprowadziłaby do dominacji jednego narodu albo powstania tworu quasi-jednonarodowego. 
Był on też przekonany, że w dłuższej perspektywie nie sposób utrzymać parlamentarnego pokoju 
między narodami. Por. B. Wójcik, Wojna i motłoch. Sprzeczności nowoczesne w filozofii Hegla, War-
szawa 2022, s. 307–308).

71	 Weźmy np. państwo jako instytucję polityczną. Czy można sprowadzić je tylko do jego empirycz-
nej i funkcjonalnej treści (zapewnienie ochrony jednostek oraz grup społecznych, godzenie party-
kularnych interesów, zapewnienie wolności i praw obywateli, ochrona własności itd.)? Raczej nie. 
Guardini na przykład pisze: „[…] państwu potrzebna jest przysięga” (R. Guardini, Koniec czasów 
nowożytnych, s. 78). Przysięga zaś ma w sobie coś wznioślejszego, bardziej doniosłego i ważnego 
niż sama empiryczna treść państwa. Fundując poniekąd byt państwa, wprowadza ona pierwiastek 
ponadpaństwowy — „nadprzyrodzony” chciałoby się powiedzieć, co historycznie biorąc oznacza-
ło po prostu często odnoszenie się do Boga.

72	 Jak zauważa cytowany przez Vittoria Possentiego Nietzsche: „Każde ustanowienie li tylko moral-
nych wartości (jak np. buddystyczne) kończy się nihilizmem […]. Mniema się, iż wystarczy mora-
lizm, bez religijnego podkładu: ale to prowadzi koniecznie do nihilizmu” (V. Possenti, Nihilizm 
teoretyczny i „śmierć metafizyki”, tłum. J. Merecki SDS, Lublin 1998, s. 106).



152 Marek Łagosz

u Josepha Conrada (właśc. Józef Teodor Konrad Korzeniowski) w kontekście 
nihilistycznego poglądu na życie ludzkie: „Tak zwane zło, zarówno jak i tak 
zwana cnota, musi samo dla siebie stanowić nagrodę, jeśli ma w ogóle być 
czymś…”73. Czy jednak stanowisko, zgodnie z którym wartości (a także anty-
wartości) uznawane przez człowieka są jedynie chwilową motywacją podtrzy-
mującą złudne przekonanie o sensowności własnego istnienia, a pierwszym 
i ostatnim słowem jest nicość i otchłań bezsensu, jest bardziej wiarygodna 
niż przekonanie o odwiecznym i ostatecznym usensowieniu stworzenia przez 
Boga i w Bogu (pán en theós)? Można w to wątpić. Jeśli zatem byt ma sens, 
to koniec końców polega on na realizowaniu się w nim pierwotnego Dobra, 
a Dobrem tym — w najszerszym metafizycznym znaczeniu — może być jedy-
nie wolne i bezinteresowne udzielanie istnienia; udzielanie, które opiera się 
na miłości, gwarantując tym samym ostateczną wartość, nieprzemijalność 
i trwałość wszelkiego powołanego do istnienia bytu. Tak wyraża to Guardini: 
„Świat jest stworzony, jest na wskroś dziełem Boga. Jako taki jest rzeczywisty; 
w swej stworzonej skończoności jest spoisty zarówno w swym istnieniu, jak 
i w sensie”74. Przy czym „stworzoną skończoność” świata należy rozumieć tu 
jako ograniczoność natury, niedoskonałość stworzenia niż jako jego defini-
tywny koniec. Należy bowiem uznać, że Bóg jako stwórca jest także zacho-
wawcą odwiecznego istnienia wszystkiego, co od Niego pochodzi. To — jak 
można się domyślać — znaczy właśnie wspomniana w  omawianym cytacie 
„spoistość w istnieniu”.

Zakończenie

I tak wracamy niejako do Platońskiego przekonania o — jak to się często wy-
raża — „prymacie dobra nad bytem”75: najwyższą w hierarchii Platonowego 
świata idei jest idea Dobra. Przy czym zamiast o prymacie lepiej chyba byłoby 
mówić o jedności bytu i dobra, tj. o dobru jako esencjalnej cesze bytu, jego 

73	 J. Conrad, Zwycięstwo, tłum. A. Zagórska, Warszawa 1973, s. 238.
74	 R. Guardini, Koniec czasów nowożytnych, s. 101.
75	 A. Niemczuk, Stosunek wartości do bytu, s. 24. Przytoczone sformułowanie podaję w odmiennej 

formie deklinacyjnej.



153 Dobro a sens ostateczny

atrybucie w sensie kategorii transcendentalnej (dobro jako transcendentale, 
czyli pojęcie równozakresowe z pojęciem bytu). Tak czy inaczej trafne zdaje 
się przypuszczenie Andrzeja Niemczuka, który pisze: „Najprawdopodobniej 
prymat dobra nad bytem wynikał u Platona stąd, że wobec bytu formułował 
on pytania celowościowe — pytał: po co cały byt zaistniał?”76. W świetle tej 
myśli utożsamienie (zamiast „prymatu”77) dobra z bytem wynika z teleolo-
gicznego postrzegania tego ostatniego jako skutku zamierzonego działania. 
Dlatego należy powiedzieć tak: byt jest dobry, gdyż jest zamierzony i ukon-
stytuowany przez Dobro. A ponieważ jest on (byt — w tym byt podmiotowy, 
osobowy) „mniej dobry” (mniej doskonały) niż Dobro samo, to Dobro jest 
jego najwyższym, ostatecznym celem: „dobro samo w sobie i dla siebie, [które 
stanowi] dlatego absolutny ostateczny cel świata i obowiązek dla podmiotu, 
który powinien mieć świadomość dobra, czynić je swoim zamiarem i sprawiać 
swoją działalnością”78.

To zaś, że Bóg chce być dobrym, czyli przejawiać miłość wobec stworzenia, 
a nie chce być złym, jest — być może — transcendentalną, aprioryczną wiedzą 
człowieka o Jego naturze lub efektem głębokiego rozumowego wglądu w na-
turę bytu jako takiego — dlatego też człowiek pragnie istnieć79. Za ontyczną 
zaś podstawę domniemanego a priori należy uznać to (tak przynajmniej czyni 
się w teizmie), że Bóg jako byt absolutny i osobowy istnieje i w związku z tym 
odwiecznie chce tego istnienia oraz uznaje je za dobre80. Można nawet po-
wiedzieć, że sam jest Dobrem swojego Istnienia. Jakże by zatem mógł chcieć 
jakiegokolwiek zła?

Konkludując, wnioski z  powyższych rozważań wyciągam następujące: 
(1) najwyższego i ostatecznego sensu (celu) istnienia człowieka i wszechświa-
ta należy upatrywać w pełnej realizacji i wiecznej trwałości dobra moralnego; 

76	 A. Niemczuk, Stosunek wartości do bytu, s. 24.
77	 Co pozostaje w zgodzie z klasyczną formułą: „ens et bonum convertuntur” („byt i dobro są zamien-

ne”, A. Niemczuk, Stosunek wartości do bytu, s. 25).
78	 G. W. F. Hegel, Encyklopedia nauk filozoficznych, s. 509.
79	 „[…] pragnienie istnienia jest najstarszą miłością […]” (K. Marks, Różnica między demokrytejską 

a epikurejską filozofią przyrody. Rozprawa doktorska wraz z aneksem i pracami przygotowawczymi, 
tłumaczenie i wstęp I. Krońska, Warszawa 1966, s. 209).

80	 A do tego to On jest — jak można domniemywać — przyczyną transcendentalnego przeświadcze-
nia stworzonego podmiotu o zasadniczym dobru wszechrzeczy.



154 Marek Łagosz

(2) tylko odniesienie się do Boga jako źródła wszelkiego dobra i gwaranta 
jego wieczystej trwałości może napełnić człowieka poczuciem absolutnej 
(ostatecznej) sensowności — tak własnej egzystencji, jak i wszelkiego bytu.

Bibliografia

Abelard P., Etyka, czyli poznaj samego siebie, w: P. Abelard, Rozprawy, tłum. L. Joachi-
mowicz, Warszawa 1969.

Adam K., Natura katolicyzmu, tłum. P. Lisicki, Warszawa 1999.
Augustyn św., Wyznania, tłum. Z. Kubiak, Warszawa 1992.
Conrad J., Zwycięstwo, tłum. A. Zagórska, Warszawa 1973.
Fichte J. G., Powołanie człowieka, tłum. A. Zieleńczyk, Kraków 2023.
Goutierre M.-D., Człowiek w obliczu własnej śmierci. Absurd czy zbawienie?, tłum. A. Ku-

ryś, Kraków 2001.
Guardini R., Koniec czasów nowożytnych. Świat i  osoba. Wolność, łaska, los, tłum. 

Z. Włodkowa, M. Turowicz, J. Bronowicz, Kraków 1969.
Halík T., Listy do papieża. Zachęta do szukania nowych dróg, tłum. A. Babuchowski, 

Kraków 2024.
Hartmann N., Miłość do najdalszych, tłum. P. Korobczak, „Ruch Filozoficzny” 67 

(2010) nr 4, s. 771–790.
Hegel G. W. F., Encyklopedia nauk filozoficznych, tłum. Ś. Fl. Nowicki, Warszawa 1990.
Hegel G. W. F., Nauka logiki, t. 2, tłum. A. Landman, Warszawa 1967.
Hegel G. W. F., Pisma wczesne z filozofii religii, tłum. G. Sowinski, Kraków 1999.
Heidegger M., Bycie i czas, tłum. B. Baran, Warszawa 1994.
Hoye W. J., Teologiczne błędy myślowe, tłum. P. Kolińska, Kraków 2011.
Lévinas E., Całość i nieskończoność. Esej o zewnętrzności, tłum. M. Kowalska, Warszawa 

1998.
Maloney G. A., SJ, Chrystus kosmiczny. Od Pawła do Teilharda, tłum. T. Mieszkowski, 

Warszawa 1986.
Maritain J., Nauka i mądrość, tłum. M. Reutt, Warszawa-Ząbki 2005.
Marks K., Różnica między demokrytejską a epikurejską filozofią przyrody, tłum. I. Kroń-

ska, Warszawa 1966.



155 Dobro a sens ostateczny

Meillassoux Q., Potencjalność i wirtualność, „Kronos: metafizyka, kultura, religia” 2012 
nr 1, s. 5–18.

Niemczuk A., Stosunek wartości do bytu. Dociekania metafizyczne, Lublin 2005.
Paź B., Filium cognitionis. Przemiany nowożytnej metafizyki w ontologię od Suareza do 

Kanta, Warszawa 2019.
Possenti V., Nihilizm teoretyczny i  „śmierć metafizyki”, tłum. J. Merecki SDS, Lublin 

1998.
Rahner K., O możliwości wiary dzisiaj, tłum. A. Morawska, Kraków 1965.
Rama-Czaraka J., Dżnani-Joga. Joga Mądrości. Książka o najwyższych naukach jogów, 

tłum. W. Dunin Goździkowski, Warszawa 1932.
Ratzinger J., Eschatologia — śmierć i życie wieczne, tłum. M. Węcławski, Poznań 1984.
Rohr R., Nieśmiertelny diament. W poszukiwaniu prawdziwego ja, tłum. M. Chojnacki, 

Kraków 2013.
Schulz B., Sklepy cynamonowe. Sanatorium pod Klepsydrą, Warszawa 1999.
Tillich P., Religia biblijna a poszukiwanie ostatecznej rzeczywistości, tłum. J. Korpanty, 

Kraków 2023.
Wierzbicki P., Zapis świata. Traktat metafizyczny, Warszawa 2009.
Wójcik B., Wojna i motłoch. Sprzeczności nowoczesne w filozofii Hegla, Warszawa 2022.





Magdalena Michalik-Jeżowska
	K  https://orcid.org/0000-0002-3260-9879

Uniwersytet Rzeszowski
	� https://ror.org/03pfsnq21

Życie zacne czy spełnione?  
Kilka uwag do „Medytacji o życiu 

godziwym” Tadeusza Kotarbińskiego
	' https://doi.org/10.15633/lie.31207

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 157–184

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

https://ror.org/03pfsnq21


158 Magdalena Michalik-Jeżowska

Abstrakt

Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do „Medytacji o życiu godziwym” Tadeusza Kotarbińskiego

W  dzisiejszym zindywidualizowanym, podkreślającym wagę jednostkowego samorozwoju świecie 
coraz trudniej o spolegliwą, świadczącą o zacności działającego podmiotu opiekę. Jest ona bowiem 
często widziana jako hamulec spełnionego na własnych warunkach, w zgodzie z rozpoznanym poten-
cjałem i potrzebami, jednostkowego życia. Czy oznacza to, że obecnie zacności nie da się pogodzić 
z osobistym spełnieniem? Ta warta zbadania kwestia jest przedmiotem mojej pracy. W jej ramach naj-
pierw wyjaśnia się czym dla Tadeusza Kotarbińskiego jest zacne życie. Następnie przedstawia się go-
dziwą egzystencję w kontekście jednostkowego szczęścia i celu ludzkiego życia. Dzięki temu można 
ustalić czym, według autora „Medytacji o życiu godziwym”, jest spełnione ludzkie życie. W kolejnym 
kroku próbuje się dookreślić wybrany, promowany obecnie przez media model życia spełnionego. 
Na  koniec zestawiam ów ferowany wzorzec z  postawą spolegliwego opiekuna, którą Kotarbiński 
uważał za uosobienie zacnego życia. To zestawienie pozwoli odpowiedzieć na postawione w tytule 
pytanie.

Słowa kluczowe: życie zacne, życie spełnione, spolegliwy opiekun, szczęście, cel życia



159 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

Abstract

A noble life or a fulfilled life? Some remarks on “Meditations 
on a decent life” by Tadeusz Kotarbiński

In today’s individualized world, which emphasizes the importance of individual self-development, it 
is increasingly difficult to find reliable care, indicative of the integrity of the acting entity. Such care 
is often perceived as an impediment to an individual life fulfilled on one’s terms, in accordance with 
recognized potential and needs. Does this imply that, currently, integrity cannot be reconciled with 
personal fulfilment? This question, worthy of investigation, constitutes the subject of my work. With-
in this framework, the paper first elucidates Tadeusz Kotarbiński’s understanding of an upright life. 
Subsequently, it presents a decent existence in the context of individual happiness and the ultimate 
purpose of human life. This approach enables the determination of what, according to the author of 
“Meditations on a decent life”, constitutes a fulfilled human life. In the next step, an attempt is made 
to define a selected model of a fulfilled life, currently promoted by the media. Finally, I juxtapose this 
disseminated paradigm with the attitude of a reliable guardian, which Kotarbiński considered to be 
the embodiment of an upright life. This comparison will facilitate an answer to the question posed in 
the title.

Keywords: noble life, fulfilled life, reliable guardian, happiness, purpose of life



160 Magdalena Michalik-Jeżowska

Chociaż ludzie zacni, tj., mówiąc ogólnie, przyzwoite i  godne zasłużonego 
szacunku osoby, w każdym towarzystwie i czasach wydają się być niezmien-
nie potrzebni, współcześnie uchodzą za „towar” deficytowy. Dlaczego tak 
jest? Być może dlatego, że bycie przyzwoitym człowiekiem bywa niekiedy 
widziane jako swoisty hamulec jednostkowych wysiłków nastawionych na 
uczynienie siebie spełnionym człowiekiem, co zresztą sugeruje sam Tadeusz 
Kotarbiński1. Jeśli tak jest, stanowi to tylko część odpowiedzi na postawione 
właśnie pytanie. Inny powód założonego niedoboru zacnych ludzi można, 
jak sądzę, odnaleźć w drodze rozważenia stosunku zacnego życia do szczęścia 
i sensu ludzkiego bytowania.

Czy życie zacne, w rozumieniu Tadeusza Kotarbińskiego, może być jedno-
cześnie życiem spełnionym? Przypuszczam, że autor Medytacji o życiu godzi-
wym odpowiedziałby na to pytanie twierdząco. Czy jego stanowisko podzie-
liłaby statystyczna większość obywateli dzisiejszych liberalnych demokracji? 
Mam wątpliwości. Niezależnie od odpowiedzi na to pytanie kwestia relacji 
życia zacnego do spełnionego wydaje się warta zbadania, co jest celem mojej 
pracy. Na początek wyjaśniam, czym według Kotarbińskiego jest zacne życie. 
Następnie przedstawiam godziwą egzystencję w kontekście jednostkowego 
szczęścia i  celu ludzkiego życia. Takie „zestawienie” pozwoli ustalić czym 
dla autora Traktatu o dobrej robocie jest spełnione ludzkie życie. W kolejnym 
kroku próbuję dookreślić dzisiejszy, ferowany przez media model życia speł-
nionego. Na koniec ów współczesny wzorzec „pełnej” ludzkiej egzystencji 
zestawiam z postawą spolegliwego opiekuna, którą postulował Kotarbiński. 
Tym samym odpowiem na postawione w tytule pytanie.

1	 Tadeusz Kotarbiński był przeciwny osobistemu spełnieniu rozumianemu jako kultywowanie 
własnej indywidualności przy jednoczesnym zaniedbaniu starań o bycie użytecznym dla innych 
ludzi. Świadczą o tym m.in. jego poglądy na temat hasła-postulatu — „bądź sobą”. Zdaniem autora 
owo hasło, akcentując wagę podążania za własnymi upodobaniami, popędami, przyzwyczajenia-
mi bądź nawet indywidualnymi zasadami i takim sumieniem, ma być obarczone dwiema (przy-
najmniej!) przywarami kardynalnymi: 1. „kieruje nasze starania nie ku przedmiotom, lecz ku 
podmiotowi dążeń”; 2. „jako ewentualna dyrektywa naczelna, tchnie jakimś samotnictwem, obce 
jest duchowi wspólnoty” (T. Kotarbiński, Medytacje o życiu godziwym, Warszawa 1986, s. 47–48).



161 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

Spolegliwy opiekun jako egzemplifikacja zacnego życia

Zdaniem Kotarbińskiego zacne życie, z powodu zacnych uczynków, zasługuje 
na szacunek ludzi godnych szacunku. Żywot haniebny natomiast godzien jest 
ich pogardy2. Nie wystarczy nie zasługiwać na pogardę, bycie zacnym człowie-
kiem koniecznie wymaga zasługiwania na szacunek. Obie oceny — szacunek 
i  pogarda — są stopniowalne. Z  drugiej strony, trzeba podkreślić, że Kotar-
biński nie jest tu konsekwentny, ponieważ w innym miejscu tej samej pracy 
pisze tak: 

Czy jest moralnym obowiązkiem starać się o to, by być człowiekiem jak najczci-
godniejszym… Sądzę, że nasze sumienie nie jest aż tak wymagające… Żąda ono 
nie rekordów, lecz solidności. Wystarcza mu to, że się nie zasłużyło na hańbę. Kto 
tę próbę w życiu wytrzymał, temu przyznaje ono prawo koleżeństwa w gronie 
porządnych i zacnych ludzi3.

Jakie czyny zasługują na szacunek, a  jakie na wzgardę? Kotarbiński od-
wołuje się tu do „hipotetycznego narządu intuicji”4, tj. własnego sumienia, 
wierząc, że jego głos jest jednocześnie podobny do głosu sumień jego czy-
telników. Na mocy owego założonego podobieństwa utrzymuje on, że po-
wszechnie czci się bądź „jedynie” szanuje: (1) właściwe bohaterom męstwo, 
(2) cechujące ludzi ofiarnych dobre serce, (3) prawość rozumianą jako po-
stępowanie sprawiedliwe, prawdomówność i słowność, (4) panowanie nad 
sobą, (5) szlachetność5. Analogicznie równie uniwersalne ma być to, co hań-
bi człowieka. Owe narażające na pogardę postawy są przeciwieństwem tego, 

2	 „Zacnie postępuje, kto zasługuje przez to na szacunek ludzi godnych szacunku […] czyny ha-
niebne — to czyny godne pogardy, czyny zacne — to czyny godne szacunku” (T. Kotarbiński, Cóż 
to znaczy żyć zacnie? Cóż to znaczy postępować haniebnie?, w: T. Kotarbiński, Żyć zacnie, wybór 
T. Duralska-Macheta, Warszawa 1989, s. 43).

3	 T. Kotarbiński, Cóż to znaczy żyć zacnie?, s. 47.
4	 Nawiązuję tu do dookreślenia sumienia zaproponowanego przez Annę Brożek i Jacka Jadackie-

go — autorów znakomitego artykułu na temat systemu etycznego Tadeusza Kotarbińskiego. 
Por. A. Brożek, J. Jadacki, Minimalizm etyczny Tadeusza Kotarbińskiego, „Etyka” 39 (2006), s. 64.

5	 Por. T. Kotarbiński, Cóż to znaczy żyć zacnie?, s. 45.



162 Magdalena Michalik-Jeżowska

co zasługuje na szacunek zacnych ludzi. Należą tu: (1) tchórzostwo, (2) bycie 
złym człowiekiem, (3) nierzetelność, (4) brak woli, (5) niskie motywy6.

Poszukując cech wspólnych dla ustalonych, godnych szacunku cnót, Ko-
tarbiński zauważa, że tym, co się nam „etycznie podoba w postawach i działa-
niach ludzi odważnych, dobrych, prawych i sublimowanych […] [jest to], że 
można liczyć na nich jako na opiekunów”7. Uosobieniem takiego opiekuństwa 
jest spolegliwy opiekun, tj. ktoś, komu bez obawy można oddać się w opiekę, 
bo nie zawiedzie, zrobi wszystko, co do niego należy, pomoże w niebezpiecz-
nej sytuacji i będzie opoką w trudnych okolicznościach8. Tak ujęty opiekun 
to nie tylko wzorcowa wersja piastunki dzieci, osób starszych wiekiem czy 
chorych. Nie powinno się w nim widzieć także jedynie osoby, która sprawuje 
opiekę prawną nad kimś małoletnim. Dla Kotarbińskiego takim opiekunem 
jest „każdy, kto ma jako zadanie dbać o kogoś poszczególnego lub o taką czy 
inną gromadę istot, pilnując takiego lub innego ich dobra”9. Przeciwieństwem 
tak ujętego człowieka godnego szacunku (spolegliwego opiekuna) jest osoba 
zasługująca na pogardę. Kotarbiński dookreśla ją tymi słowy:

na pogardę zasłużył, kto podopiecznych opuszcza w potrzebie czy to ze strachu, 
czy dlatego, że go nie obchodzą lub przestali obchodzić, bo on sobek, dba tyl-
ko o swoją skórę, swoje mienie, swoje przyjemności, czy dlatego, że zapowiedź 
opieki potraktował niepoważnie, lekkomyślnie, albo dlatego, że dał się skusić 
jakiejś ponęcie i zszedł z posterunku albo się zamroczył, nie zdobywszy się na 
przeciwstawienie chętce doraźnej rozumnego, świadomością prześwietlonego 
powściągu10.

Sprawowanie opieki przez spolegliwego opiekuna wymaga specjalnych oso-
bowych „kwalifikacji”, tj. życzliwego usposobienia i dobrego serca — „W pełni 

6	 Jako opozycję szlachetności widziałabym jeszcze (oprócz niskich motywów) także małostkowość 
i małoduszność, jako przejawy niestosownej „buchalterii” moralnej. Chociaż te postawy nie zasłu-
gują na pogardę, świadczą o braku szlachetności.

7	 T. Kotarbiński, Cóż to znaczy żyć zacnie?, s. 45.
8	 Zob. T. Kotarbiński, Medytacje, s. 59.
9	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 59.
10	 T. Kotarbiński, Cóż to znaczy żyć zacnie?, s. 46.



163 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

dbać o sprawy cudze może ten tylko, kto jest usposobiony życzliwie względem 
podopiecznych, nadaje się więc na opiekuna bodaj najbardziej człowiek do-
bry, o dobrym sercu, wrażliwy na cudze potrzeby i skłonny do pomagania”11. 
Oprócz tego spolegliwa opieka wymaga, by opiekujący się posiadał dodatko-
we cechy. Kotarbiński wymienia tu12: dyscyplinę wewnętrzną (dzielność13), 
energię do działania (rzutkość), wytrwałość i umiejętność podporządkowa-
nia się wyznaczonemu celowi, panowanie nad sobą, dawanie z siebie wszyst-
kiego, gdy sytuacja tego wymaga; odwagę, czyli zdolność opanowania lęku; 
odwagę cywilną rozumianą jako dawanie świadectwa prawdzie, w  obronie 
podopiecznych, nawet w obliczu grożących represji czy niechęci środowiska 
zewnętrznego; prawdomówność14; sprawiedliwość (ważną zwłaszcza wtedy, 
gdy przedmiotem opieki jest grupa osób, ponieważ wówczas nieuchronnie 
powstaje kwestia słusznego podziału dóbr).

11	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 60.
12	 Zob. T. Kotarbiński, Medytacje, s. 60–61.
13	 „Dzielność” to zaproponowany przez Brożek i Jadackiego synonim używanych przez Kotarbiń-

skiego terminów: „dyscyplina wewnętrzna”, „wytrwałość w trudach” i „moc charakteru”. Biorąc 
pod uwagę pozytywny wydźwięk tego terminu, propozycję autorów uważam za udaną, tym bar-
dziej że odpowiada ona dookreśleniu terminu „dzielność”, którego autorem jest sam Kotarbiński: 
„dzielność to — sprawność w czynach gorliwych, sprawność złączona z dążeniami godnymi sza-
cunku” (T. Kotarbiński, Medytacje, s. 121).

14	 Z jednej strony prawdomówność jest elementem cnoty sprawiedliwości: „Prawdomówność w ta-
kich sytuacjach [okazania odwagi cywilnej — M. M. J.] okupywana narażaniem się na utrudnienia 
i przykrości, nie wyczerpuje postulatów sprawiedliwości, cnoty należącej do charakterystyki spo-
legliwego opiekuna” (T. Kotarbiński, Medytacje, s. 61). Z drugiej natomiast na kartach tego samego 
dzieła — Medytacji — oraz w Ideałach prawdomówność, słowność i sprawiedliwość traktowane są 
jako składowe cnoty prawości (uczciwości): „…ceni się sobie etycznie prawość, a potępia niepra-
wość. Prawość — jako postępowanie sprawiedliwe, jako wypowiadanie się prawdomówne, jako 
dotrzymywanie danego słowa” (T. Kotarbiński, Medytacje, s. 154) oraz „Człek prawy nie kłamie, 
dotrzymuje danego słowa, przestrzega, by stało się każdemu wedle umowy zawartej” (T. Kotar-
biński, Ideały, w: T. Kotarbiński, Pisma etyczne, red. P. J. Smoczyński, Wrocław– Warszawa, s. 225). 
Zilustrowany tu brak jednomianowości i jednoznaczności w stosowanych przez Kotarbińskiego 
pojęciach i terminach oceniających obliguje zainteresowanych jego twórczością badaczy do ja-
kiejś ich precyzacji i systematyzacji. Do celów mojej pracy nie jest to konieczne, poprzestaję zatem 
na zasygnalizowaniu owych niejasności. W dalszej części pracy korzystam jednak z systematyzacji 
zaproponowanych przez Kotarbińskiego cnót i przywar (właściwych odpowiednio zacności i nik-
czemności), której autorami są Anna Brożek i Jacek Jadacki.



164 Magdalena Michalik-Jeżowska

Koncepcja spolegliwego opiekuna jako wzór porządnego15 człowieka jest 
pokrewna ewangelicznej miłości bliźniego i przypomina do pewnego stopnia 
etos rycerski16. To jest powodem jej (tj. koncepcji spolegliwego opiekuna) 
dwoistego aspektu: „sentymentu dla istot bronionych i walorów składających 
się na waleczność w  stosunku do sił grożących istotom podopiecznym”17. 
Problem w tym, że tej godnej szacunku postawie nierzadko towarzyszy gorycz 
spowodowana świadomością motywów agresywnego zachowania, które spo-
legliwy opiekun powinien zwalczać w imię ochrony powierzonych sobie osób.

Człowiek dobry, kochający bliskie mu istoty i porywający za oręż w ich obronie, 
jest tragicznie świadom tego, że ci, których zwalcza, podobni są do tych, kogo 
broni, np. dzieci nieprzyjaciela — to takież warte kochania dzieci, jak dzieci jego 
własne, i że nieprzyjaciel broniący swoich, godzien jest za to sympatii i szacun-
ku. I oto dobre serce porządnego człowieka zaczyna promieniować uczuciem 
na wszystkie istoty godne umiłowania, co więcej, na wszystkie istoty zdolne do 
przeżywania cierpień, i  jego marzeniem jest, by świat był tak urządzony, żeby 
nikt nikomu nie był zmuszony zadawać ciosów sprowadzających nieszczęście, 
lecz żeby wszyscy wszystkim wzajemnie dopomagali w obronie przed klęską18.

 Zilustrowany tu „główny paradoks sumienia”19, które czuje się zobligowa-
ne do tego, by dobrze czynić wszystkim, stanowi istotną trudność dla prak-
tycznego zastosowania wzoru dzielnej opiekuńczości. W  świecie ludzkim 
walka jest podstawowym narzędziem ochrony i  zabezpieczenia wszelkich 
dóbr, dlatego dbającemu o dobro swych podopiecznych spolegliwemu opie-
kunowi pozostaje „niewyrządzanie nieprzyjacielowi zła ponad niewątpliwą 

15	 W tym kontekście równie dobrze można by mówić o człowieku czcigodnym, ponieważ taki czło-
wiek „działa w sposób odpowiadający motywacji życzliwego opiekuna, na którego można liczyć 
w trudnych okolicznościach” (T. Kotarbiński, Zasady etyki niezależnej, w: T. Kotarbiński, Pisma 
etyczne, s. 187–188).

16	 Por. T. Kotarbiński, Mistrzostwo i humanizm [Rozmowa „Studiów Filozoficznych” z profesorem 
Tadeuszem Kotarbińskim], w: T. Kotarbiński, Myśli o ludziach i ludzkich sprawach, red. J. Kotar-
bińska, Wrocław–Warszawa 1986, s. 342.

17	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 62.
18	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 62.
19	 T. Kotarbiński, O istocie oceny etycznej, w: T. Kotarbiński, Pisma etyczne, s. 109.



165 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

konieczność wynikającą z obowiązku obrony tych, których obrona spoczęła 
na jego barkach”20.

Jak pokazano, sumienie niektórych osób domaga się, by postawę spole-
gliwego opiekuna przyjąć wobec wszystkich. Ów „globalny altruizm”21 Ko-
tarbiński odrzuca choćby dlatego, że w pewnych okolicznościach uczynienie 
dobra jednej osobie wymaga wyrządzenia zła innej. Wobec niemożności kon-
sekwentnego stosowania się do normy altruizmu globalnego konieczne staje 
się wprowadzenie hierarchii ważności osób, którym przede wszystkim winni-
śmy zaoferować spolegliwą pieczę. Komu winniśmy ową opiekę? Kotarbiński 
waha się między trzema kategoriami osób: (1) osobami, wobec których zo-
bowiązaliśmy się do opieki22; (2) bliskimi (tj. bliższymi spośród bliźnich)23; 
(3) osobami zacnymi24.

Zaproponowane przez Kotarbińskiego ograniczenia zakresu spolegliwego 
opiekuństwa Brożek i Jadacki nazywają „altruizmem lokalnym”, który przed-
stawiają w formie dwóch norm: (1) Powinieneś czynić dobrze pewnym oso-
bom, (2) Nie powinieneś czynić źle żadnej osobie ponad niezbędną potrzebę. 
Podmiotowy zasięg pierwszej z norm przedstawiłam we wcześniejszym aka-
picie. Natomiast o dozwolonym progu czynionego innym zła (zasięgu przed-
miotowym drugiej z  wyróżnionych właśnie norm) traktuje dosyć ogólny 
w swojej wymowie cytat: „Walczyć, jeśli trzeba walczyć w obronie bliższych 
spośród bliźnich przeciwko dalszym spośród bliźnich… Nikogo nie niena-
widząc i  oszczędzając przeciwnikowi wszelkiego zbędnego dla zwycięstwa 

20	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 62.
21	 Nawiązuję tu do określenia Kotarbińskiego. Zob. T. Kotarbiński, Myśli o nauce, w: T. Kotarbiński, 

Elementy teorii poznania, logiki formalnej i metodologii nauk, Wrocław 1961, s. 201. To pojęcie („al-
truizm globalny”) Brożek i Jadacki odnieśli do norm moralnych mających postać: „Powinieneś 
czynić dobrze wszystkim” i „Nie powinieneś czynić źle nikomu”. Zob. A. Brożek, J. Jadacki, Mini-
malizm etyczny, s. 59.

22	 „Trudno kwestionować zasadność pierwszeństwa tych, wobec których zaciągnęło się zobowiąza-
nie opieki bądź czynem, bądź expressis verbis” (T. Kotarbiński, Zasady etyki, s. 190).

23	 „Wobec konfliktu potrzeb istot podopiecznych koniecznością się staje wejrzeć w hierarchie istot 
i potrzeb, dając jednym z nich prymat przed innymi” (T. Kotarbiński, Zasady etyki, s. 190).

24	 „Czy nie zrobię najsłuszniej, jeżeli zajmę się przede wszystkim obroną najszlachetniejszych, a nie 
przede wszystkim moich bytowo bliskich, zwłaszcza jeżeli ci bytowo bliscy nie zasługują na dodat-
nią ocenę etyczną” (T. Kotarbiński, Istota oceny etycznej, w: T. Kotarbiński, Pisma etyczne, s. 113).



166 Magdalena Michalik-Jeżowska

nieszczęścia i natychmiast okazując mu pełnię aktywnej życzliwości, z chwilą 
zakończenia walki”25.

Spolegliwy opiekun troszczy się o dobro swoich podopiecznych. Na czym 
głównie to dobro ma polegać? Kotarbiński uważa, że przede wszystkim na 
zapobieganiu nieszczęściu, które mogłoby dotknąć podopiecznego, lub na 
usuwaniu nieszczęścia, które już jest jego udziałem26. „Najważniejszą jest rze-
czą, aby życie nie było nieszczęśliwe, aby nie opadało poniżej stanu, kiedy się 
jeszcze bądź co bądź ma ochotę trwać mimo doznanych ciosów”27. Dlatego 
właśnie jak można by sądzić „Ludzie poważni […] opędzają się od zła, na tym 
trawiąc główny swój wysiłek”28. Co istotne, „największym złem, jakie może 
spotkać istotę ludzką, jest jej upadek moralny. Strzec od niego przede wszyst-
kim — to główne zadanie opiekuna”29.

Jednostkowe szczęście i cel ludzkiego życia

O ile mi wiadomo istnieje tylko jeden tekst Kotarbińskiego wprost poświęco-
ny zagadnieniu szczęścia — Co to jest szczęście?. Nieszczęśliwie dla czytelnika 
nie podaje on jednak definicji tego pojęcia, poprzestając na dość lakonicznej 
konstatacji — „Człowiek jest szczęśliwy, kiedy jest mu dobrze, i  to pod każ-
dym względem”30 — tłumacząc swoją „oszczędność” w tym względzie rzeko-
mą wiedzą każdego człowieka odnośnie tego, czym jest owo uszczęśliwiające 
go dobro. Dodatkową usprawiedliwiającą autora okolicznością ma być to, 
że, jego zdaniem, pytającym o szczęście wcale nie chodzi o uzyskanie jego 
definicji, ale o analizę sensu słowa. Jeśli istotnie tak jest, wówczas pytającym 
o szczęście musiałoby chodzić o odpowiedź na pytanie: „od czego w sposób 

25	 T. Kotarbiński, Zasady etyki, s. 190.
26	 Odpowiada temu „zbawienna rada filozofów [którzy — M. M. J.] namawiają do tego, by się starać 

o dobro głównie przez walkę ze złem” (T. Kotarbiński, Medytacje, s. 87).
27	 T. Kotarbiński, Co to jest szczęście?, w: T. Kotarbiński, Studia z zakresu filozofii, etyki i nauk społecz-

nych, Wrocław 1970, s. 184.
28	 T. Kotarbiński, Idea wolności, w: T. Kotarbiński, Wybór pism, t. 1: Myśli o działaniu, Warszawa 1957, 

s. 499–500.
29	 T. Kotarbiński, Zasady etyki, s. 190.
30	 T. Kotarbiński, Co to jest szczęście?, s. 183.



167 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

istotny zależy szczęście?” lub bardziej praktycznie: „co trzeba czynić, a czego 
nie czynić, aby samemu być trwale szczęśliwym i przyczyniać się do trwałego 
szczęścia tych, komu dobrze życzymy?”31. Na to „najważniejsze ze wszystkich 
ludzkich pytań” Kotarbiński nie próbuje tu odpowiedzieć. Zamiast tego po-
przestaje na dwóch nieoryginalnych uwagach. Zgodnie z pierwszą szczęście 
jest stopniowalne, wobec czego pozostaje nam staranie o to, by żyć szczęś-
liwiej, pamiętając, że pełnia trwałego szczęścia jest nieosiągalna. Po drugie, 
jak już wskazywano, najważniejsze, by życie nie było tak nieszczęśliwe, że 
wiodący je człowiek traci wolę dalszego w nim trwania. „W wymiarze życia 
publicznego główny wysiłek w staraniu się o szczęście musi zmierzać ku usu-
waniu klęsk publicznych, tępieniu ich źródeł, zapobieganiu wydarzaniu się 
ich na nowo”32.

Odpowiedź na pytanie o to, co możemy zrobić na rzecz szczęścia własnego 
i ważnych dla nas osób, znaleźć można we fragmencie Medytacji… Kotarbiń-
skiego zatytułowanym Co robić, a czego nie robić?. Na początek autor wskazuje 
to, co na temat szczęścia zgodnie utrzymują filozofowie. Nie podają oni nieza-
wodnych recept na szczęście, ale udzielają kilku dobrych rad: 1. Zalecają umiar 
w pragnieniach i planach, potępiając tym samym zachłanność i zapalczywość; 
2. Radzą, by nie uganiać się za przyjemnościami, rozkoszami i satysfakcjami 
bezpośrednio, ale pośrednio, tj., dążąc do innych celów. Tym samym uczą, że 
radość można odnaleźć poprzez uczestnictwo w jakiejś wspólnej (a nie osobi-
stej) sprawie33; 3. Apelują, by starać się o dobro głównie przez walkę ze złem. 
Takim złem mogą być choroby, nierówności klasowe, niesprawiedliwość 
społeczna czy wojna jądrowa. W nawiązaniu do tego ostatniego Kotarbiński 
pisze o udziale w zapobieganiu takiej wojnie jako przykładzie rzetelnej troski 
o szczęście.

31	 T. Kotarbiński, Co to jest szczęście?, s. 184.
32	 T. Kotarbiński, Co to jest szczęście?, s. 184.
33	 „Szczęśliw, kto ukochał coś, co nie jest nim samym, przejął się jakąś cudzą potrzebą, zachwycił 

przedsięwzięciem porywającym. Może on znaleźć radość własną jako owoc czynnego uczestni-
ctwa w takiej sprawie. Tak kochająca matka znajduje sens życia […] w opiekowaniu się umiłowa-
nymi istotami, a życie społeczne dostarcza nieprzebranych możliwości włączania się do wspól-
nych starań o to, by się dobrze działo” (T. Kotarbiński, Medytacje, s. 87).



168 Magdalena Michalik-Jeżowska

W uzupełnieniu i nawiązaniu do powyższych, ważnych dla szczęścia wska-
zań, Kotarbiński postuluje życie poważne, sprowadzające się do najważniej-
szych czynów, którymi, w jego opinii, są czyny zwalczające największe istnie-
jące bądź „jedynie” zagrażające nam zło.

Największe dobro zyskujemy przez zwyciężanie największego zła, najgłębszą 
szczęśliwość zdobywa się chroniąc istoty kochane przed zagrażającym im nie-
szczęściem (a życie stale bywa pełne niebezpieczeństw), najgłówniejsze piękno 
życia rozkwita na drodze zapasów z pleniącą się jak robactwo brzydotą34.

Aby sprostać zadaniu walki ze złem potrzeba dzielności, tj. „sprawności 
zastosowanej do działań o celach godziwych”35. Kotarbiński, uzgadniając ową 
dzielność z wymogami praktyki, przekłada ją na zbiór zaleceń dobrej roboty. 
Te ostatnie zaś sprowadza do trzech naczelnych: 1. trafnego doboru środków 
do celów; 2. działania energicznego, czyli takiego, które polega na wydatko-
waniu całego wkładu niezbędnego dla sprawy wysiłku; 3. działania gospodar-
nego, a więc nie marnotrawnego.

Ale co z realizowaniem pasji jako metodzie osiągania szczęścia? Kotarbiń-
ski deprecjonuje pasje, utrzymując, że „pasje pasjom nierówne i namiętności 
nie nadaje racji dostatecznej samo to, iż jest ona namiętnością […] precz 
z hasłem wyżycia się w pełni, jako hasłem naczelnym. Złudnym byłoby dro-
gowskazem szczęścia”36. Tym, którzy argumentują, że niezrealizowane zami-
łowania i namiętności skutkują klęską, odpowiada zaś, że obok upodobań są 
potrzeby, które są od tych pierwszych ważniejsze, ponieważ tylko ich brak ro-
dzi udrękę, której rozumny człowiek stara się zapobiec. Sęk w tym, że bywają 
potrzeby bez upodobań, zamiłowań czy namiętności, czego przykładem jest 
potrzeba zdrowia. Zatem wszystkim potrzebom bezwzględnie należy uczynić 
zadość, upodobaniom zaś tylko o tyle, o ile są jednocześnie potrzebami. Chy-
ba że ich realizacja koliduje z zadaniem obrony przed „klęską elementarną” 

34	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 88.
35	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 89.
36	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 144.



169 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

istotnych dla nas osób. W takiej sytuacji rezygnacja z własnego określonego 
upodobania może być dla owej ochrony niezbędna.

Poglądy Kotarbińskiego na temat celu ludzkiego życia odnaleźć można 
w dwóch podrozdziałach Medytacji… zatytułowanych — Cel i sens życia oraz 
Cel życia. Pierwszy z nich podkreśla zależność ludzkich celów i wzorów postę-
powania od potrzeb i upodobań konkretnego podmiotu oraz potrzeb i upo-
dobań istot przez niego kochanych, a także tych, z którymi się on solidary-
zuje. Zgodnie z tym tokiem rozumowania zakłada się tu, że troska o cel życia 
sprowadza się do poszukiwania głównego celu własnych, przyszłych działań, 
które by odpowiadały konkretnym podmiotowym potrzebom i  upodoba-
niom. Zdaniem Kotarbińskiego na tej drodze uzyskuje się także odpowiedź 
na pytanie o sens życia. „Kto szuka sensu życia, szuka tego samego właśnie, 
o to właśnie zatroskany, by jego czyny nie były bezcelowe, a ściślej, by jego 
działalność nie wyczerpywała się w  błahych przedsięwzięciach, lecz mogła 
się legitymować przydatnością do celu godnego poświęcenia mu głównych, 
najważniejszych wysiłków”37. W nieco innej formie tę samą myśl odnajduje-
my w przeciwstawieniu życia poważnego (tj. życia poświęconego walce z naj-
większym złem) życiu błahemu, które, w ujęciu Kotarbińskiego, polega na 
uganianiu się za przyjemnościami lub za przedmiotami upodobań.

Więcej ustaleń na temat celu życia zawiera podrozdział — Cel życia. Jego 
autor dowodzi, że ani przyroda, ani historia nie determinują jednoznacznie 
celu życia świadomego własnych potrzeb człowieka. Jaki winien być zatem 
rozumnie postawiony cel życia? Zdaniem autora to pytanie jest źle postawio-
ne, ponieważ sugeruje istnienie jakiegoś jednego, wspólnego dla wszystkich 
ludzi celu, podczas gdy doświadczenie wskazuje raczej na pluralizm, który ma 
źródło w wielości ludzkich potrzeb kolejno domagających się zaspokojenia 
w toku życia osobniczego. W tej sytuacji „zamiast ułudy jedynego celu życia 
[…] [mamy] perspektywę wielości rozmaicie obieranych celów, nie celów 
życia notabene, lecz celów doraźnych”38.

Wielość celów wymaga ich zgodności, o którą nietrudno, biorąc pod uwagę 
to, że:

37	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 22.
38	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 129.



170 Magdalena Michalik-Jeżowska

z natury rzeczy układają się one w zespoły niejako piramidalne. W każdym z nich 
jakieś zamierzenie odgrywa rolę celu naczelnego, któremu służą cele będące dlań 
środkami. Narzuca się konieczność ustanowienia hierarchii takich zespołów; 
która sprawa ma mieć pierwszeństwo przed którą […] czy […] która musi być 
raczej poniechana, jeśli zarysuje się sytuacja typu aut — aut. A wreszcie: który 
z niezależnych celów naczelnych obierzemy jako cel główny bądź w tym sensie, 
że najbardziej w zamierzeniu pracochłonny (tu się znajdzie wybór zawodu), bądź 
w tym, że raczej ze wszystkiego innego gotowiśmy zrezygnować na jego korzyść, 
gdy zostaniemy przyparci do muru39.

 Jaki by nie był rozumnie obrany przez człowieka cel, zawsze, jak zakłada 
Kotarbiński, dotyczy on zamierzeń podejmowanych ze względu na pojedyn-
czą osobę lub grupę osób. Zgodnie z tym założeniem autor wyróżnia dwie 
zasadnicze postawy, których wyrazem jest godny uznania wybór życiowego 
celu — humanizm i  moralizm. Pierwszy z  nich jest wyborem tych, „którzy 
walczą o program społeczny, o idee i ustrój, upatrując w nich środki potrzeb-
ne do tego, by określonym ludziom było dobrze na świecie lub przynajmniej 
nie było tak bardzo źle”40. Drugi natomiast przekłada się na działania zgodne 
z motywacją i trybem życia „wiernych towarzyszy, niezawodnych przyjaciół, 
spolegliwych opiekunów”. Podkreśla się tu, że: „Jeśli mamy jakieś obowiązki 
względem siebie samych, to tylko pośrednie, ze względu na inne istoty, na-
tomiast w stosunku do innych ciążą na nas przeróżne zobowiązania, wyzna-
czające imperatywne granice swobody moralnej w kształtowaniu celów”41. 
Takie zgodne z wymaganiami sumienia (zawsze chroniącego nas przed słusz-
ną etyczną pogardą!) działania, będąc realizacją zobowiązań wobec innych, 
poświadczają prymat oceny moralnej.

Będące wyrazem humanizmu, jak i moralizmu konkretne ludzkie wybory 
naczelnego celu życiowego zawsze powinny, zdaniem Kotarbińskiego, respek-
tować dwa zharmonizowane ze sobą postulaty realizmu praktycznego. Pierw-
szy z  nich, występując przeciwko nieprzemyślanym i  wielce ryzykownym 

39	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 129.
40	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 131.
41	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 131.



171 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

wyborom, zaleca, by wziąć pod uwagę (przy ustanawianiu celów) możliwość 
ich realizacji. Drugi natomiast, podkreślając pojęcie ważności względnej, za-
leca przedkładanie, w kształtowaniu zamiarów, celów ważniejszych nad mniej 
ważnymi. Przy czym to, co ważniejsze rozumie się tu jako to, co usuwa więk-
sze zło lub większemu złu zapobiega. Co istotne, w ujęciu Kotarbińskiego „dą-
żenie do celów o wartości najwyższej i poświęcenie im «głównych, najważ-
niejszych wysiłków» nadaje sens życiu ludzkiemu”42. Tak ujęty racjonalizm 
praktyczny jest przeciwny lekkomyślnej pogoni za nową podnietą. Przede 
wszystkim kieruje podmioty ku celom ochronnym. „Perswaduje, że w powo-
dzeniu takich prac można znaleźć duchowe satysfakcje wcale nie mniejsze niż 
w tym, co nie służy obronie, lecz tylko bezpośredniemu wzbogacaniu doznań, 
upiększaniu i umilaniu egzystencji”43.

Współczesne wzory spełnionego życia

W dzisiejszych czasach mamy wiele równolegle promowanych stylów życia, 
które w opinii ich promotorów mogą uczynić czyjeś życie pełniejszym bądź 
spełnionym. Na opisanie ich wszystkich nie ma tu miejsca. Poprzestanę zatem 
na skrótowym przedstawieniu jednego z nich, tego, który, w mojej ocenie, 
wydaje się dominować we współczesnym przekazie medialnym. Dla celów 
tego artykułu nazwijmy go „poszukiwacz nowego «ja»”. Ten wzorzec pełnego 
życia ma dwie zasadnicze cechy: nacisk na autokreację traktowaną jako rodzaj 
twórczości oraz pozytywny stosunek do życiowych zmian. W tym modelu, 
w odróżnieniu od wzoru spolegliwego opiekuna, milcząco zakłada się, że do-
bro jednostki ma prymat nad dobrem grupy. Nie oznacza to jednak ignoro-
wania dobra innych osób czy społeczności, której jest się członkiem. Chodzi 
raczej o przeświadczenie, że aby być użytecznym dla innych, wpierw należy 
zadbać o własny dobrostan44.

42	 A. Brożek, J. Jadacki, Minimalizm etyczny, s. 55.
43	 T. Kotarbiński, Medytacje, s. 132.
44	 Przykładem tego typu myślenia jest to, co Erich Fromm pisze na temat produktywnej miłości mat-

czynej w swojej książce zatytułowanej O sztuce miłości. Jego zdaniem matka, aby mogła przekazać 



172 Magdalena Michalik-Jeżowska

Dzisiejszy, wybrany przeze mnie, model spełnionego życia ma wielu „oj-
ców”. Najważniejszym jest egzystencjalizm, ponieważ za sprawą głoszonego 
przezeń postulatu wolnej kreacji samego siebie, której granicą miała być jedy-
nie własna wyobraźnia, w naszej kulturze utrwaliło się przekonanie o powo-
łaniu każdego człowieka do stania się tym, kim chciałby być, niezależnie od 
sytuacji, w jakiej się aktualnie znajduje, i abstrahując od związków z innymi 
ludźmi. Zgodnie z  tym „przykazaniem”, oderwany od sieci przedmiotowo-
-podmiotowych zależności człowiek przedstawiany jest dziś jako ktoś, kto 
nie tylko może, ale i powinien zawalczyć o nowe, lepsze „ja”, a tym samym 
o pełniejsze życie. Dlaczego ma się walczyć o nowe? Dlatego, że samo życie 
przedstawiane jest jako ciągła zmiana wymuszająca osobowy „remanent”, nie 
zawsze oznaczający progres, ale zawsze pożądany.

Powyżej nakreślony pęd ku życiowej zmianie wspiera utożsamianie upo-
dobań i  pragnień z  potrzebami rozumianymi jako coś, co poddane depry-
wacji pociąga za sobą cierpienie. Założenie tożsamości upodobań i pragnień 
z potrzebami wymagającymi zaspokojenia kieruje nas ku kolejnemu „ojcu” 
przedstawianego tu modelu spełnionego bądź pełnego życia. Mam tu na my-
śli, rozwijaną na polu psychologii humanistycznej, koncepcję samorealizacji. 
W klasycznym modelu hierarchii potrzeb, przedstawianej w formie piramidy, 
autorstwa Abrahama Maslowa, samorealizacja jako metapotrzeba zajmuje 
najwyższe miejsce. To „usytuowanie” oznacza, że jest to potrzeba, której za-
spokojenie „wieńczy dzieło”, jakim może i powinno być ludzkie życie. Wspól-
ną dla większości psychologów humanistycznych treścią tej najważniejszej 
ludzkiej potrzeby i jednocześnie najważniejszego motywu człowieczej aktyw-
ności wydaje się być definicja terminu „samorealizacja” zaproponowana przez 
Kurta Goldsteina — „aktywność twórcza, oznaczająca realizację siebie, swego 
własnego ja”45. Skąd wiadomo, że dane pragnienie czy upodobanie do cze-
goś to potrzeba domagająca się samorealizacji? Zdaniem Maslowa możemy 
to ustalić dzięki deprywacji danego pragnienia bądź skłonności. Mianowicie 

dziecku miłość do życia, tj. przekonanie, że warto żyć (w  jego terminologii ten aspekt miłości 
matczynej nazywa się „miód”), musi być najpierw szczęśliwym, czyli spełnionym człowiekiem.

45	 M. Jančina, D. Kubacka, Kierowanie własnym rozwojem. Kontekst teoretyczny zjawiska, „Psycholo-
gia Rozwojowa” 19 (2014) nr 4, s. 33.



173 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

niezaspokojenie owego utożsamianego z  potrzebą pragnienia może46 pro-
wadzić do „metachoroby”, tj. pewnego rodzaju konfliktu człowieka z samym 
sobą47. Wyrazem owej „dolegliwości” wydaje się być tzw. „nerwica egzysten-
cjalna” — zidentyfikowany w latach 70. XX wieku, „zespół objawów związany 
z poczuciem braku sensu życia i spełnienia, odczuciem «nie bycia, tym kim 
się chciało/mogło być», przy braku stwierdzenia innych powodów do zdiag-
nozowania zaburzeń nerwicowych, [których przyczyną] jest «niespełnienie 
młodzieńczych rojeń, marzeń»”48. Ekspresją metachoroby, o której tu mowa, 
wydaje się być także „problem, który nie ma nazwy”, będący przedmiotem 
książki — Mistyka kobiecości — Betty Friedan. W owym „kłopocie”, deprecjo-
nowanym przez psychiatrów amerykańskich w latach 50. XX wieku poprzez 
nazwanie go „syndromem zmęczenia pani domu”, Friedan widzi problem wy-
nikający z narzucenia kobietom tożsamości określonej wyłącznie przez rolę, 
jaką kultura przypisała ich płci. Tym samym nie pozwala się im „zaspokajać 
podstawowej potrzeby rozwoju i realizowania swojego potencjału jako istot 
ludzkich i znajdować w tym przyjemność”49.

Dzisiejsze pozytywne waloryzowanie zmian (nierzadko zasadniczych!) 
w  konkretnym jednostkowym życiu wspiera postulat głoszący potrzebę 
opuszczenia strefy komfortu. Jego milczącym założeniem jest przekonanie 
o wsteczności i nieprzystawaniu do wymogów zmieniającego się świata tego, 

46	 Można zapytać: co to za dowód, skoro odwołuje się jedynie do możliwości wystąpienia ja-
kiegoś skutku? Odpowiem tak: jak pokazał inny przedstawiciel psychologii humanistycz-
nej — Fromm — w  podrozdziale swojej książki Ucieczka od wolności zatytułowanym Złudzenie 
indywidualności człowiek, na skutek wymuszonego przez socjalizację przystosowania się do 
sprzecznych z jego naturą norm społecznych, może nie być świadomy braku, jaki go charakteryzu-
je. Nie oznacza to jednak, że nie cierpi. Tyle że to swoje cierpienie racjonalizuje, tłumacząc sobie, 
że jest ono wynikiem np. przepracowania, i dlatego nie stara się w żaden konstruktywny sposób 
zaradzić owemu cierpieniu, poprzestając na „relaksacji” bądź zażyciu odpowiednich suplementów 
czy farmaceutyków.

47	 „Muzyk musi zajmować się muzyką, malarz musi malować, poeta pisać, jeżeli ma pozostać w zgo-
dzie z samym sobą” (A. Maslow, Teoria hierarchii potrzeb, w: Materiały z historii psychologii, red. 
K. Zamiara, Poznań 1995, s. 265).

48	 A. Janiszewska, Co może blokować wykorzystanie potencjału twórczego? Psychologiczne inhibitory 
samorealizacji, „Nauki o Wychowaniu. Studia interdyscyplinarne” 16 (2023) nr 1, s. 292; por. także 
K. Obuchowski, Galaktyka potrzeb. Psychologia dążeń ludzkich, Poznań 2000, s. 234–236.

49	 B. Friedan, Mistyka kobiecości, przeł. A. Grzybek, Warszawa 2012, s. 125.



174 Magdalena Michalik-Jeżowska

co w konkretnej ludzkiej egzystencji znane i oswojone. Co więcej owo po-
rzucanie znajomego w poszukiwaniu nowych wyzwań powinno być, zgodnie 
z ciągle zmieniającą się sytuacją podmiotu, cykliczne, podobnie jak „toczące 
się kamienie, które nie porastają mchem”. Innymi słowy, we wzorcowym życiu 
tego typu na każdym jego „zakręcie” powinno czekać „nowe otwarcie”, czy 
będzie to nowe miejsce zamieszkania, nowa praca, hobby czy towarzysz życia. 
W nakreślonej tu skłonności do „systematycznego” zaprowadzania w swoim 
życiu zmian widać wpływ filozofów i socjologów, skoncentrowanych na bada-
niu ponowoczesności — kolejnej po nowoczesności epoce kulturowej, będą-
cej antytezą skompromitowanej, nowoczesnej wiary w potęgę nauki i rozumu 
ludzkiego, dzięki którym mieliśmy zatryumfować nad przyrodą i jednocześnie 
udoskonalić się moralnie. W ponowoczesności nie wierzy się, że przyszłość 
będzie lepsza od teraźniejszości. Zakłada się raczej, że będzie ona po pro-
stu inna, stosownie do zmieniających się stale tożsamości ponowoczesnego 
człowieka, odpowiadających zmiennym kolejom jego losu i dokonywanym 
przez niego wyborom, jak i zmieniającej się lokalnej oraz globalnej sytuacji. 
Cykliczne zmiany tożsamości dzisiejszego człowieka, a przez to jego postawy 
życiowej i aktywności dobrze obrazują, opisane przez Zygmunta Baumana 
ponowoczesne wzory osobowe50.

Przechodząc do charakterystyki poszukiwacza nowego „ja”, trzeba powie-
dzieć, że jest ona w pewien sposób problematyczna. Istotę owego „kłopotu” 
można przybliżyć przez odwołanie się do Baumanowskiego określenia oso-
bowości ponowoczesnej jako nieposiadającej tożsamości51. Analogicznie do 
tego braku, dzisiejszy poszukiwacz nowego „ja” nie posiada żadnych wyróż-
niających go cech, poza anonsowanymi na początku tej części pracy — sil-
ną tendencją do autokreacji oraz pozytywnym stosunkiem do zmian. Brak 
specyficznych dla poszukiwacza nowego „ja” cech oznacza, że to, jaki on jest, 
dla tego, kim on jest (tj. poszukiwacza nowego „ja”), nie ma zasadniczego 

50	 Zob. Z. Bauman, Dwa szkice o moralności ponowoczesnej, Warszawa 1994.
51	 „Osobowość iście ponowoczesna wyróżnia się brakiem tożsamości. Jej kolejne wcielenia zmieniają 

się równie szybko i gruntownie, co obrazy w kalejdoskopie” (Z. Bauman, Dwa szkice o moralności 
ponowoczesnej, s. 16).



175 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

znaczenia52. To, co się liczy, to jego pęd ku autokreacji i otwartość na zmianę. 
W tej sytuacji pozostaje dookreślenie owego wzoru przez opozycję do posta-
wy spolegliwego opiekuna. W ten sposób możemy powiedzieć, że poszuki-
wacz nowego „ja”:

1.	 Nie musi mieć żadnych specjalnych kwalifikacji dla swoich twórczych 
transformacji — poza wolą i możliwością oraz, być może, odwagą.

2.	 Nie potrzebuje zgodności swoich nowych „ja” ze swoimi wcześniejszy-
mi preferencjami. Nie potrzebuje być im wierny ani konsekwentny.

3.	 Nie musi z góry planować swoich kolejnych odsłon, może sobie pozwo-
lić na spontaniczność.

4.	 Jego kolejne wcielenia nie muszą być lepsze od wcześniejszych. Wy-
starczy, że odpowiadają jego aktualnym potrzebom/pragnieniom czy 
sytuacji, w której się znalazł.

5.	 By się rozwijać, musi mieć jakiś potencjał. Choćby była nim jedynie jego 
wola pragnąca czegoś więcej53.

6.	 Jego jedynym zadaniem jest autokreacja i  transformacja swojego „ja”, 
a zatem i własnego życia.

7.	 Ma obowiązki przede wszystkim wobec siebie, a dopiero potem wobec 
innych.

8.	 Jak spolegliwy opiekun nie musi być moralnie doskonały, ale 
w  przeciwieństwie do niego może być w  różnym stopniu moralnie 
„niesubordynowany”54.

9.	 Może walczyć ze złem, ale nie jest to jego obowiązkiem ani najważniej-
szym celem. Taka walka mogłaby grozić jakimś uszczerbkiem. Jeśli jed-
nak decyduje się walczyć, robi to (najczęściej!) tylko we własnym bądź 
ważnych dla siebie osób interesie.

10.	 Ceni jakość życia, której ważnym składnikiem jest doznawana 
przyjemność.

52	 Nie oznacza to wszakże, że jego cechy nie mają wpływu na jakość jego życia, czy tym bardziej na 
konkretny kształt jego kolejnych osobowych transformacji.

53	 Analogicznie do Sartre’owego ujmowania człowieka jako nicości, która ma potencjał do tego, by 
stać się czymś.

54	 Jest na to przyzwolenie społeczne z powodu założenia, że „nikt nie jest bez wad”, a uczynione zło 
zawsze można naprawić.



176 Magdalena Michalik-Jeżowska

4. Spolegliwy opiekun versus poszukiwacz nowego „ja”

Czy dzisiejszy „poszukiwacz nowości”, o  którym pisałam w  poprzednim 
paragrafie, może być jednocześnie spolegliwym opiekunem? Wydaje się to 
niemożliwe, jeśli wziąć pod uwagę jego skoncentrowanie na sobie, skutkujące 
nierzadko niedostatecznym liczeniem się z  zobowiązaniami wynikającymi 
z tego, że jest się czyimś dzieckiem, bratem/siostrą, małżonkiem, współpra-
cownikiem czy rodzicem. Z  drugiej strony taka opcja nie jest wykluczona 
przynajmniej z dwóch powodów. Po pierwsze, z powodu minimalizmu etycz-
nego Kotarbińskiego55, który, nie wymagając moralnej perfekcji, poprzestaje 
na zobowiązaniu człowieka do życia w  sposób nienarażający go na hańbę. 
Spełnienie tego warunku jako wystarczające do zaliczenia danej osoby do gro-
na zacnych ludzi wydaje się stosunkowo łatwe, podobnie jak zabezpieczające 
przed etykietą „alimenciarz” terminowe płacenie alimentów na rzecz dzieci, 
które wychowuje była żona. Po drugie, poszukiwacz nowego „ja” może być 
równie użyteczny dla innych, jak spolegliwy opiekun, chociaż nie jest to ko-
nieczne i zazwyczaj się tego odeń nie wymaga, rozumiejąc, że każdy jest dla 
siebie samego najważniejszy, zgodnie z powiedzeniem „bliższa koszula ciału”. 
Przykładem takiej „użyteczności” może być zaabsorbowany swoją karierą 
artysta, cyklicznie zmieniający adres i żony, będący dobrym (choć zapewne 
nie tak dyspozycyjnym jak ojciec „stacjonarny”) i wspierającym ojcem dla 
swoich, pochodzących z różnych związków dzieci oraz przyjacielem dla by-
łych partnerek. Można sobie także wyobrazić poszukiwacza nowego „ja” od-
krywającego w sobie „inklinacje społeczne”, które to rozwinięte jego własnym 
wysiłkiem i ambicją „rozkwitną” jego społecznikostwem. A zatem działalność 
na rzecz wspólnego dobra może być także dziedziną twórczości uprawianą 
przez poszukiwacza nowego „ja”.

To, co wyżej powiedziano, wydaje się wskazywać, że wybór pomiędzy tymi 
dwiema różnymi postawami ma drugorzędne znaczenie. Pierwszorzędną waż-
ność ma natomiast to, jak konkretna osoba realizuje się w obranej przez siebie 
strategii życiowej, tj., czy jej życie, w ostatecznym rozrachunku, zasługuje na 
wzgardę, czy też nie prowokuje tego typu osądów. Być może taki wniosek 

55	 Wspominałam o nim w sekcji pierwszej mojej pracy.



177 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

grzeszy zbytnią ogólnikowością, ponieważ brakuje tu wskazania, czyj osąd 
miałby być brany pod uwagę jako rzeczywisty probierz czyjejś przyzwoitości. 
Uwaga to ważna, zważywszy na to, że nierzadko ludzie bronią swoich wątpli-
wych moralnie wyborów, odwołując się do braku ich ewidentnego potępienia 
przez osoby w jakiś sposób im sprzyjające, jednocześnie deprecjonując osąd 
ich niecnych uczynków dokonany przez inne, mniej skłonne do bagatelizo-
wania ich działań, osoby. Na ten potencjalny zarzut odpowiadam tak: chociaż 
w dzisiejszym świecie niektóre moralnie wątpliwe działania są czasem baga-
telizowane, np. oszukiwanie fiskusa, niepłacenie alimentów czy brak należy-
tej troski o starzejących się rodziców bądź dzieci pochodzące z rozwiązanego 
przez rozwód małżeństwa, nie gwarantuje to osobom w  ten sposób postę-
pującym spokoju ich sumienia, a tym samym samozadowolenia, do którego 
każdy z nas wydaje się dążyć. Mam więc nadzieję, że niezależnie od obranej 
postawy (spolegliwy opiekun czy poszukiwacz nowego „ja”) dla większości 
ludzi wzgląd na własną samoocenę (która zależy także od oceny moralności 
własnego postępowania), zawsze związaną z poziomem jednostkowego do-
brostanu, przeważy wolę ignorowania ważnych międzyludzkich zobowiązań, 
by tym łatwiej zrealizować cele jawiące się jako rozwijające własne „ja”. Innymi 
słowy, wierzę, że możliwe jest (choć prawdopodobnie nie zawsze, a być może 
nawet nieczęsto!) pogodzenie zobowiązań wobec innych ludzi i  nastawio-
nych na samorozwój działań. Jeśli tak jest, kategoryczne opowiedzenie się za 
jedną bądź drugą postawą traci na znaczeniu i dobrze by było, żeby to była 
prawda, ponieważ oba rozważane tu wzorce mają swoje mocne i słabe strony.

Przyjrzyjmy się najpierw postawie poszukiwacza nowego „ja”. Czy to do-
brze, że nadwartościuje on życiowe zmiany? To zależy. Dobrze mieć świado-
mość, że na każdym etapie życia coś nas jeszcze czeka, że nie powiedzieliśmy 
jeszcze ostatniego słowa, że możemy jeszcze sami siebie zaskoczyć, np. „nie-
rozsądną” zmianą nudnej, ale dobrze płatnej i zapewniającej godziwą emery-
turę pracy na ekscytujące, ale krótkoterminowe zastępstwo w ogólnopolskim 
radiu. Podobnie pozytywny wydźwięk wydają się mieć adresowane do pięć-
dziesięcio- i więcej latków hasła i „złote myśli” np. afirmujące „srebrną” rewo-
lucję/siłę, postulujące zajęcie się samym sobą („Teraz ja”) czy „przekonujące”, 
że pięćdziesiątka to nowa trzydziestka, a sześćdziesiątka to nowa czterdziest-
ka. Problem w tym, że podążanie za nowym wymaga asertywności, a jeszcze 



178 Magdalena Michalik-Jeżowska

bardziej umiejętności stawiania granic zabezpieczających nas przed roszcze-
niami bliskich i  mniej bliskich nam osób. Widać to wyraźnie w  opisanym 
przez Baumana ponowoczesnym wzorze osobowym, nazwanym „włóczęga”. 
Żyjący zgodnie z nim człowiek nie wchodzi w żadne głębsze relacje z innymi 
ludźmi, ponieważ wie, że prędzej czy później będzie musiał ruszyć dalej, na 
skutek zmieniających się „warunków pobytu” bądź w nadziei na dotarcie do 
lepszego miejsca, oferującego ciekawsze możliwości. Taki nomadyczny styl 
życia nie tylko zaprzecza odpowiedzialności za inne osoby, ale i deprecjonuje, 
w jakiejś mierze, wartość dostosowania się do nich, co w dłuższej perspekty-
wie może skutkować przerwaniem relacji w miejsce pracy nad jej uzdrowie-
niem. Czy powinno to martwić? Sądzę, że tak, ponieważ dostosowywanie się 
do siebie nawzajem jest jednym z podstawowych warunków każdej bliskiej 
relacji, a bez sukcesu w relacjach trudno sobie wyobrazić spełnione życie56.

Jak już sugerowano, niezależnie od tego, co byłoby impulsem owej obiecu-
jącej spełnienie zmiany — pełny rozwój określonych potencjalności, pragnie-
nie przeżycia przygody czy zwyczajna nuda — jej najważniejszym, a bywa, że 
i jedynym punktem odniesienia jest indywidualne, oderwane od kontekstu 
społecznych zobowiązań, dobro. Na tym polega niebezpieczeństwo owego 
wzorca. Z pewnością inspirujące byłoby poznanie ludzi oryginalnych, wio-
dących życie nietuzinkowe, otwarte na zmiany i  jednocześnie poszukujące 
ich. Nie można tego jednak powiedzieć o  funkcjonowaniu w  społeczności 
składającej się tylko bądź w większości z tego typu osób, ponieważ ceną za ów 
wątpliwy przywilej byłaby najpewniej atomizacja społeczeństwa57.

56	 Ten zdroworozsądkowy pogląd wspierają m.in. badania czynników warunkujących szczęście, 
według młodych Polaków (w wieku 18–25 lat), przeprowadzone przez zespół badaczy pod kierun-
kiem prof. J. Czapińskiego, opublikowane w 2015 roku. Badano studentów i osoby niestudiujące. 
W pierwszej wyróżnionej grupie udane małżeństwo wymieniano jako drugie spośród czternastu 
mających znaczenie faktorów szczęścia. Natomiast badani niestudiujący traktowali udane mał-
żeństwo, pracę i pieniądze jako czynniki o podobnej ważności w kontekście ludzkiej szczęśliwości. 
W kolejnych (począwszy od roku 2000 po rok 2015) badaniach tej grupy osób wymienione czyn-
niki zajmowały zamiennie drugie, trzecie i czwarte miejsce na liście preferowanych przez te osoby 
wartości. Zob. E. Mianowska, Jak być szczęśliwym i mieć udane życie? Warunki udanego szczęśliwego 
życia, „Dyskursy Młodych Andragogów” 18 (2017), s. 63.

57	 Ten wniosek opieram na sytuacji społecznej w dzisiejszej Szwecji. W tym kraju, począwszy od 
lat 70. XX wieku, wielką popularnością cieszyły się hasła indywidualnej wolności, uwolnionej od 
roszczeń pochodzących z różnego rodzaju społecznych więzi. Skutkiem owego uwolnienia jest 



179 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

Jak wskazywałam, postawie spolegliwego opiekuna, postulowanej przez 
Kotarbińskiego, również można co nieco zarzucić. A zatem:

1.	 Założenie o podobieństwie ludzkich sumień skutkujące tą samą oceną 
moralną danego czynu jest problematyczne, biorąc pod uwagę różni-
ce w socjalizacji ludzi wychowanych w różnych kulturach i tradycjach. 
W tej sytuacji obrona tzw. oczywistości etycznych będących „wspólną 
dla wszystkich współczesnych ludzi dobrej woli” „zawartością” sumie-
nia, nadwartościując osąd ludzi godnych szacunku, prowadzi do błęd-
nego koła. Jeśli bowiem człowiek zacny to człowiek mający skłonność 
do czynów czcigodnych, owe czyny zaś uznawane są za czcigodne 
przez tych samych zacnych ludzi, wówczas „ludzie zacni byliby ludźmi 
mającymi skłonność do czynów uznawanych przez ludzi zacnych za 
czcigodne…”58.

2.	 Chociaż sumienie, powstrzymując nas przed nieodpowiednim działa-
niem, wydaje się, jak utrzymuje Kotarbiński, chronić nas przed wsty-
dem, jaki odczuwalibyśmy wobec ludzi godnych szacunku, współczesny 
kryzys autorytetów istotnie osłabia tę jego funkcję. Trudno być uczci-
wym, gdy przykład nie idzie z góry.

3.	 Chociaż wyrzuty sumienia dla każdego są w jakiś sposób dyskomfor-
towe, wiemy na podstawie badań z  psychologii społecznej, że ludzie 
dysponują mechanizmami zmniejszającymi ową przykrość. Do tych 
ostatnich należą np. mechanizmy podtrzymujące zagrożoną samoocenę 
i podstawowy błąd atrybucji.

4.	 Walka ze złem przedstawiana jako naczelny godziwy cel ludzkiego życia 
i zarazem coś, co najbardziej uszczęśliwia człowieka, trąci nadmiernym 
dydaktyzmem i deprecjonuje inne aniżeli moralne wartości, co wydaje 
się niesłuszne. W każdym społeczeństwie oprócz policjantów, persone-
lu medycznego czy bon potrzebni są jeszcze m.in. artyści i naukowcy, 
a zatem osoby, które realizują się (przede wszystkim) na polu innych 
wartości niż moralne — odpowiednio w domenie wartości estetycznych 

niestety atomizacja szwedzkiego społeczeństwa przekładająca się na uczucie osamotnienia i eg-
zystencjalnej pustki odczuwane przez wielu żyjących na swój własny, przez nikogo nienarzucony 
sposób, ludzi.

58	 A. Brożek, J. Jadacki, Minimalizm etyczny, s. 67.



180 Magdalena Michalik-Jeżowska

i poznawczych. Kotarbiński jako rzecznik moralizmu wydaje się ignoro-
wać tę „okoliczność”, co dziwi, zważywszy na jego szacunek dla sztuki, 
która, jego zdaniem, daje człowiekowi niezbędne wytchnienie w jego 
walce ze złem. Podkreślam, że nie chodzi o to, by uwolnić artystów od 
nakazów moralnych, ale o to, by wyzwolić ich sztukę od dydaktyzmu. 
Sztuka nie musi nas umoralniać, żeby nas uszlachetniać. Wystarczy, że 
wzruszy nas swoim pięknem. Podobnie naukowiec nie musi zajmować 
się poszukiwaniem prawd, które mogłyby uczynić nasz świat lepszym. 
Wystarczy samo podążanie za prawdą, żeby jego działania można było 
uznać za wartościowe.

5.	 Przeciwstawianie życia poważnego (tj. życia poświęconego walce z naj-
większym złem) życiu błahemu, które polegać ma na „uganianiu się za 
przyjemnościami lub za przedmiotem upodobań”, wyolbrzymiając war-
tość pierwszego, nadmiernie i, w moje ocenie, niesłusznie deprecjonuje 
wagę tego drugiego. Jest oczywiste, że podstawową rzeczą dla każdego 
człowieka jest jego przetrwanie. Nie znaczy to jednak, że powinno się 
na tym poprzestać, tj., mówiąc językiem Kotarbińskiego, „kierować się 
przede wszystkim ku celom ochronnym”. Podobnie jasne wydaje się za-
łożenie, że równie istotna jest jakość życia. Od niej bowiem zależy czy 
dane życie warte jest zachowania.

Uwagi końcowe

Co wybrać? Życie zacne w  formie zaproponowanej przez Kotarbińskiego, 
tj.  jako spolegliwy opiekun, które, jak zdaje się sugerować autor Medytacji, 
ma być zarazem życiem spełnionym czy spełnienie w  formie współcześnie 
promowanej, któremu niekiedy nie po drodze z zacnością. Ciężki dylemat, 
biorąc pod uwagę wysokie wymagania, jakie Kotarbiński stawia przed spole-
gliwym opiekunem. Najtrudniej pogodzić się z nakazem poświęcenia włas-
nych upodobań, a może i talentów na rzecz dobra powierzonych sobie osób. 
Bez wątpienia bywają sytuacje, w których owo poświęcenie jawi się jako nie-
powątpiewalny imperatyw. Bywa i tak, że jego konieczność jest o wiele mniej 
jasna. Czy brat Albert dokonał słusznego wyboru, poświęcając swoją karierę 



181 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

malarza na rzecz pracy dla ubogich? Czy nie uczyniłby więcej dobrego jako 
malarz lub ojciec dużej rodziny? Nie dowiemy się tego.

Być może należałoby optować za przedstawionym w tej pracy współczes-
nym poszukiwaniem swoich nowych „odsłon”, jako narzędziem osiągania 
samospełnienia. Opcja kusząca, ale czy możemy sobie dziś pozwolić na to, by 
realizować siebie, ignorując w jakiś sposób dobro powiązanych z nami osób? 
To pytanie wzrasta na znaczeniu z powodu wieszczonej przez Kotarbińskie-
go globalizacji59 skutkującej m.in. tym, że nasze działania mają rzeczywisty 
wpływ na życie ludzi oddalonych od nas o setki czy nawet tysiące kilometrów. 
Ten wpływ przekłada się na jakąś formę odpowiedzialności za nich i za świat, 
w którym wszystkim nam przyszło żyć.

W czwartej sekcji tej pracy sugerowałam, że nie musimy, w sposób kate-
goryczny, opowiadać się za jedną bądź drugą postawą. Czy oznacza to, że 
dokonany przez nas wybór jest bez znaczenia? To zależy od tego, jak będzie-
my rozumieć postulat samorealizacji. Szczególnie interesujące są tu ujęcia 
zaproponowane przez Scotta Barry’ego Kaufmana i Arnego Næssa. Pierwszy 
z badaczy dokonał rewizji klasycznego modelu hierarchii potrzeb w postaci 
piramidy i zaproponował dla niej alternatywną metaforę „żaglówki”. W tym 
podejściu samorealizacja (a ściśle purpose, tj. „cel, misja”, ponieważ tego okre-
ślenia używa ów badacz) traci swój nadrzędny status na rzecz „transcendencji”, 
rozumianej jako przekroczenie indywidualnych dążeń jednostki. Utrzymuje 
się tu, że spełnienie owego celu (tj. samorealizacji w terminologii Maslowa), 
przyczyniając się do indywidualnego dobrostanu, powinno mieć jakiś udział 
w uniwersalnym rozwoju społeczeństwa. Tak pojęta samorealizacja (osiągnię-
cie celu bądź misji), jako służąca nie tylko jednostce, ale i ogólnemu dobru 
ludzkości, jest realizacją „transcendencji”60. Z kolei dla norweskiego filozofa, 
twórcy teorii „ekologii głębokiej” — Arnego Næssa — samorealizacja to nie 
tylko realizacja indywidualnego potencjału, ale i  świadoma współpraca 

59	 Mam tu na myśli jego przewidywanie czasu, w którym „to, co się będzie działo w którymkolwiek 
z  miejsc na kuli ziemskiej, będzie współwyznaczało różne skutki w  dowolnym zamieszkanym 
punkcie globu i samo z kolei będzie zależne od zdarzeń dziejących się gdziekolwiek bądź indziej” 
(T. Kotarbiński, Medytacje, s. 133).

60	 Por. S. B. Kaufman, Transcend: The new science of self-actualization, [wersja Kindle], Los Angeles 
2020; podaję za: A. Janiszewska, Co może blokować wykorzystanie potencjału twórczego?, s. 293.



182 Magdalena Michalik-Jeżowska

z innymi, a także życie w harmonii ze światem przyrody. Tak rozumianą samo-
realizację można osiągnąć poprzez medytację oraz praktykowanie etycznych 
i empatycznych zachowań”61. Te nowe rozumienia samorealizacji, niwelując 
zasadnicze różnice między spolegliwym opiekuństwem a poszukiwaniem no-
wego „ja”, wydają się podważać wagę wyboru pomiędzy nimi.

Przedstawione powyżej ujęcia samorealizacji, łącząc działania na rzecz 
własnego rozwoju z pracą na rzecz ponadindywidualnego dobra, są szczegól-
nie istotne w dobie zagrożonej katastrofą ekologiczną ludzkości, ponieważ 
mogą przyczynić się do przezwyciężenie partykularnych, doraźnych intere-
sów, które, przynosząc szkodę środowisku naturalnemu, szkodzą nam wszyst-
kim. O ile oczywiście zyskają na popularności. Do czasu upowszechnienia 
się tych zrównujących obie postawy pojęć pozostaje, w trosce o środowisko 
naturalne, a  więc w  interesie nas wszystkich, opowiedzenie się za postawą 
spolegliwego opiekuna. Ona bowiem, w założonym tu kontekście, wydaje się 
lepiej zabezpieczać przyrodę przed nadmierną eksploatacją.

Być może w niedługim czasie model spolegliwego opiekuna będzie częś-
ciej wybierany. Na taką ewentualność wskazuje moim zdaniem, pośród in-
nych, zjawisko odbrązawiania wielkich artystów. Nasza kultura inną, osobną 
miarą mierzyła czyny artystów. Uczono mnie, że ludziom sztuki pozwala się 
na więcej odnośnie ich stylu życia i szeroko pojętej obyczajowości. Artyście 
wolno było ulegać nałogom, zdradzać małżonkę, a nawet żyć w nieformal-
nym i niezwyczajnym związku w czasach, w których taki styl życia dla zwy-
kłych ludzi był niedostępny. Nadzwyczajną wolność twórcy usprawiedliwiać 
miał jego geniusz. Dzisiaj takie podejście znajduje się w odwrocie. Artysta, 
który bije żonę czy wyrzeka się własnego dziecka (czym „zasłużył się” Józef 
Chełmoński) bądź znęca się nad swoimi partnerkami (jak Picasso), miałby 
o wiele mniejsze szanse na „wybicie się” na trudnym i nieprzewidywalnym 
rynku sztuki albo nawet na pracę w zawodzie (czego dowodzi przykład Kevi-
na Bacona, który z powodu oskarżenia o pedofilię został wyrzucony z serialu, 
w którym grał). Te drastyczne przykłady traktuję jako swego rodzaju dowód 

61	 A. Janiszewska, Co może blokować wykorzystanie potencjału twórczego?, s. 294. Por. także A. Grom-
kowska-Melosik, Pedagogika ekologiczna, w: Pedagogika. Podręcznik akademicki, cz. 1, red. Z. Kwie-
ciński, B. Śliwerski, Warszawa 2014, s. 432.



183 Życie zacne czy spełnione? Kilka uwag do...

na to, że coraz większego znaczenia nabierają dziś samorealizacje nastawione 
na dobro lub „jedynie” respektujące je i dobrostan innych, związanych z nami 
ludzi.

Bibliografia

Bauman Z., Dwa szkice o moralności ponowoczesnej, Warszawa 1994.
Brożek A., Jadacki J., Minimalizm etyczny Tadeusza Kotarbińskiego, „Etyka” 39 (2006), 

s. 48–71.
Friedan B., Mistyka kobiecości, tłum. A. Grzybek, Warszawa 2012.
Fromm E., O sztuce miłości, przeł. A. Bogdański, Warszawa 1992.
Fromm E., Ucieczka od wolności, tłum. O. i A. Ziemilscy, Warszawa 2014.
Jančina M., Kubicka D., Kierowanie własnym rozwojem. Kontekst teoretyczny zjawiska, 

„Psychologia Rozwojowa” 19 (2014) nr 4, s. 31–48.
Janiszewska A., Co może blokować wykorzystanie potencjału twórczego? Psychologiczne 

inhibitory samorealizacji, „Nauki o  Wychowaniu. Studia Interdyscyplinarne” 16 
(2023) nr 1, s. 289–302.

Kaufman S. B., Transcend: The new science of self-actualization, Los Angeles 2020.
Kotarbiński T., Co to jest szczęście?, w: T. Kotarbiński, Studia z zakresu filozofii, etyki 

i nauk społecznych, Wrocław 1970, s. 182–184.
Kotarbiński T., Cóż to znaczy żyć zacnie? Cóż to znaczy postępować haniebnie?, w: T. Ko-

tarbiński, Żyć zacnie, wybór T. Duralska-Macheta, Warszawa 1989, s. 43–56.
Kotarbiński T., Idea wolności, w: T. Kotarbiński, Wybór pism, t.  1: Myśli o działaniu, 

Warszawa 1957, s. 483–507.
Kotarbiński T., Ideały, w: T. Kotarbiński, Pisma etyczne, red. P. J. Smoczyński, Wroc-

ław–Warszawa 1987, s. 211–227.
Kotarbiński T., Istota oceny etycznej, w: T. Kotarbiński, Pisma etyczne, red. P. J. Smo-

czyński, Wrocław–Warszawa 1987, s. 111–114.
Kotarbiński T., Medytacje o życiu godziwym, Warszawa, 1986.
Kotarbiński T., Mistrzostwo i humanizm [Rozmowa „Studiów Filozoficznych” z pro-

fesorem Tadeuszem Kotarbińskim], w: T. Kotarbiński, Myśli o ludziach i ludzkich 
sprawach, red. J. Kotarbińska, Wrocław–Warszawa 1986, s. 334–346.



184 Magdalena Michalik-Jeżowska

Kotarbiński T., Myśli o  ludziach i  ludzkich sprawach, red. J. Kotarbińska, Wrocław–
Warszawa 1986.

Kotarbiński T., Myśli o nauce, w: T. Kotarbiński, Elementy teorii poznania, logiki formal-
nej i metodologii nauk, Wrocław 1961, s. 536–546.

Kotarbiński T., O istocie oceny etycznej, w: T. Kotarbiński, Pisma etyczne, red. P. J. Smo-
czyński, Wrocław–Warszawa 1987, s. 106–110.

Kotarbiński T., Pisma etyczne, red. P. J. Smoczyński, Wrocław–Warszawa 1987.
Kotarbiński T., Zasady etyki niezależnej, w: T. Kotarbiński, Pisma etyczne, red. P. J. Smo-

czyński, Wrocław–Warszawa 1987, s. 140–149.
Kotarbiński T., Żyć zacnie, wybór T. Duralska-Macheta, Warszawa 1989.
Maslow A., Teoria hierarchii potrzeb, w: Materiały z historii psychologii, red. K. Zamiara, 

Poznań 1995, s. 256–279.
Mianowska E., Jak być szczęśliwym i mieć udane życie? Warunki udanego, szczęśliwego 

życia w opiniach studiujących i niestudiujących młodych Polaków, „Dyskursy Młodych 
Andragogów” 18 (2017) s. 59–76.

Obuchowski K., Galaktyka potrzeb. Psychologia dążeń ludzkich, Poznań 2000.



Andrzej Niesporek
	K  https://orcid.org/0000-0001-7514-8163

   andrzej.niesporek@us.edu.pl

Uniwersytet Śląski
	� https://ror.org/0104rcc94

Filozofia i socjologia. Kilka uwag 
o ich wzajemnych związkach

	' https://doi.org/10.15633/lie.31208

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 185–208

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

https://ror.org/0104rcc94


186 Andrzej Niesporek

Abstrakt

Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

Jedną z perspektyw badawczych obecnych w socjologii jest analiza wpływu warunków społecznych 
na ludzkie myślenie: wiedzę, idee i naukę. W tym nurcie badawczym mieści się także socjologia filo-
zofii. Koncentruje się ona na społecznych warunkach aktywności filozoficznej i ich wpływie na myśl 
filozoficzną oraz różnorodność filozoficznych poglądów. Bada praktyki społeczne związane z konstru-
owaniem myśli filozoficznej i będące ich rezultatem idee filozoficzne. W artykule analizuje się główne 
nurty socjologii filozofii, nawiązujące do makro- i mikrostrukturalnych analiz wpływu czynników spo-
łecznych na wiedzę, naukę i filozofię.

Słowa kluczowe: socjologia filozofii, socjologia wiedzy, socjologia nauki, filozofia



187 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

Abstract

Philosophy and sociology. Some remarks about their relationship

One of the research perspectives in sociology is the analysis of the impact of social conditions on 
human thinking: knowledge, ideas and science. This research also includes the sociology of philosophy. 
It focuses on the social conditions of philosophical activity and their impact on philosophical thought 
and the diversity of philosophical views. Sociology of philosophy studies social practices related to 
the construction of philosophical thought and the philosophical ideas resulting from them. The article 
analyses the main trends in the sociology of philosophy, referring to macro and micro-structural anal-
yses of the impact of social factors on knowledge, science and philosophy.

Keywords: sociology of philosophy, sociology of knowledge, sociology of science, philosophy



188 Andrzej Niesporek

Na wzajemne związki filozofii i socjologii można patrzeć z różnych punktów 
widzenia. Głównym przedmiotem zainteresowania w  niniejszym tekście 
jest socjologiczna analiza społecznego warunkowania praktyki filozoficznej. 
Znajduje ona wyraz w kształtowaniu się nowej subdyscypliny socjologicznej, 
jaką jest socjologia filozofii. Zrozumienie specyfiki socjologii filozofii wyma-
ga jednak umiejscowienia jej w szerszym kontekście rozwoju socjologicznej 
refleksji nad ludzkim poznaniem oraz obecnych w niej modeli teoretycznych.

Filozofia nauk społecznych (socjologii)

Filozofię i socjologię łączą wielorakie związki1. Początki myślenia socjologicz-
nego są zakorzenione w refleksji filozoficznej. Od początków kształtowania 
się socjologii jako nauki także jej związki z filozofią są różnorodne. Również 
współcześnie pytania, które zadajemy, zastanawiając się nad socjologią jako 
dyscypliną naukową, mają filozoficzny charakter2. Filozoficzna refleksja nad 
naukami społecznymi, w  tym nad socjologią, ma więc swoją historię i  jest 
ważnym elementem współczesnego dyskursu akademickiego. Obejmuje kla-
syczne publikacje naukowe (książki i artykuły naukowe) i prace o charakterze 
podręcznikowym.

Najogólniej rzecz ujmując „Filozofia nauk społecznych to dziedzina 
filozofii, która krytycznie myśli o  naturze i  zakresie wiedzy w  naukach 
społecznych”3. Istotnym elementem nauk społecznych, w tym socjologii, jest 
bowiem ich autorefleksyjność. Nie tylko koncentracja na przedmiocie badań 
i refleksji teoretycznej, lecz także nad nimi samymi jako dyscyplinami nauko-
wymi. Socjologia i inne nauki społeczne czynią przedmiotem swojego zainte-
resowania ich własne podstawy poznawcze. Obecność myślenia filozoficzne-
go w naukach społecznych, w tym w socjologii, ujawnia się więc zasadniczo 
na dwóch poziomach. Jeden to najogólniejszy poziom obejmujący ogólne 

1	 Por. T. Adorno, Philosophy and sociology, Cambridge 2022, passim.
2	 Por. T. Benton, I. Craib, Filozofia nauk społecznych. Od pozytywizmu do postmodernizmu, Wrocław 

2003, s. 11.
3	 D. Little, Philosophy of sociology, w: Philosophies of the sciences: A guide, ed. F. Allhoff, Blackwell 

Publishing Ltd., 2010, s. 293.



189 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

założenia, w tym przedmiot i problematykę badań, a także ogólną perspek-
tywę metodologiczną (np. spór naturalizmu z interpretatywizmem; holizmu 
i  indywidualizmu  itp.). Drugi poziom dotyczy wewnętrznych problemów 
nauk społecznych (socjologii), kiedy pytania badawcze wiodą do punktu, 
w którym nie istnieją odpowiedzi w ramach danego podejścia. Wówczas po-
jawia się miejsce na refleksję filozoficzną4.

Filozoficzne problemy nauk społecznych są w takim samym stopniu prob-
lemami nauk społecznych, jak i samej filozofii. Dotyczą bowiem fundamental-
nych filozoficznych pytań: ontologicznych, epistemologicznych i etycznych. 
„Są to pytania, na które ich dyscypliny nie są w stanie odpowiedzieć, ale od-
powiedzi na nie mają wpływ na kierunek i perspektywy badań społecznych”5. 
Klasycznym przykładem styczności myśli socjologicznej i  filozoficznej są 
między innymi teksty Emila Durkheima dotyczące istoty faktów moralnych6. 
Obecne w naukach społecznych (socjologii), także współcześnie, problemy 
i  dylematy filozoficzne, mają więc swoje zakorzenienie oraz rozwiązanie 
w fundamentalnych sporach filozoficznych.

W  refleksję socjologiczną wpisane są więc fundamentalne filozoficzne 
problemy. W tym kontekście mówi się nawet o idei filozoficznej socjologii, 
tj. socjologii świadomej filozoficznie7. Możemy mówić o  trzech obszarach 
filozoficznych zagadnień obecnych w  socjologii. Po pierwsze, dotyczą one 
związków myśli filozoficznej i socjologii. Zakorzenienia socjologicznych idei 
w myśli filozoficznej, począwszy od starożytnej Grecji8. Po drugie, socjolo-
giczna refleksja odwołuje się do idei człowieczeństwa i humanizmu, będących 
przedmiotem refleksji filozoficznej. Po trzecie, dotyczy dwoistego charakteru 
źródeł społecznej normatywności. „Aby zrozumieć to, co normatywne, musi-
my rozpatrywać je jednocześnie socjologicznie i filozoficznie: normatywność 

4	 Por. T. Szawiel, Obecność filozofii a nauki społeczne, „Stan Rzeczy” 1 (2011) nr 1, s. 165–179.
5	 A. Rosenberg, Philosophy of social science, Boulder 2012, s. 293.
6	 Zob. E. Durkheim, Sociology and philosophy, New York–London 1974; por. D. Garlitz, Durkheim’s 

French neo-Kantian social thought: Epistemology, sociology of knowledge, and morality in the elemen-
tary forms of religious life, „Kant Yearbook” 12 (2020) issue 1, s. 33–56.

7	 Por. D. Chernilo, The idea of philosophical sociology, „The British Journal of Sociology” 65 (2014) 
issue 2, s. 338–357.

8	 Por. G. McCarthy, Classical horizons. The origins of sociology in ancient Greece, Albany 2003, passim.

https://philpapers.org/asearch.pl?pub=1742


190 Andrzej Niesporek

jest wytworzona przez człowieka i  zmienna społeczno-historycznie, stąd 
wynika jej w  pełni immanentna jakość, ale jest też przedspołeczna, a  więc 
quasi-transcendentalna”9.

Socjologiczna filozofia

Związki filozofii i socjologii są jednak obopólne. Jak podkreśla Randal Collins, 
niezbędna jest zarówno filozofia socjologii, jak i socjologiczna filozofia. Jed-
nak ta ostatnia rozumiana jest tutaj przede wszystkim jako filozofia świadoma 
społecznych uwarunkowań własnej wiedzy, które przedmiotem swojego po-
znawczego zainteresowania czyni socjologia10. O ile filozoficzna refleksja nad 
naukami społecznymi, w tym socjologią, jest powszechnie obecnym i akcep-
towanym elementem dyskursu naukowego, o tyle socjologiczna refleksja nad 
filozofią jest relatywnie w nim mniej obecna. Analizowanie idei filozoficznych 
z  perspektywy socjologicznej nie jest oczywiście czymś zupełnie nowym. 
Źródła takiej perspektywy poznawczej odnajdujemy w  myśli Hegla. Jeśli 
oczywiście traktujemy Hegla jako prekursora myślenia socjologicznego11.

Cechą socjologicznego oglądu poznania/wiedzy jest przekroczenie czy-
sto podmiotowej perspektywy właściwej dla idei rozumu „ześrodkowanego 
w podmiocie” 12. Proces odchodzenia od kartezjańskiego podmiotowo-przed-
miotowego dualizmu, przechodzenia od epistemicznej do epistemologicznej 
perspektywy, ukształtował się jeszcze w  obrębie filozofii transcendentalnej 
i znalazł swoje zwieńczenie w myśli Hegla13. Hegel dokonał jednak zasadni-
czego przełomu. Kluczowe jest tutaj nowe podejście do problemu praktyki. 
Filozof ten rozumie praktykę jako historyczną i społeczną aktywność kultu-
rową człowieka, poprzez którą człowiek kształtuje siebie i swój świat. Prak-
tyka u Hegla ujmowana jest nadal w idealistycznej perspektywie, jako praca 

9	 D. Chernilo, The idea of philosophical sociology, s. 341.
10	 Zob. R. Collins, For a sociological philosophy, „Theory and Society” 17 (1988) issue 5, s. 669–702.
11	 Por. A. Niesporek, Życie społeczne jako proces praktyki, Katowice 2021.
12	 J. Habermas, Filozoficzny dyskurs nowoczesności, Kraków 2000, s. 42.
13	 Por. M. Siemek, Hegel i  filozofia, Warszawa 1998, passim; M. Siemek, Idea transcendentalizmu 

u Fichtego i Kanta, Warszawa 2017, passim.



191 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

„Ducha” i „Pojęcia”, jednak staje się kluczową kategorią jego filozofii. Praktyka 
jest jednoczesnym samowytwarzaniem się podmiotu i przedmiotu, jest — jak 
powiada Hegel — „byciem u siebie w tym co inne”, jest procesem przekształca-
nia przedmiotu (świata), w którym jednocześnie konstytuuje się sens przed-
miotu i samoświadomość (samowiedza) podmiotu. Podmiot rozpoznaje się 
w kształtowanym przez siebie świecie, „w tym, co inne”, w świecie, któremu 
nadaje sens14. Oznacza aktywność, która jednocześnie „wytwarza zarówno 
całą przedmiotową rzeczywistość społeczno-ludzkiego świata, jak i wszelkie 
formy jej poznawczego przyswajania przez świadomość i  samoświadomość 
człowieka”15. Poznanie jest więc tutaj składową społeczno-kulturowej prak-
tyki człowieka.

Istotą heglowskiego rozumienia praktyki jest uznanie jednoczesnego sa-
mowytwarzania się podmiotu i  przedmiotu, w  którym swoje bytowe uza-
sadnienie ma epistemologicznie ujmowana relacja myśli i  rzeczywistości. 
Poznanie jest więc dane poprzez społeczną praktykę, w  jedności poznania 
i praktyki. Praktyka w tym ujęciu stanowi horyzont poznawczy: świat, jaki 
jest sam w sobie (poza praktyką), i świat dany w procesie praktyki nie mogą 
zostać rozróżnione.

To radykalne stanowisko wiążące poznanie/wiedzę i  życie społeczne/
praktykę społeczną znajduje swoje równie radykalne odzwierciedlenie w te-
orii socjologicznej Niklasa Luhmanna. W nawiązaniu do koncepcji systemu 
autopoietycznego16 i  teorii form George’a  Spencera Browna17 Luhmann 
w  funkcjonowanie systemu społecznego wpisuje warunki możliwości po-
wstania poznania i  wiedzy18. Podejmując kluczowe dla niego zagadnienie 
związku systemu i znaczenia, czyni to poprzez aktualizację epistemologicz-
nych w istocie pytań o sposób rozumienia podmiotu i poznania. Odwołuje się 

14	 Por. A. Niesporek, Życie społeczne, s. 42–45.
15	 M. Siemek, Hegel i filozofia, s. 22.
16	 Zob. H. R. Maturana, F. J. Varela, Autopoiesis. The organization of the living, w: H. R. Maturana, 

F. J. Varela, Autopoiesis and cognition. The realization of the living, Boston 1980 (Boston Studies in 
the Philosophy of Science, 42).

17	 Zob. G. Spencer-Brown, Laws of form, London 1969.
18	 Zob. N. Luhmann, The cognitive program of constructivism and a  reality that remains unknown, 

w: Selforganization. Portrait of a scientific revolution, eds. W. Krohn, G. Kuppers, Dodrecht–Bo-
ston–London 1990, s. 67.



192 Andrzej Niesporek

do specyfiki systemu autopoietycznego, analizuje kształtowanie się różnicy 
między systemem i  środowiskiem oraz zamkniętość operacyjną systemu. 
Poznanie w tak szerokim ujęciu jest działaniem systemu. Dziedzina pozna-
nia systemu jest relatywizowana do właściwego mu sposobu utrzymywania 
ciągłości strukturalnej (autopoiesis). Jego wiedza nie odzwierciedla zewnętrz-
nej rzeczywistości, lecz, poprzez samoodnoszenie się systemu wobec siebie, 
obraz tej rzeczywistości staje się odzwierciedleniem procesu jego autopoie-
zy19. Analizując system społeczny jako system autopoietyczny, Luhmann rela-
tywizuje więc poznanie do mechanizmów funkcjonowania systemu społecz-
nego, rozumianego jako system komunikacyjny. Najogólniej rzecz ujmując, 
poznanie jest tutaj społecznie współokreślane. Jest elementem utrzymywa-
nia ciągłości strukturalnej przez system społeczny. Dotyczy to także wiedzy 
socjologicznej20.

Socjologia filozofii

Uznanie społecznego uwarunkowania poznania i  wiedzy i  uczynienie ich 
przedmiotem refleksji socjologicznej otworzyło także nowe perspektywy dla 
analizy społecznego kontekstu refleksji filozoficznej, powstania socjologii fi-
lozofii. Socjologia filozofii traktowana jest jako subdyscyplina socjologiczna. 
Definiuje się ją jako:

badanie aktywności filozoficznej jako społecznie zorganizowanej działalności, za-
korzenionej w różnych kontekstach historycznych i społecznych i obejmującej 
wytwarzanie wiedzy filozoficznej — to znaczy twierdzeń i  argumentów, które 
roszczą sobie prawo do słuszności21.

19	 Por. H. R. Maturana, F. J. Varela, Autopoiesis, s. 118–121; A. Niesporek, Życie społeczne, s. 158–168.
20	 Por. N. Luhmann, The self-description of society: Crisis fashion and sociological theory, „Internatio-

nal Journal of Comparative Sociology” 25 (1984) no. 1–2, s. 59–72; A. Niesporek, Życie społeczne, 
s.  168–180; A. Niesporek, Disputes over the concept of social system and the critique of sociological 
reason, „Journal of Modern Science” 53 (2023) no. 4, s. 149–169.

21	 C. G. Heidegren, H. Lundberg, What is the sociology of philosophy? Studies of Swedish and Scandina-
vian philosophy, London–New York 2025, s. 1.



193 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

Socjologia filozofii w najogólniejszym zakresie zajmuje się więc badaniem 
filozoficznej aktywności, której efektem jest tworzenie filozoficznych idei22. 
Socjologia filozofii jest powiązana z takimi subdyscyplinami socjologicznym, 
jak socjologia wiedzy, socjologia nauki i  socjologia idei, szczególnie tzw. 
„nowa socjologia idei”23.

Socjologia wiedzy, idei i nauki

Zasadniczym pozostaje pytanie o wzajemne związki wymienionych subdy-
scyplin socjologicznych, a w dalszej części o miejsce wśród nich socjologii 
filozofii. Najogólniej rzecz ujmując, wspólną płaszczyzną wymienionych 
subdyscyplin jest przekonanie o  społecznych uwarunkowaniach ludzkiego 
poznania. Różnice między subdyscyplinami wynikają natomiast ze specyfiki 
poszczególnych form tego poznania. Najszerszym obszarem zainteresowania 
poznawczego charakteryzuje się socjologia wiedzy. O tyle, o ile wiedzę rozu-
mie się bardzo szeroko, jako po prostu „to, co wiemy”24, a nie jedynie tę jej 
część uznaną za prawdziwą i trafnie opisującą rzeczywistość, tj. wiedzę w wą-
skim rozumieniu25. Szeroko rozumiana wiedza bowiem „odnosi się do każ-
dego typu idei i sposobów myślenia od wierzeń ludowych po ścisłą naukę”26. 
Socjologiczny ogląd społecznego kontekstu wiedzy ma swoje historyczne 
źródła, nawiązujące do — wspomnianej wyżej — heglowskiej interpretacji 
transcendentalizmu Kanta27. Socjologicznym wyrazem takiej postkantow-
skiej perspektywy są prace Emila Durkheima i Marcela Maussa28. Analizowali 

22	 Por. C. G. Heidegren, Constellation research and sociology of philosophy, „Acta Sociologica” 67 
(2024) issue 1, s. 88.

23	 Ch. Camic, N. Gross, The new sociology of ideas, w: The Blackwell companion to sociology, ed. J. Blau, 
Blackwel, 2001, s. 236–249.

24	 J. Niżnik, Socjologia wiedzy. Zarys historii i problematyki, Warszawa 1989, s. 9.
25	 Por. M. Ziółkowski, Wiedza, jednostka, społeczeństwo. Zarys koncepcji socjologii wiedzy, Warszawa 

1989, s. 16.
26	 R. K. Merton, Teoria socjologiczna i struktura społeczna, Warszawa 1982, s. 503.
27	 Por. K. R. Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, t. 2, Warszawa 1993, s. 225.
28	 Por. D. Garlitz, Durkheim’s French neo-Kantian social thought.



194 Andrzej Niesporek

oni społeczne pochodzenie, w tym religijne źródła kategorii i pojęć, takich jak 
przestrzeń i czas czy sacrum i profanum29.

Złoty okres rozwoju socjologii wiedzy przypada z kolei na drugą i trzecią 
dekadę ubiegłego wieku, wtedy ukształtowały się główne systemy teoretycz-
ne, tworzone przez Maxa Schelera i Karla Mannheima30. Zakorzeniona w fe-
nomenologii myśl Schelera podejmuje refleksję o społecznych uwarunkowa-
niach wiedzy raczej z filozoficznego aniżeli socjologicznego punktu widzenia. 
Socjologia wiedzy jest tutaj przede wszystkim subdyscypliną filozoficzną31. 
Głównym obszarem jej zainteresowań jest szeroko rozumiana wiedza jako 
składnik życia społecznego. Jak pisze Scheler:

wzajemna wiedza o sobie członków jakiejś grupy oraz możliwość ich wzajem-
nego „rozumienia się” nie jest czymś, co ta grupa społeczna z czasem dopiero 
nabywa, lecz tym, co ów przedmiot nazywany „społeczeństwem ludzkim” 
współkonstytuuje32.

 Myśl Schelera, między innymi, stała się więc inspiracją dla fenomenolo-
gicznie zorientowanych koncepcji interpretacji świata tworzonych w działa-
niu społecznym33.

Inną perspektywę odnajdujemy u Mannheima, dla którego socjologia wie-
dzy jest z kolei dyscypliną socjologiczną, podejmującą badania nad bytowym 
uwarunkowaniem myślenia, przez co rozumie on jego uwarunkowanie przez 
różnego rodzaju czynniki pozateoretyczne. Mannheim analizuje także teorio-
poznawcze konsekwencje socjologii wiedzy. Konieczność przezwyciężenia 
idei prymatu teorii poznania wobec nauk szczegółowych i tworzenie krytycz-
nej teorii poznania zawierającej w sobie wyniki badań socjologii wiedzy34. 

29	 E. Durkheim, Elementarne formy życia religijnego, Warszawa 1990; E. Durkheim, M. Mauss, O nie-
których pierwotnych formach klasyfikacji. Fragment planu ogólnej socjologii opisowej, w: M. Mauss, 
Socjologia i antropologia, Warszawa 2001.

30	 Por. S. Rainko, Poznanie i determinacja, w: Problemy socjologii wiedzy, Warszawa 1985, s. 7–35.
31	 Por. S. Czerniak, Socjologia wiedzy Maxa Schelera, Warszawa 1981.
32	 M. Scheler, Problemy socjologii wiedzy, Warszawa 1990, s. 67.
33	 Por. P. Berger, T. Luckmann, Społeczne tworzenie rzeczywistości, Warszawa 1983.
34	 Zob. K. Mannheim, Ideologia i utopia, Lublin 1992.



195 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

Chociaż trzeba dodać, że Mannheim miał wątpliwości w kwestii nauk przy-
rodniczych, co owocowało w jego teorii wieloma dwuznacznościami.

Swoistym podsumowaniem fundamentalnych założeń obecnych w socjo-
logii wiedzy jest skonstruowany przez Roberta Mertona tzw. „paradygmat 
socjologii wiedzy”. Stanowi on:

podstawę przeglądu nadal aktualnych odkryć z  tej dziedziny, służy wskazaniu 
rezultatów sprzecznych, nie przystających i zgodnych, pozwala opisać aparat po-
jęciowy będący obecnie w użyciu oraz określić naturę problemów, z jakimi mieli 
do czynienia badacze w tej dyscyplinie35.

Paradygmat Mertona pozwala sklasyfikować istniejące w jego czasach klu-
czowe problemy, którymi zajmowała się socjologia wiedzy. We współczesnym 
języku można je określić jako, po pierwsze, poszukiwanie społecznych (egzy-
stencjalnych w terminologii Mertona) uwarunkowań tworów umysłowych, 
po drugie, określenie, jakie twory umysłowe podlegają społecznemu warun-
kowaniu, oraz po trzecie, w jaki sposób następuje to warunkowanie36.

Klasyczny projekt socjologii wiedzy został rozwinięty w obrębie „nowej 
socjologii wiedzy”, zwanej taż nieklasyczną socjologią wiedzy37. Nieco ina-
czej rozłożono w niej akcenty. Koncentrowano się nie tylko na zdobywaniu 
wiedzy, lecz także na jej tworzeniu. Uwzględniono mikroprocesy społeczne, 
w obrębie których wiedza jest konstytuowana i upowszechniana38.

Znalazło to swoje odzwierciedlenie przede wszystkim w socjologicznej re-
fleksji nad nauką. Pojęcie nauki jest tutaj węższe od pojęcia wiedzy, choć, jak 
wiemy, trudne do jednoznacznego zdefiniowania. Socjologiczne ujęcie nauki 
przekracza obecną w refleksji filozoficznej (epistemologicznej) analizę cało-
kształtu jej związków z  rzeczywistością przedmiotową. Koncentruje swoją 
uwagę na determinacji przez byt społeczny. Społeczna determinacja obejmuje 

35	 R. K. Merton, Teoria socjologiczna, s. 497.
36	 Zob. R. K. Merton, Teoria socjologiczna, s. 497–498.
37	 P. Burke, Społeczna historia wiedzy, Warszawa 2016; R. Sojak, Socjologia wiedzy chce pozostać nie-

świadoma. Uwagi o statusie poznawczym socjologii wiedzy, „Studia Socjologiczne” 1996 nr 4 (143), 
s. 25–49.

38	 Por. P. Burke, Społeczna historia wiedzy, s. 19–20.



196 Andrzej Niesporek

przy tym nie tylko tę część poznania naukowego, która ma ścisłe przyporząd-
kowanie przedmiotowe, lecz także wszystkie nie opisowe idee (wartości, nor-
my, wypowiedzi performatywne, utopie, projekty społeczne itp.), które mają 
jakąś historię i dzieje własne. „Cała ta rozległa dziedzina, nie podlegając i nie 
mieszcząc się w relacji epistemologicznej, podlegałaby jednakowoż mecha-
nizmowi społecznego zdeterminowania. Może też odpowiednio być badana 
i rozpatrywana pod tym kątem widzenia”39. Obejmuje więc nie tylko wąsko 
rozumianą socjologię nauki, lecz także socjologię idei.

Wśród wielu koncepcji teoretycznych obecnych we współczesnej socjolo-
gii nauki, z punktu widzenia podejmowanej w artykule problematyki, istotna 
wydaje się być koncentracja na konstruktywistycznych aspektach poznania 
naukowego. W najbardziej ogólnym aspekcie przyjmowała ona metaepiste-
mologiczną tezę obecną w ramach tzw. mocnego programu socjologii wiedzy:

która poprzez redukcję osądów epistemologicznych do wyborów społeczno-kul-
turowych odbiera klasycznej epistemologii rację bytu, otwierając równocześnie 
perspektywę epistemologii jako pewnej dziedziny studiów nad kulturą, a miano-
wicie studiów nad obowiązującymi w danej kulturze (termin luźno rozumiany, 
tak że może być w poszczególnych przypadkach zastąpiony terminem „społe-
czeństwo”, „epoka” lub temu podobnym) kryteriami racjonalności40.

Ważnym dla współczesnej socjologii nauki jest także odchodzenie od 
zorientowanego makrostrukturalnie modelu zgodnościowego (congruence 
model). Bazuje on na — silnie obecnym w klasycznej socjologii wiedzy — ana-
lizowaniu podobieństw między zbiorowościami społecznymi i cechami, któ-
re jej przypisuje badacz, a poglądami, jakie członkowie tej grupy posiadają. 
Współcześnie chodzi o  koncentrację bardziej na mikrostrukturalnych i  ge-
netycznych warunkowaniach wiedzy naukowej. Podejście charakterystyczne 
dla wyrastających z mocnego programu socjologii wiedzy studiów nad nauką 

39	 S. Rainko, Poznanie i determinacja, s. 16.
40	 E. Mokrzycki, Wstęp, w: Mocny program socjologii wiedzy, red. B. Barnes, D. Bloor, Warszawa 1993, 

s. XIX–XX.



197 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

i  technologią41. Zasadniczym pozostaje tutaj pytanie o rzeczywiste mecha-
nizmy podzielania przekonań naukowych42. Nie można ich uchwycić na po-
ziomie makrostrukturalnym. „Aby zmierzyć się z tym problemem, musimy 
przyjrzeć się genezie i przekształceniom naszych obiektów wiedzy na pozio-
mie możliwie najbliższym rzeczywistym praktykom naukowców”43. Praktyki 
te uczyniono więc przedmiotem badań, które miały wręcz etnograficzny i an-
tropologiczny wymiar44. Pozwoliły na zrekonstruowanie procesu konstruo-
wania nie tylko treści wiedzy naukowej, lecz także jej przedmiotu. Również 
mikrorelacji społecznych, w obrębie których te konstrukcje były tworzone.

5. Socjologia filozofii — analizy

Związki socjologii filozofii z  analizowanymi powyżej subdyscyplinami so-
cjologicznymi wiążą się z różnorodnością obecnych w nich perspektyw ba-
dawczych i teoretycznych, począwszy od opisów makrostrukturalnych uwa-
runkowań wiedzy czy idei do mikrostrukturalnych analiz konstytuowania 
konkretnych przekonań i teorii oraz prób poszukiwania pośrednich struktur, 
np. instytucji czy ruchów intelektualnych45, wpływających na treść myślenia.

Makrostrukturalna perspektywa, właściwa przede wszystkim dla kla-
sycznej socjologii wiedzy oraz poprzedzającej ją myśli protosocjologicznej, 

41	 Por. Ł. Afeltowicz Modele, artefakty, kolektywy. Praktyka badawcza w perspektywie współczesnych 
studiów nad nauką, Toruń 2012, passim; Studia nad nauką i technologią. Wybór tekstów, red. E. Biń-
czyk, A. Derr, Toruń 2014, passim.

42	 Por. S. Woolgar, Interests and explanation in the social study of science, „Social Studies of Science” 11 
(1981) issue 3, s. 365–394.

43	 Por. K. D. Knorr-Cetina, Etnograficzne studium pracy naukowej: w stronę konstruktywistycznej inter-
pretacji nauki, w: Studia nad nauką i technologią. Wybór tekstów, red. E. Bińczyk, A. Derra, Toruń 
2014, s. 183.

44	 Por. B. Latour, Nadzieja Pandory. Eseje o rzeczywistości w studiach nad nauką, Toruń 2013; B. Latour, 
S. Woolgar, Życie laboratoryjne. Konstruowanie faktów naukowych, Warszawa 2020; K. D. Knorr-
-Cetina, The manufacture of knowledge: An essay on the constructivist and contextual nature of science, 
Oxford 1981; M. Lynch, Art and artifact in laboratory science. A study of shop work and shop talk in 
a research laboratory, London 1985.

45	 Por. S. Frickel, N. Gross, A general theory of scientific/intellectual movements, „American Sociologi-
cal Review” 70 (2005) issue 2, s. 204–232.



198 Andrzej Niesporek

znalazła swoje odzwierciedlenie w analizach początków myślenia filozoficz-
nego oraz badania jej radykalnych historycznych przekształceń. Podstawą 
jest tutaj przekonanie, iż gwałtowne zmiany struktur społecznych skutkują 
istotnymi zmianami sposobu postrzegania, nie tylko świata społecznego, ale 
rzeczywistości w jej całokształcie, w tym kluczowych kategorii służących jego 
opisowi.

Przykładem może być socjologiczna analiza początków kształtowania się 
filozofii greckiej. Jean-Pierre Vernant pokazał, jak zmiany społeczne związane 
z przejściem od mykeńskiego królestwa do demokratycznego państwa-miasta 
stworzyły przestrzeń dla kształtowania się myśli filozoficznej różnej od religii 
i mitologii. „Nastanie miasta-państwa oznacza nie tylko serię przekształceń 
ekonomicznych i politycznych; pociąga ono za sobą przemianę mentalności, 
odkrycie innego horyzontu intelektualnego”46. Efektem przeprowadzonych 
przez Vernanta szczegółowych analiz społecznych zmian związanych z  po-
wstaniem państwa-miasta jest konkluzja o  ich wpływie na formę i  przede 
wszystkim treść powstającej filozofii, na obecne w  niej pojęcia47 oraz na 
głębokie strukturalne podobieństwo między przestrzenią instytucjonalną, 
w której wyrażał się ludzki kosmos, a przestrzenią kategorii filozoficznych. 
Bowiem, jego zdaniem, „rozum grecki ukształtował się nie tyle w toku ludz-
kich stosunków z rzeczami, ile w toku stosunków ludzi między sobą”48.

Podobną makrostrukturalną perspektywę przyjmował Otto Bauer, anali-
zując związki rodzącego się kapitalizmu i nowożytnej filozofii. „Jeśli zmienia 
się życie gospodarcze stosunki społeczne, państwo, prawo, to zmienia się tak-
że sposób myślenia ludzi”49. Dotyczyło to także, jego zdaniem, wpływu zmian 
społecznych związanych z  powstaniem kapitalizmu na przekształcanie się 
przyrodniczo-filozoficznego obrazu świata, ukształtowanie się mechanistycz-
nego pojmowania przyrody, opisujących go filozoficznych kategorii oraz od-
powiadającej im teorii poznania. „Prawa przyrody, za pomocą których kapita-
listyczna epoka tworzy świat na swe podobieństwo, stają się prawami ludzkich 
zdolności poznawczych, które mają być zakorzenione w niezmiennej naturze 

46	 J. P. Vernant, Źródła myśli greckiej, Gdańsk 1996, s. 9–10.
47	 Zob. J. P. Vernant, Źródła myśli greckiej, s. 127.
48	 J. P. Vernant, Źródła myśli greckiej, s. 154.
49	 O. Bauer, Kapitalistyczny obraz świata, w: Problemy socjologii wiedzy, Warszawa 1985, s. 271.



199 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

ludzkich możliwości poznawczych”50. Ta nowa teoria poznania zakładająca, 
że w przyrodzie nie istnieje nic poza zjawiskami, które dopiero człowiek łączy 
za pośrednictwem więzi przyczynowej i ujmuje jako prawa, została zapocząt-
kowana przez Hume’a, a swoje zwieńczenie znalazła w kantowskim transcen-
dentalizmie. Również heglowska filozofia historii odzwierciedla — zdaniem 
Bauera — proces rodzenia się, właściwej kapitalizmowi, wolnej konkurencji. 
„Wyobrażenie, że wolna konkurencja jest środkiem realizacji celów społe-
czeństwa i państwa, rozwija Hegel, w koncepcję, że duch świata posługuje się 
wzajemną walką jednostek, by osiągnąć swoje cele”51.

Współczesna socjologia filozofii odchodzi jednak od takich makrostruk-
turalnych interpretacji. Kontestuje zbyt ogólnikowe wyjaśnianie związków 
szeroko rozumianych warunków społecznych i filozoficznych idei. Kontestuje 
więc, omawiany wcześniej, zorientowany makrostrukturalnie model zgodnoś-
ciowy. Zbliża się bardziej do mikrostrukturalnych analiz procesów tworzenia 
wiedzy filozoficznej.

Socjologia filozofii zajmuje się tworzeniem filozofii, jak i efektami filozoficznej 
refleksji. Podstawowe podejście jest prakseologiczne: tworzenie filozofii wiąże 
się z różnorodnymi społecznie usytuowanymi praktykami, które skutkują filozo-
ficznymi argumentami i doktrynami utrwalonymi w tekstach52.

Pośrednią drogę analizy społecznego determinowania idei filozoficznych 
wybrał w swojej twórczości Alvin Gouldner53. Dorobek w zakresie socjologii 
idei/socjologii wiedzy stanowi ważny, choć nie jedyny, element jego twórczo-
ści naukowej54. Jego pierwszą i fundamentalną pracą dotyczącą socjologicz-
nej analizy myśli społecznej jest Enter Plato: Classical Greece and the origins 

50	 O. Bauer, Kapitalistyczny obraz świata, s. 290.
51	 O. Bauer, Kapitalistyczny obraz świata, s. 295.
52	 C. G. Heidegren, Constellation research, s. 89.
53	 Por. Ch. Camic, N. Gross, Alvin Gouldner and the sociology of ideas: Lessons from „Enter Plato”, 

„Sociological Quarterly” 43 (2002) no. 1, s. 97–110.
54	 Por. A. Niesporek, Alvin Gouldner — teoretyk czy socjologiczny banita?, w: A. Gouldner, Kryzys za-

chodniej socjologii, Kraków 2010, s. VII–XXXV.



200 Andrzej Niesporek

of social theory55. Stanowi ona swoistą odpowiedź na wyzwanie, jakie w sto-
sunku do socjologii wiedzy sformułował Robert K. Merton w „Paradygmacie 
socjologii wiedzy”56. Dotyczy to szczególnie odpowiedzi na pytanie o spo-
sób warunkowania wiedzy przez czynniki społeczne. Analiza społecznych 
uwarunkowań myśli Platona jest bowiem dla Gouldnera punktem wyjścia 
do formułowania bardziej ogólnych wniosków dotyczących mechanizmów 
tego warunkowania57. Gouldner, mimo bardzo szerokiego opisu różnych 
aspektów hellenistycznego świata58, odchodzi od makrostrukturalnych wyjaś-
nień. Poszukuje pośrednich czynników warunkujących myśl Platona, wśród 
których kluczowym jest wpływ otaczającego go środowiska intelektualnego. 
Idee — pisał Gouldner — „nie są wytworem samotnego geniuszu, ale często są 
wytworem kilku ściśle współpracujących ludzi”59. To w grupie intelektuali-
stów rezonują uwarunkowania społeczne. Można powiedzieć, że intelektuali-
ści, doświadczając w swoisty sposób tych warunków, odczytują je i wyrażają. 
Ta teza zawarta implicite w książce Gouldnera, zdaniem krytyków, nie do koń-
ca została wykorzystana w jego analizach filozofii społecznej Platona. Stała się 
natomiast punktem wyjścia jego późniejszych prac poświęconych społecznej 
roli intelektualistów i kształtowania się nowej klasy społecznej60.

Odejście od zorientowanego makrostrukturalnie modelu zgodnościowe-
go i poszukiwanie pośredniczących struktur kształtujących myślenie filozo-
ficzne stały się cechą charakterystyczną dla współczesnej socjologii filozofii. 
Najbardziej reprezentatywnymi jej przedstawicielami są Randall Collins 
i  Pierre Bourdieu61. Randall Collins rozróżnił trzy poziomy warunkowa-
nia myślenia filozoficznego: makro, mezo i mikro. Każdy z tych poziomów 

55	 G. Steinmetz, Ou-Byung Chae, Sociology in an era of fragmentation: From the sociology of knowledge 
to the philosophy of science, and back again, „Sociological Quarterly” 43 (2002) no. 1, s. 122.

56	 Zob. R. K. Merton, Teoria socjologiczna, s. 497–498.
57	 Por. Ch. Camic, N. Gross, Alvin Gouldner and the sociology of ideas.
58	 Zob. A. Gouldner, Enter Plato: Classical Greece and the origins of social theory, New York 1965, 

s. 3–161.
59	 A. Gouldner, Enter Plato, s. 177; Ch. Camic, N. Gross, Alvin Gouldner and the sociology of ideas.
60	 Zob. A. Gouldner, The future of intellectuals and the rise of the new class, New York–Toronto 1979; 

por. A. Niesporek, Alvin Gouldner — teoretyk czy socjologiczny banita?.
61	 Por. C. G. Heidegren, H. Lundberg, Towards a sociology of philosophy, „Acta Sociologica” 53 (2010) 

issue 1, s. 7.



201 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

ma — jego zdaniem — swoją autonomiczną dynamikę i dlatego każdy wymaga 
własnej odrębnej socjologicznej teorii62. Poziom makro obejmuje struktury 
ekonomiczno-polityczne, poziom mezo — organizacje wspierające życie inte-
lektualne — oraz poziom mikro — sieci społeczne, w obrębie których toczą się 
dyskusje dotyczące treści poglądów filozoficznych. Warunki ekonomiczno-
-polityczne nie determinują idei filozoficznych bezpośrednio, lecz ogólnie 
kształtują kierunki ich rozwoju, przede wszystkim poprzez zmiany pośred-
niego poziomu, w którym kształtowana jest organizacyjna baza intelektual-
nej twórczości. Obejmuje ona między innymi uniwersytety, wydawnictwa, 
fundusze badawcze itp. Baza stanowi infrastrukturę, w obrębie której realizo-
wana jest refleksja filozoficzna. Jednak dopiero w sieciach łączących filozofów 
wykuwane są konkretne filozoficzne idee63.

Zmiany ekonomiczno-polityczne wpływają na transformację struktury in-
stytucjonalnej, więc także pośrednio na zmiany w upowszechnianiu poglądów 
filozoficznych, między innymi poprzez wspieranie materialnych warunków 
konkurowania idei. Jednak to analiza funkcjonowania sieci jest tutaj kluczo-
wa. Sieci stanowią swoistą filozoficzną sferę publiczną, obszar walki o uwagę 
(attention space). Działalność intelektualna zachodząca w tej sferze, zdaniem 
Collinsa, opiera się na łańcuchach rytuałów interakcyjnych, podobnie jak 
inne formy aktywności społecznej. Rytuał interakcyjny jest jego zdaniem 
„mechanizmem wzajemnie skupionych emocji i uwagi, tworzących chwilo-
wo podzielaną rzeczywistość, która w ten sposób wytwarza solidarność oraz 
symbole przynależności grupowej”64. Idee filozoficzne są więc wytwarzane 
w sytuacjach społecznych i właściwych im rytuałach interakcyjnych, w jakie 
wchodzą intelektualiści65. Życie intelektualne toczy się w  bezpośrednich 
relacjach społecznych w trakcie wykładów, konferencji, dyskusji itp. Wtedy 
tworzona jest solidarność grupowa intelektualistów, energia emocjonalna 

62	 Zob. H. Lundberg, Philosophical thought and its existential basis: the sociologies of philosophy of Ran-
dal Collins and Pierre Bourdieu, „Transcultural Studies” 10 (2014) no. 1, s. 126; C. G. Heidegren, 
H. Lundberg, Towards a sociology of philosophy, s. 9.

63	 Zob. R. Collins, The sociology of philosophies: A global theory of intellectual change, Cambridge 1998, 
s. 324.

64	 Zob. R. Collins, Łańcuchy rytuałów interakcyjnych, Kraków 2011, s. 21.
65	 Zob. R. Collins, The sociology of philosophies, s. 24n.



202 Andrzej Niesporek

oraz normy, oddzielające ich środowisko od otoczenia społecznego. Serie 
intelektualnych rytuałów interakcyjnych tworzą łańcuchy konstytuujące 
struktury intelektualne świata. „W ten sposób konstytuują się koalicje, sieci 
intelektualne, a nabyte i zinternalizowane symbole (czyli kapitał kulturowy) 
[…] stają się swoistymi okularami kognitywnymi, za pomocą których uczeni 
klasyfikują rzeczywistość intelektualną”66. Wykuwają idee.

Również Pierre Bourdieu odrzuca absolutną autonomię tekstów filozo-
ficznych. Uznając ich ograniczenia wynikające z  uwarunkowań społeczno-
-politycznych, poszukiwał jednak czynników mediujących. Taką funkcję speł-
niało jego zdaniem pole filozoficzne. Pojęcie pola u Bourdieu jest złożone67. 
Ogólnie można powiedzieć, iż jest ono przestrzenią społeczną z właściwymi 
jej pozycjami społecznymi, określanymi poprzez strukturę dystrybucji wła-
dzy (kapitału), umożliwiającą dostęp do korzyści, o które toczy się w danym 
polu gra. Nagrody i korzyści (stawki) oraz reguły gry są przy tym zrozumia-
łe wyłącznie w  obrębie danego pola, konstytuują je. W  polu naukowym, 
w  tym w  polu filozoficznym, tworzone są dobra symboliczne. Jest to pole 
nastawione na szczególną stawkę, jaką jest — monopol autorytetu naukowe-
go. „Monopol kompetencji naukowej rozumianej jako zdolność mówienia 
i działania w sposób uprawomocniony (to znaczy w sposób autorytatywny 
i z autorytetem) w nauce”68. Analizując związki myśli filozoficznej i zewnętrz-
nych wobec niej uwarunkowań makrospołecznych, Bourdieu posługuje się 
metodą „podwójnego czytania”. Ma to pozwolić na unikanie ostrej opozycji 
pomiędzy czytaniem filozoficznym a czytaniem politycznym. Teksty filozo-
ficzne przynależą bowiem, zdaniem Bourdieu, do dwóch pól społecznych i do 
dwóch przestrzeni mentalnych69. Przede wszystkim do pola intelektualnego/
filozoficznego, które ma swoją własną logikę, jest jednak równocześnie pod 

66	 Por. T. Warczok Konflikt, rytuał, emocje — socjologia Randalla Collinsa, w: R. Collins, Łańcuchy 
rytuałów interakcyjnych, s. XXX.

67	 Por. M. Gacek, A. Niesporek, Szkice z teorii i historii socjologii. Durkheim, Aron, Bourdieu, Kraków 
2017, s. 97–98.

68	 P. Bourdieu, Specyfika dziedziny naukowej i społeczne warunki rozwoju wiedzy, w: Kryzys i schizma, 
t. 2, Warszawa 1984, s. 87; P. Bourdieu, Homo academicus, Stanford 1990.

69	 Zob. P. Bourdieu, The political ontology of Martin Heidegger, Stanford 1988, s. 3.



203 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

wpływem procesów i konfliktów zachodzących w szerszym społeczeństwie70. 
Społeczno-polityczne wpływy są jednak w polu filozoficznym wyrażane w ję-
zyku sporów filozoficznych, za pośrednictwem pojęć i  kategorii filozoficz-
nych, przez odniesienie do obecnego w  tym polu dyskursu filozoficznego. 
Przynależą więc do „czystej filozofii”. Interesującą analizę wzajemnych związ-
ków pola filozoficznego i zewnętrznych wobec niego czynników społeczno-
-politycznych przedstawił Bourdieu, analizując filozofię Martina Heideggera. 
Związki jego wysublimowanej „czystej filozofii” z  radykalnym niemieckim 
konserwatyzmem lat dwudziestych71.

Problematyka społecznych uwarunkowań myśli filozoficznej jest przed-
miotem zainteresowania wielu współczesnych socjologów, zarówno nawią-
zujących do dorobku Collinsa i Bourdieu, jak i go krytykujących. Krytykiem 
poszukiwania źródeł wyborów intelektualnych, przede wszystkim w usytu-
owaniu twórców w strukturze pola intelektualnego, jest Neil Gross72. Jego 
zdaniem taka perspektywa interpretacyjna powinna zostać uzupełniona 
o analizę samoświadomości intelektualnej twórców. Celem Grossa jest więc 
doprecyzowanie czynników (zmiennych) pozwalających ściślej wyjaśnić wy-
bory intelektualne73.

Intelektualne rozumienia siebie służą do pozycjonowania myślicieli w taksono-
miach kulturowych. […] Intelektualne koncepcje siebie są typologiczne — po-
legają na tym, że myśliciel charakteryzuje siebie jako intelektualistę pewnego 
typu — i o ile tak jest, wskazują, jak intelektualiści sytuują siebie w relacji do idei, 
wartości, charakteru, zdolności i  tak dalej, w stosunku do innych intelektuali-
stów, w jakiejś mniej lub bardziej wspólnej matrycy klasyfikacyjnej74.

70	 Por. F. Ringer, The intellectual field, intellectual history, and the sociology of knowledge, „Theory and 
Society” 19 (1990) issue 3, s. 269–294.

71	 Zob. P. Bourdieu, The political ontology.
72	 Zob. N. Gross, Becoming a pragmatist philosopher: Status, self-concept, and intellectual choice, „Ame-

rican Sociological Review” 67 (2002), s. 52–76.
73	 Zob. N. Gross, Richard Rorty. The making of an American philosopher, Chicago–London 2008, 

s. 264.
74	 N. Gross, Richard Rorty, s. 267.



204 Andrzej Niesporek

Intelektualna samoświadomość jest narracyjnym procesem. Jest tworzona 
i zmieniana w trakcie opowiadania historii o własnym intelektualnym życiu.

Myśliciele opowiadają sobie i innym historie o tym, kim są jako intelektualiści. 
Są wtedy silnie zmotywowani do pracy intelektualnej, która między innymi po-
może wyrazić i połączyć różne elementy tych historii. Jeśli pominąć pozostałe 
czynniki, będą skłaniać się ku ideom, które umożliwią tego rodzaju syntezę75.

Intelektualną tożsamość bada się empirycznie, rozmawiając z intelektuali-
stami/filozofami. Neil Gross prowadził badania wśród amerykańskich prag-
matystów. Pokazał, jak świadome utożsamianie się z  określoną orientacją 
filozoficzną ma wpływ nie tylko na poglądy filozoficzne, lecz łączy się także 
z poglądami i aktywnością społeczno-polityczną (social activist hypothesis)76.

Wśród autorów podejmujących problematykę społecznych uwarunkowań 
filozofii i łączących tę refleksję z perspektywą socjologii wiedzy, obecna jest 
także perspektywa instytucjonalna. Podkreśla się rolę socjologicznie rozu-
mianych instytucji (czasopism, szkół, uniwersytetów, mediów, stowarzy-
szeń zawodowych itp.) w  kształtowaniu poglądów filozoficznych oraz ich 
upowszechnianiu. Michèle Lamont w takiej perspektywie analizuje karierę 
Jacques’a Derridy. Pokazuje, iż dzięki wymienionym instytucjom jego prace 
upowszechniły się i zostały uznane jako znaczące. Nie tylko więc treść poglą-
dów filozoficznych, lecz także instytucjonalny kontekst ich tworzenia i upo-
wszechniania wpływają na ich intelektualne znaczenie77.

Zakończenie

Zajmowanie się filozofią (doing philosophy) jest związane z wielością społecz-
nie określonych praktyk. Znajduje to swoje odzwierciedlenie w filozoficznych 
argumentach i filozoficznych doktrynach, które odnajdujemy w filozoficznych 

75	 N. Gross, Richard Rorty, s. 272.
76	 Zob. N. Gross, Becoming a pragmatist philosopher.
77	 Zob. M. Lamont, How to become a dominant French philosopher: The case of Jacques Derrida, „Ame-

rican Journal of Sociology” 93 (1987) no. 3, s. 584–622.



205 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

tekstach78. Oznacza to, iż pytanie o  to, co konstytuuje filozofię, nie może 
pozostać tylko pytaniem filozoficznym. Filozofia oraz historia filozofii stają 
się także problemem socjologicznym. Socjologiczna analiza koncentruje się 
więc na społecznych warunkach aktywności filozoficznej i  ich wpływie na 
myśl filozoficzną oraz różnorodność filozoficznych poglądów79. Nie jest tylko 
opisem samych praktyk społecznych, lecz także analizą ich związków z filo-
zoficznymi ideami. Dotyczy więc zarówno badania praktyk społecznych, jak 
i idei filozoficznych. Socjologiczne zainteresowanie badaniem filozofii znala-
zło swój instytucjonalny wyraz w ukształtowaniu się filozofii socjologii, jako 
nowej socjologicznej subdyscypliny. Aktywność badawcza i teoretyczna w jej 
obrębie jest przy tym powiązana z badawczo-teoretycznym dorobkiem takich 
subdyscyplin socjologicznych jak socjologia wiedzy, idei czy nauki. Ten zwią-
zek przejawia się w odwołaniach do modeli teoretycznych obecnych w tych 
subdyscyplinach (makroperspektywa/mikroperspektywa). Socjologia filozo-
fii jest stosunkowo młodą subdyscypliną, jednak już z ugruntowanym dorob-
kiem, chociaż wczesne prace dotyczące społecznych uwarunkowań myślenia 
filozoficznego nie odwoływały się do tak rozumianej subdyscypliny. Stoją 
także przed nią dalsze ważne wyzwania badawcze80.

Bibliografia

Adorno T., Philosophy and sociology, Cambridge 2022.
Afeltowicz Ł., Modele, artefakty, kolektywy. Praktyka badawcza w perspektywie współ-

czesnych studiów nad nauką, Toruń 2012.
Bauer O., Kapitalistyczny obraz świata, w: Problemy socjologii wiedzy, Warszawa 1985, 

s. 271–309.
BentonT., Craib I., Filozofia nauk społecznych. Od pozytywizmu do postmodernizmu, 

tłum. L. Jasiński, Wrocław 2003.
Berger P., Luckmann T., Społeczne tworzenie rzeczywistości, Warszawa 1983.

78	 Por. C. G. Heidegren, Constellation research.
79	 Por. C. G. Heidegren, H. Lundberg, Towards a sociology of philosophy.
80	 Por. C. G. Heidegren, H. Lundberg, Towards a sociology of philosophy, s. 14–16.



206 Andrzej Niesporek

Bourdieu P., Homo academicus, Stanford 1990.
Bourdieu P., Specyfika dziedziny naukowej i społeczne warunki rozwoju wiedzy, w: Kryzys 

i schizma, t. 2, Warszawa 1984.
Bourdieu P., The political ontology of Martin Heidegger, Stanford 1988.
Burke P., Społeczna historia wiedzy, Warszawa 2016.
Camic Ch., Gross N., Alvin Gouldner and the sociology of ideas: Lessons from „Enter Pla-

to”, „Sociological Quarterly” 43 (2002) no. 1, s. 97–110.
Camic Ch., Gross N., The new sociology of ideas, w: The Blackwell companion to sociology, 

ed. J. Blau, Blackwel, 2001, s. 236–249.
Chernilo D., The idea of philosophical sociology, „The British Journal of Sociology” 65 

(2014) issue 2, s. 338–357.
Collins R., For a  sociological philosophy, „Theory and Society” 17 (1988) issue 5, 

s. 669–702.
Collins R., Łańcuchy rytuałów interakcyjnych, Kraków 2011.
Collins R., The sociology of philosophies: A global theory of intellectual change, Cambridge 

1998.
Czerniak S., Socjologia wiedzy Maxa Schelera, Warszawa 1981.
Durkheim E., Elementarne formy życia religijnego, Warszawa 1990.
Durkheim E., Sociology and philosophy, New York–London 1974.
Frickel S., Gross N., A  general theory of scientific/intellectual movements, „Ame-

rican Sociological Review” 70 (2005) issue 2, s.  204–232, https://doi.
org/10.1177/000312240507000202.

Gacek M., Niesporek A., Szkice z teorii i historii socjologii. Durkheim, Aron, Bourdieu, 
Kraków 2017.

Garlitz D., Durkheim’s French neo-Kantian social thought: Epistemology, sociology of 
knowledge, and morality in the elementary forms of religious life, „Kant Yearbook” 12 
(2020) issue 1, s. 33–56.

Gouldner A., Enter Plato: Classical Greece and the origins of social theory, New York 1965.
Gouldner A., The future of intellectuals and the rise of the new class, New York–Toronto 

1979.
Gross N., Becoming a pragmatist philosopher: Status, self-concept, and intellectual choice, 

„American Sociological Review” 67 (2002), s. 52–76.
Gross N., Richard Rorty. The making of an American philosopher, Chicago–London 2008.
Habermas J., Filozoficzny dyskurs nowoczesności, Kraków 2000.

https://doi.org/10.1177/000312240507000202
https://doi.org/10.1177/000312240507000202
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=1742


207 Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

Heidegren C. G., Constellation research and sociology of philosophy, „Acta Sociologica” 
67 (2024) issue 1, s. 88–97.

Heidegren C. G., Lundberg H., Towards a sociology of philosophy, „Acta Sociologica” 53 
(2010) issue 1, s. 3–18.

Heidegren C. G., Lundberg H., What is the sociology of philosophy? Studies of Swedish 
and Scandinavian philosophy, London–New York 2025.

Knorr-Cetina K. D., Etnograficzne studium pracy naukowej: w stronę konstruktywistycz-
nej interpretacji nauki, w: Studia nad nauką i technologią. Wybór tekstów, red. E. Biń-
czyk, A. Derra, Toruń 2014.

Knorr-Cetina K. D., The manufacture of knowledge: An essay on the constructivist and 
contextual nature of science, Oxford 1981.

Lamont M., How to become a dominant French philosopher: The case of Jacques Derrida, 
„American Journal of Sociology” 93 (1987) no. 3, s. 584–622.

Latour B., Nadzieja Pandory. Eseje o rzeczywistości w studiach nad nauką, Toruń 2013.
Latour B., Woolgar S., Życie laboratoryjne. Konstruowanie faktów naukowych, Warszawa 

2020.
Little D., Philosophy of sociology, w: Philosophies of the sciences: A guide, ed. F. Allhoff, 

Blackwell Publishing Ltd. 2010, s. 293–323.
Luhmann N., The cognitive program of constructivism and a reality that remains unknown, 

w: Selforganization. Portrait of a scientific revolution, eds. W. Krohn, G. Kuppers, Do-
drecht–Boston–London 1990.

Luhmann N., The self-description of society: Crisis fashion and sociological theory, „Inter-
national Journal of Comparative Sociology” 25 (1984) no. 1–2, s. 59–72.

Lundberg H., Philosophical thought and its existential basis: the sociologies of philosop-
hy of Randal Collins and Pierre Bourdieu, „Transcultural Studies” 10 (2014) no. 1, 
s. 119–147.

Lynch M., Art and artifact in laboratory science. A study of shop work and shop talk in 
a research laboratory, London 1985.

Mannheim K., Ideologia i utopia, Lublin 1992.
Maturana H. R., Varela F. J., Autopoiesis. The organization of the living, w: H. R. Matu-

rana, F. J. Varela, Autopoiesis and cognition. The realization of the living, Boston 1980 
(Boston Studies in the Philosophy of Science, 42), s. 63–123.

McCarthy G., Classical horizons. The origins of sociology in ancient Greece, Albany 2003.
Merton R. K., Teoria socjologiczna i struktura społeczna, Warszawa 1982.



208 Andrzej Niesporek

Mocny program socjologii wiedzy, red. B. Barnes, D. Bloor, Warszawa 1993.
Mokrzycki E., Wstęp, w: Mocny program socjologii wiedzy, red. B. Barnes, D. Bloor, War-

szawa 1993.
Niesporek A., Alvin Gouldner — teoretyk czy socjologiczny banita?, w: A. Gouldner, Kry-

zys zachodniej socjologii, Kraków 2010, s. VII–XXXV.
Niesporek A., Disputes over the concept of social system and the critique of sociologi-

cal reason, „Journal of Modern Science” 53 (2023) no. 4, s.  149–169, https://doi.
org/10.13166/jms/175988.

Niesporek A., Życie społeczne jako proces praktyki, Katowice 2021.
Niżnik J., Socjologia wiedzy. Zarys historii i problematyki, Warszawa 1989.
Popper K. R., Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, t. 2, Warszawa 1993.
Rainko S., Poznanie i determinacja, w: Problemy socjologii wiedzy, Warszawa 1985, s. 7–35.
Ringer F., The intellectual field, intellectual history, and the sociology of knowledge, „Theo-

ry and Society” 19 (1990) issue 3, s. 269–294.
Rosenberg A., Philosophy of social science, Boulder 2012.
Scheler M., Problemy socjologii wiedzy, Warszawa 1990.
Siemek M., Hegel i filozofia, Warszawa 1998.
Siemek M., Idea transcendentalizmu u Fichtego i Kanta, Warszawa 2017.
Sojak R., Socjologia wiedzy chce pozostać nieświadoma. Uwagi o  statusie poznawczym 

socjologii wiedzy, „Studia Socjologiczne” 1996 nr 4 (143), s. 25–49.
Spencer-Brown G., Laws of form, London 1969.
Steinmetz G., Ou-Byung Chae, Sociology in an era of fragmentation: From the sociology 

of knowledge to the philosophy of science, and back again, „Sociological Quarterly” 43 
(2002) no. 1, s. 111–137.

Studia nad nauką i technologią. Wybór tekstów, red. E. Bińczyk, A. Derr, Toruń 2014.
Szawiel T., Obecność filozofii a nauki społeczne, „Stan Rzeczy” 1 (2011) nr 1, s. 165–179.
Vernant J. P., Źródła myśli greckiej, Gdańsk 1996.
Warczok T., Konflikt, rytuał, emocje — socjologia Randalla Collinsa, w: R. Collins, Łań-

cuchy rytuałów interakcyjnych, Kraków 2011, s. IX–XXXIII.
Woolgar S., Interests and explanation in the social study of science, „Social Studies of 

Science” 11 (1981) no. 3, s. 365–394.
Ziółkowski M., Wiedza, jednostka, społeczeństwo. Zarys koncepcji socjologii wiedzy, War-

szawa 1989.

https://doi.org/10.13166/jms/175988
https://doi.org/10.13166/jms/175988


Witold M. Nowak
	K  https://orcid.org/0000-0002-3799-1851

   wnowak@ur.edu.pl

University of Rzeszów
	� https://ror.org/03pfsnq21

On the essence of home. An attempt 
to analyze selected philosophical findings

	' https://doi.org/10.15633/lie.31209

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 209–232

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

mailto:sekinfil@ur.edu.pl
https://ror.org/03pfsnq21


210 Witold M. Nowak

Abstrakt

O istocie domu. Próba analizy wybranych ustaleń filozoficznych

Artykuł podejmuje rozważania z obszaru antropologii filozoficznej i jest próbą odpowiedzi na pytanie, 
czym jest dom człowieka (w sensie ang. „home”, nie „house”). Choć pytanie to ma wielką doniosłość, 
rzadko było sytuowane w centrum filozoficznych rozważań. W celu odpowiedzi na to pytanie przy-
wołane zostają analizy dokonane przez takich autorów, jak U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, 
E. Lévinas, J. Tischner, M. Buber. Dom okazuje się trwałą formą współżycia ludzi i wspólnotą duchową, 
w której tworzeniu zasadnicza rola przynależy do kobiety. Miejsce, jakim jest dom, stanowi dla jego 
mieszkańców oswojoną przestrzeń oraz przyjazną niszę, z której czerpią oni siły żywotne i poczucie 
tożsamości. Artykuł analizuje także kategorie zadomowienia i bezdomności, które stanowią „modi” 
ludzkiej egzystencji w jej uwikłaniu w czas i dzieje. Staram się pokazać, że nie wszystkie epoki historii 
z ich myślowymi założeniami sprzyjały ludzkiemu zadomowieniu w świecie. Te jednak epoki, w któ-
rych ludzie nie czuli się zadomowieni, wydawały głęboką refleksję ujmującą specyfikę bytu ludzkiego 
oraz subtelne koncepcje antropologiczne i egologiczne. Również współcześnie istnieje pewna liczba 
ludzi wybierających kondycję bezdomności oraz takich, którzy eksperymentują z  alternatywnymi 
względem społecznie dominujących rodzajami zamieszkiwania.

Słowa kluczowe: dom, rzeczy, zamieszkanie, wyobcowanie



211 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

Abstract

On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

The article takes up considerations in the field of philosophical anthropology and is an attempt to 
answer the question what the human home is (not in the sense of house). While this question is of 
great importance, it has seldom been placed at the centre of philosophical deliberations. In order to 
answer this question, the analyses made by such authors as U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, 
E. Lévinas, J. Tischner and M. Buber are referred to. The home turns out to be a permanent form of 
human coexistence and a spiritual community, in whose creation the fundamental role belongs to the 
woman. The place that is home is for its inhabitants a tamed space and a friendly niche from which they 
derive their vital forces and a sense of identity. The article also analyses the categories of habitation 
and homelessness, which are the modes of human existence in its entanglement in time and history. 
In the article, I am attempting to show that not all epochs of history with their mental assumptions 
were conducive to human habitation in the world. However, the epochs in which people did not feel at 
home in the world seemed to produce deep reflection on the specificity of human existence as well as 
subtle anthropological and egological concepts. Also today, there are a number of people who choose 
the condition of homelessness as well as those who experiment with alternatives to the socially dom-
inant types of habitation.

Keywords: home, things, habitation, alienation



212 Witold M. Nowak

When we conceive ourselves as beings who left the underground, maternal or 
Platonic cave in ancient times, we can — depending on the spirit of the times and 
mood — understand ourselves as creatures that are liberated or rejected, enlighte-
ned or blinded, open to the world or threatened on all sides.1

The opening quotation from the work of Manfred Sommer shows the ambiva-
lence of the human attitude towards nature and the “natural state.” This ambi-
valence is well known from the interpretation made by Sigmund Freud in his 
influential dissertation Das Unbehagen in der Kultur (1930). In an innovative 
way, Freud presented there the multitude and variety of ills brought about by 
the development of civilisation, but at the same time he showed the naivety of 
longing for the natural state as a salvation from these misfortunes. In Freud’s 
interpretation, neither civilisation with cities is a completely safe home for 
man, nor is nature one, because it does not free us not only from disease, 
ageing and death, but even from what civilised life protects us from with great 
effectiveness: namely, from the threat of direct physical attack.2 Moreover, as 
research and observations of people in cultures show, human nature is closely 
tied to aggression and cruelty; in this context, the myth of a noble savage must 
be regarded as obviously false.3

Phenomenology of the home

It is not easy to answer the question what a home — home, not a house — is.4 
Most of us, however, will find this question significant. It is therefore surprising 

1	 M. Sommer, Zbieranie. Próba filozoficznego ujęcia, transl. J. Merecki, Warszawa 2003, p. 364.
2	 Cf. P. Burkett, Marx and nature. A red and green perspective, Chicago–Illinois 2014.
3	 See: T. Ellingson, The myth of the noble savage, Berkeley 2001. Aggression and numerous aversive 

emotions permeate the life of animals to a great extent. Therefore, the post-humanist idea of retur-
ning to nature as a desired state for humanity is naive and leads civilisation to regress. See e.g. the 
views of R. Braidotti, Po człowieku, transl. J. Bednarek, A. Kowalczyk, Warszawa 2014.

4	 “Unlike the word house, the word home expresses a much broader connotation than physical dwel-
ling. It evokes emotion and often refers to a place where one grew up, matured, or lived — a place 
that brings back fond positive memories or feelings” (D. A. Thadani, The language of towns and 
cities, New York 2010, p. 331). Therefore, it is not surprising that a home understood in this way 



213 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

how rarely philosophers have addressed it: among the few who did are Johann 
Gottfried Herder, Martin Heidegger, Martin Buber, Emmanuel Lévinas, Józef 
Tischner, Bogusław Wolniewicz, Emanuele Coccia.5

Generally speaking, home is an institution. It is a custom-supported, stable 
form of human coexistence. However, a home is first and foremost its own 
space, in which outsiders can appear as guests, and whose owner acts as the 
host who welcomes them. In this sense, the home is a condition of hospitality.6

In an article from the area of practical philosophy devoted to phenomeno-
logy of the home, Bogusław Wolniewicz, Ulrich Schrade and Jan Zubelewicz 
define home as follows: “home is a place of permanent residence (a burrow, 
quarters, a lair) into which the soul has been infused.”7 According to this defi-
nition, the home is a spiritual creation, a superstructure built over its material 
foundation. It is a  spiritual aura that permeates the material household or 
dwelling. 

The dwelling is a spatial creation that constitutes for the residents a separate ter-
ritory and a shelter: “our own,” that is, separated from others and unavailable 

evokes a feeling of longing for it, nostalgia and homesickness. In turn, the Latin word domus means 
both a home as a house and a homeland.

5	 In view of the so far modest achievements of philosophy in this regard, it is worth referring to fic-
tion literature, which has home and habitation among its most important topics. See e.g. M. Paryż, 
Literatura zakorzenienia, literatura ucieczki. Szkice o prozie amerykańskiej po 2000 roku, Warszawa 
2018.

6	 In philosophy, the issue of hospitality was raised, among others, by Cezary Wodziński. See C. Wo-
dziński, Odys gość. Esej o gościnności, Gdańsk 2013, passim. This author emphasised the Polish word 
for hospitality, gościnność, as a compound gość-inność — guest-otherness. Among newer publica-
tions, see D. Kot, Tratwa Odysa. Esej o uchodźcach, Gdańsk 2020, passim.

7	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, in: B. Wolniewicz, Filozofia 
i wartości, t. 2, Warszawa 1998, p. 164. Note that a material house does not have to be built, but can 
use existing natural structures for living purposes, such as a cave shelter. In such conditions, cre-
ating a home immediately consists in saturating the place of refuge with the human element. See: 
T. Ingold, Budować, mieszkać, żyć. Jak zwierzęta i ludzie zadomawiają się w świecie. O budowaniu 
domu, in: T. Ingold, Splatać otwarty świat. Architektura, antropologia, design, ed. E. Klekot, Kraków 
2018, pp. 35–69 and 97–121. Ingold admits he was inspired by the views of Martin Heidegger. See 
also: E. Coccia, Filosofia della casa. Lo spazio domestico e la felicità, Torino 2021, passim.



214 Witold M. Nowak

to them as strangers. In this separated area of space, we are “at home”: we are 
sovereign there, that is, subject only to the rules and norms we have established.8

Whether a given dwelling is a home is determined by the spiritual aura 
infused into it. Therefore: “a dwelling may be rich and exquisite, like a villa 
or a palace, but not be a home; and it can be poor and primitive, like a hut or 
a shack, and be one.”9

It is not easy to say what the conditions are for recognising whether a given 
dwelling is a home: is this recognition infallible or prone to errors? Can there-
fore a dwelling be an incomplete, initial home? Do we only recognise our own 
home? And finally: what happens to a home with the death of the household 
members, and also with death occurring often in that very home? It is not 
difficult to see that these are questions that concern almost every person very 
deeply, questions that intensify in certain periods of life. A home is a spiritual 
and therefore a high value, not exchangeable for lower values. At the same 
time, the difficulties encountered when trying to answer the above questions 
are related to the logic of the argumentation of Polish authors, which, accor-
ding to Peter Pels’ concept, should be described as animistic. It assumes that 
things are — in their own way — alive, because they are animated by something 
separate or alien, some “soul” or “spirit” that lives within them. Whatever the 
source of this animating principle is believed to be, it is understood as an 
addition to the material object, which in this case is the home.10 And what 
the ontological status is of the spiritual breath that Polish philosophers write 
about and how it permeates material objects, we must find out for ourselves. 
The concept of expression is definitely helpful here: home is an expression of 
the personality of the household members; from the arrangement of objects, 
decorations, selected colours etc. — and all this seems to arise spontaneously 
from people — we are able to deduce a lot about their inner selves. What is 

8	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p. 164.
9	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p. 164. See the description of 

the essence of the family home in the essay by H. Havrilesky, My mother’s house, in: H. Havrilesky, 
What if this were enough? Essays, New York 2018, pp. 201–204.

10	 See: P. Pels, The spirit of matter. On fetish, rarity, fact, and fancy, in: Border fetishisms. Material objects 
in unstable spaces, ed. P. Spyer, London 1998, p. 94.



215 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

characteristic for home is the atmosphere of hospitality, warmth and security. 
Only those who possess such features can create a home.

The triad of the concepts of family-dwelling-home homologously corre-
sponds to the triad of nation-state-homeland. Insofar as the state is the dwel-
ling of the nation, the homeland is its home. Individual members of the first 
triad have their counterparts in the members of the second triad belonging to 
the same ontological category. This correspondence runs deep, for example: 
“Like the homeland, the home is also something mysterious, heaved out of 
non-existence by the effort of a  better part of human nature. And like the 
homeland, it is a symbol one feels attachment to and reverence for.”11

The home is therefore a form of life and a spiritual community. We do not 
even realise its presence in life — like air — as long as it lasts. It combines spi-
ritual values (it is a support in life) with utilitarian ones (it ensures security). 
Like the homeland, the home evokes a feeling of nostalgia (Greek nostos algos, 
German Heimweh, English homesickness) and a tendency to idealise it. In reali-
ty, it is a place of quarrels, inevitable in the face of this feature of human nature 
which Immanuel Kant called unsocial sociability (ungesellige Gesseligkeit) and 
which consists in the fact that people cannot put up with each other and, at 
the same time, cannot do without each other.12 Moreover, internal conflicts 
are manifestations of the struggle for integration of the home. It is also worth 
noting that a house does not have to be tidy to be a home.

As a community of goals, home consists in its members being in solidarity 
outside. Inside, home is usually filled with quarrels that are an outlet for emo-
tional tensions. The important thing is that building a home is an ongoing, 
never-ending process. 

Home is a place — one of the few on earth, perhaps even the only one — where 
man is truly valued by others as an intrinsic and non-exchangeable value; for 
which, then, one is ready to sacrifice everything. When it ceases to be so, the 
home falls apart spiritually. […] A community of a home where people treat 

11	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p. 165.
12	 Regarding Kant’s views on sociability and human coexistence, see: I. Kant, Antropologia w ujęciu 

pragmatycznym, transl. E. Drzazgowska, P. Sosnowska, introduction A. Bobko, Warszawa 2005, 
p. 231ff.



216 Witold M. Nowak

each other in a purely utilitarian way may have the appearance of a home for 
outsiders, but it is not one.13 

The prototype of the above-described appreciation of man for himself is 
the attitude of a mother to her children.

This last remark leads us to the next thesis of Schrade, Wolniewicz and 
Zubelewicz. Phenomenological research reveals who makes a home and who 
can make it. This person is a woman, not a man: men make houses, women 
make homes. This fact may be astonishing, and yet it is irrefutable: “If for some 
reasons — whether internal, such as character traits, or external, such as dislike 
of a given man — a woman does not strive to create a home, it will not be 
created.”14

Making a home is a woman’s domain. It is she who creates a certain ex-
ternal harmony around herself, which is a balance of material and spiritual 
values — and this balance is the essence of home. It would be wrong to recog-
nise — as it is present for example in the thought of Henryk Elzenberg — that 
creativity of this kind is situated outside of culture, only in the order of nature. 

Culture is made up of many arts, and one of the most important — if not the 
most important — is the art of making a home. To make a real home is an art 
no less — though different — than to build a cathedral or compose a symphony. 
The value of this work by a woman is completely non-utilitarian — even in the 
simplest sense that it cannot be sold or bought. Home has no market value.15

The means by which a woman creates a home by integrating family mem-
bers are many and varied. These include eating meals together, shopping 
together, celebrating holidays together, and talking about everything that 
concerns the family. By discussing plans for the future, the woman reveals 
her forethought. These seemingly down-to-earth discussions are, in fact, 
a strong bond for the home; they create its spiritual atmosphere and sustain it 

13	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p. 169.
14	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p.  171. See also: J. Rose, 

Mothers. An essay on love and cruelty, New York 2018.
15	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p. 175.



217 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

in existence. This already shows how great the educational role of the home is; 
school education is only an addition to it. If the home fails to socialise the 
child, no one can remedy this deficiency.

Schrade, Wolniewicz and Zubelewicz claim that a woman creates a home 
“for a man,” but also “with man”: “A man is a material here that is transformed 
by a woman into a structural element of the house.”16 A woman’s talent con-
sists, among other things, in choosing the right man-material. “By creating 
a home, a woman domesticates a man who is by his nature not very inclined 
to domestication.”17 However, what is new on a social scale is the constantly 
growing number of matriarchal houses in which single mothers raise their 
children. It turns out that the answer to the question why an economically 
self-sufficient woman would need a  permanent relationship with a  man is 
not clear. The answer of Schrade, Wolniewicz and Zubelewicz indicates com-
plementarity, which is the goal here. A woman can create a home without 
a man, but it will be incomplete. There are social and moral considerations 
here, since the presence of a man legitimises the woman’s children. What is 
more important and what already belongs to the group of anthropological 
invariants is that a woman needs a man to defend and protect her home. In 
times of peace, this role of man is overlooked, but it is well known how quickly 
civilised circumstances turn into uncivilised and how great the protective role 
of men is then.

To all this we must add the important role of the man in raising children 
and the fact that his presence protects the children from orphanhood should 
something bad happen to the mother. In the spiritual layer, the need for 
and the idea of complementarity of both sexes come to the fore, which the 
authors find in Elzenberg and, of course, in Plato. “A complete home is the 
best approximation of such a creature that is possible. It is spiritually full and 
self-sufficient — that is its perfect value.”18 Moreover, the home is one of the 
institutions of life, and institutions, as Arnold Gehlen showed in his studies, 
support our decisions and create for them a kind of framework and armour 

16	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p. 178.
17	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p. 178.
18	 U. Schrade, B. Wolniewicz, J. Zubelewicz, Dom jako wartość duchowa, p. 182.



218 Witold M. Nowak

protecting people from the instability of feelings. Women are more aware 
than men of this need to institutionalise relationships, which makes home 
feminocentric in all cultures.

Emmanuel Lévinas

Lévinas, an author extremely important to our topic, also referred to the issue 
of the feminocentric nature of the home. The very fact that he was a philosop-
her of dialogue allows one to expect that the issue of home, its creation and su-
stenance will be important for this thinker. Indeed, in Totalité et infini (1961), 
Lévinas extensively considers the issue of home. He presents it in a strongly 
metaphorised language that often contradicts the language of the philosop-
hical tradition. The novelty of Lévinas’s conception lies in highlighting two 
aspects of home and habitation: home as a condition of knowing and home 
as a place to enjoy life.

For Lévinas, the home is an economic institution in the sense in which 
it was understood by the Greeks (Greek: oikos — house, nomos — law). 
“The home that founds possession is not a possession in the same sense as 
the movable goods it can collect and keep. It is possessed because it already 
and henceforth is hospitable for its proprietor.”19 Lévinas recognises as the 
proper source of this hospitality the essential interiority of the home resulting 
from the fact that the home is inhabited by a being who is welcoming and ho-
spitality in itself — a woman.20 “The woman is the condition for recollection, 
the interiority of the Home, and inhabitation.”21

The philosopher writes:

The primordial function of the home does not consist in orienting being by the 
architecture of the building and in discovering a site, but in breaking the plenum 
of the element, in opening in it the utopia in which the ‘I’ recollects itself in 

19	 E. Lévinas, Totality and infinity: An essay on exteriority, transl. A. Lingis, the Hague 1979, p. 157.
20	 The Other “welcomes me in the Home, the discreet presence of the Feminine” (E. Lévinas, Totality 

and infinity, p. 170).
21	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 155.



219 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

dwelling at home with itself. But separation does not isolate me, as though I were 
simply extracted from these elements. It makes labour and property possible.22

We notice the familiarity and intimacy of the home as a kind of sweetness 
that envelops domestic things.

When we consider the home’s relationship to the world, the home reveals 
its fundamentally economic character. The home recollects — this recollec-
tion is a work of separation — and existence in a dwelling is economic existen-
ce. The world must be conquered, acquired, internalised. This is done through 
labour: it is labour that draws things from the element and thus discovers the 
world. In other words, nature is transformed into the world in the course of 
labour. Only property establishes things as things. It is born when the human 
hand captures and tears something out of the environment. “Things refer to 
possession, can be carried off, are furnishings; the medium from which they 
come to me lies escheat, a common fund or terrain, essentially non-possessa-
ble, ‘nobody’s’: earth, sea, light, city.”23 Any relation of possession, says Lévi-
nas, is situated within something that cannot be possessed but that embraces 
us — the element. It is from it that the human hand draws things out, and thus 
makes them possible at all. 

Proceeding from the dwelling, possession, accomplished by the quasi-miraculo-
us grasp of a thing in the night, in the apeiron of prime matter, discovers a world. 
The grasp of a thing illuminates the very night of the apeiron; it is not the world 
that makes things possible.24

Man is surrounded by the vastness of the formless element. The element is 
the environment; we bask or immerse ourselves in it; we are always interior 
in relation to it. Building a home by a man is an inaugurative act. With it, the 
opposition to the element takes place, as well as the overcoming of the ele-
ment, that interiority without exit. Home is the first concretisation: home is 

22	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 156.
23	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 131.
24	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 163.



220 Witold M. Nowak

the I that takes up its position before a Nature.25 The dwelling provides people 
with extraterritoriality in relation to the element and its rights. More specifi-
cally: “[Man] gets a foothold in the elemental by a side already appropriated: 
a field cultivated by me, the sea in which I fish and moor my boats, the forest 
in which I cut wood; and all these acts, all this labour, refer to the domicile.”26 
From the establishment of the home, to exist is to dwell, to inhabit. What 
is it to dwell? “...it is a recollection, a coming to oneself, a retreat home with 
oneself as in a land of refuge, which answers to a hospitality, an expectancy, 
a human welcome.”27

Home is the first human property, a place carved out of the infinity of the 
element, or rather, given that thought does not recognise the element as an 
object at all, or that it exists beyond the distinction between the finite and the 
infinite — in its vastness. Since the home is internal in relation to everything it 
has, it can be said that the dwelling — the condition of all property — is what 
makes interior life possible.28

Lévinas especially emphasises the life-founding role of the home:

The privileged role of the home does not consist in being the end of human 
activity but in being its condition, and in this sense its commencement. The re-
collection necessary for nature to be able to be represented and worked over, for 
it to first take form as a world, is accomplished as the home.29 

The home is the basis of my self-determination because I stand in the world 
as someone who comes into this world from some abode. In this abode, I am 
“at home,” I can take refuge. In other words, we go out into the world from the 
interiority of home. Although the home as a building belongs to the world of 

25	 See E. Lévinas, Totality and infinity, p. 169.
26	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 131.
27	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 156.
28	 Let us note that just as the home is a place carved out of the infinity of the element, also within the 

home itself a person carves out new spaces-places in which they develop or nurture their inner life. 
The drawing-room — the later living room — was created as a place of this kind, a room to which 
a person can withdraw without offending other inhabitants of the house. See: M. Praz, La filosofia 
dell’arredamento. I mutamenti del gusto nella decorazione interna attraverso i secoli, Milano 2018.

29	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 152.



221 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

objects, the dwelling does not lie in the objective world. Rather, it is the world 
of objects that is defined in relation to the dwelling. Inhabitation is not a re-
lationship between the human body and the building, but an intimate bond 
with the place. The home is possessed in a different sense than the things-
-furniture placed within it and protected: it “is possessed because it already 
and henceforth is hospitable for its proprietor.”30

Hence, there is a close relationship between home and knowledge. Thou-
ght — metaphysical thought — is hospitality and not thematization.31 The 
dwelling is a  condition of knowledge. Human consciousness “pours” into 
things, does not consist in presenting things, but in the intentionality of 
concretisation: “the consciousness of a world is already consciousness through 
that world. Something of that world seen is an organ or an essential means of 
vision: the head, the eye, the eyeglasses, the light, the lamps, the books, the 
school.”32 The features of consciousness are its incarnation and inhabitation. 
Existence dwells in the intimacy of the home; it is not an idealistic subject 
that constitutes its object a priori. “the dwelling cannot be forgotten among 
the conditions for representation, even if representation is a privileged condi-
tioned, absorbing its condition.”33 However, such absorption takes place post 
factum. “Hence the subject contemplating a world presupposes the event of 
dwelling, the withdrawal from the elements (that is, from immediate enjoy-
ment, already uneasy about the morrow), recollection in the intimacy of the 
home.”34

The home, however, has not only the character of an economic institution 
and is not only the birthplace of the world that makes it possible to learn. It is 
also — this is the second novelty of Lévinas’ concept — the area of sensuality, 
savouring life, enjoyment. The things in it are not only tools with the inhe-
rent handiness that Heidegger emphasised. We live from these things as we 
live from meals eaten together or an opera performance. They are not basic 
necessities, but objects of autotelic delight. To a certain extent, such delight 

30	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 157.
31	 See E. Lévinas, Totality and infinity, p. 299.
32	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 153.
33	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 153.
34	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 153.



222 Witold M. Nowak

also applies to the tools the home is equipped with. Their existence is also not 
exhausted in the utilitarian scheme: “They are always in a certain measure and 
even the hammers, needles, and machines are objects of enjoyment, presen-
ting themselves to ‘taste,’ already adorned, embellished.”35

Bringing out this aspect of interacting with tools which is enjoyment is 
a very original motif of Lévinas’ thought, polemical in relation to Heidegger. 
Let us take a closer look at it.​ Enjoyment is “way the act nourishes itself with 
its own activity.”36 Any object, even a tool-item, can be used for enjoyment, 
even when I grab it as a Zeug. Tools also provide an opportunity for enjoy-
ment, including the enjoyment of their use. Basically, things allow us to sa-
vour life: “As material or gear the objects of everyday use are subordinated to 
enjoyment — the lighter to the cigarette one smokes, the fork to the food, the 
cup to the lips.”37

Thus, unlike Heidegger in Sein und Zeit (1927), Lévinas emphasises that 
“furnishings, the home, food, clothing are not Zeuge in the proper sense of the 
term: clothing serves to protect the body or to adorn it, the home to shelter 
it, food to restore it, but we enjoy them or suffer from them.”38 Only in enjoy-
ment can things return to their elemental qualities.

Enjoying is a fundamental human characteristic. Saying, for example, that 
someone lives by working belittles the fact that we live from work. We live 
from it as we live from entertainment, meals, spending time with other peo-
ple. There is no naked will to be, Heidegger’s ontological Sorge, from which 
we would move on to particular activities. Acts of life are not simple acts at 
all and are not acts aimed directly at their goals. “Life’s relation with the very 
conditions of its life becomes the nourishment and content of that life. Life is 
love of life, a relation with contents that are not my being but more dear than 

35	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 110.
36	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 111.
37	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 133.
38	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 133. Apropos Heidegger’s concept, Lévinas notes that “In Being 

and Time the home does not appear apart from the system of implements” (E. Lévinas, Totality and 
infinity, p. 170).



223 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

my being: thinking, eating, sleeping, reading, working, warming oneself in 
the sun.”39

Enjoyment is living from something (vivre de…), it is the way in which life 
relates to its contents. “What I do and what I am is at the same time that from 
which I live. We relate ourselves to it with a relation that is neither theoretical 
nor practical. Behind theory and practice there is enjoyment of theory and of 
practice: the egoism of life. The final relation is enjoyment, happiness.”40 En-
joyment, let us add, is characterised by a specific “realism”. The intentionality 
of enjoyment, says Lévinas, is the opposite of Husserl’s intentionality of repre-
sentation. The intentionality of enjoyment clings to externality — that externa-
lity that is suspended by the transcendental method proper to representation.

Summing up, it should be said that for Lévinas all life is enjoyment and 
a desire that the enjoyment may continue: “God always calls us to Himself 
too soon; we want the here below.”41 And yet the Other to which death leads 
us and which we fear because it is radically unknown should not inspire fear. 
The Other has the characteristics of a home: “The alterity of a world refused is 
not the alterity of the Stranger but that of the fatherland which welcomes and 
protects. Metaphysics does not coincide with negativity.”42 Thinking about 
home brings the thinker to eschatology.

Tischner’s phenomenology of the home

Tischner’s reflection on home, expressed in a strongly metaphorised langua-
ge, draws a lot from the works of Heidegger and Lévinas. Tischner starts from 
defining the basic human relation to the world. The world, the earth is a scene 
of human drama, that is, experiencing time. “Man comes into the world, looks 

39	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 112.
40	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 113. Moreover: “The life that is life from something is happiness. 

[…] to live is to enjoy life. To despair of life makes sense only because originally life is happiness. 
[…] Happiness is made up not of an absence of needs, whose tyranny and imposed character one 
denounces, but of the satisfaction of all needs” (E. Lévinas, Totality and infinity, p. 115).

41	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 41.
42	 E. Lévinas, Totality and infinity, p. 41.



224 Witold M. Nowak

for a home in the world, erects temples to God here, builds roads, has a work
shop; here he finds cemeteries of his ancestors, among whom he himself will 
rest one day.”43 The earth is given to man to be understood and tamed, the-
refore — to be cultivated. Cultivation must recognise the nature of the earth, 
every thing and element, the nature of man and woman. “Things — house, 
dish, fire, food — should be handled according to nature. Anyone who ignores 
nature can cause a rebellion on the scene.”44 Tischner considers the birth of 
a place to be the main fruit of cultivation. There are four main places, namely 
home, workshop, temple and cemetery. They determine the order of the hu-
man world. It is enough to think about home: whoever does not have one 
lives in a deplorable way. Homelessness means living without protection and 
lacking a strong source of life motivation and joy.

Home is the closest human space. “All human paths through the world are 
measured by the distance from home.”45 It is a man’s nest; after all, when asked 
where we come from, we point to our home. At home, we recognise the basic 
order of the world and the mystery-nature of each thing: a  window, door, 
lamp, table, spoon... Children are born at home; a deceased person is taken 
from home to the cemetery.46 Whoever has a home has a pleasant area of 
primal familiarity around them. In other words, the home is the most primal 
tamed space. As such, the home is both a refuge from the elements and from 
human hostility.

To build a home is to settle in. Like other philosophers of dialogue, Tis-
chner emphasises that habitation does not take place in solitude: “The lonely 

43	 J. Tischner, Filozofia dramatu. Wprowadzenie, Kraków 1998, p. 220.
44	 J. Tischner, Filozofia dramatu, p.  221. It is very problematic to define the non-human world as 

a scene on which what is really important takes place, i.e. the drama of human life in time. It me-
ans recognising a strong hierarchy without explaining its basis sufficiently: “Human life is more 
valuable than the life of grass, the life of a tree, the life of animals. For man is in the world, and the 
world-scene is below man” (J. Tischner, Filozofia dramatu. Wprowadzenie, p. 221).

45	 J. Tischner, Filozofia dramatu, p. 228.
46	 Major changes took place in these matters, namely the clinicisation of birth and death, which was 

already diagnosed by Rainer Maria Rilke in his novel Malte (1910). On the consequences of the 
clinicisation of these life events, see: G. Böhme, Antropologia filozoficzna. Ujęcie pragmatyczne, 
transl. P. Domański, ed. S. Czerniak, Warszawa 1998, pp. 34–47.



225 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

raise cells, others build hiding places.”47 The home assumes, as nature, gen-
der; a man and a woman, and then a child who completes the meaning of 
home. “Man becomes attached to his home. Attachment to the home is so 
deep and so all-encompassing that it surpasses human consciousness. When 
a man loses his home, when he drifts away from home, he feels the strength of 
habitation in the pain of loss. The fate of home is part of his fate.”48

Tischner believes it is appropriate to consider the home and the possibility 
of human habitation in the world in the context of the question: is the earth 
a promised land for man, or a denied land? The home provides us with the 
knowledge of who we are, protects us and gives us the strength to live. At the 
same time, the home is a place of drama and even tragedy. It is fragile: from 
the side of the stage, it is threatened with material destruction due to fire, 
flood or confiscation, and from the side of the other person, it is threatened 
with the sometimes unexpected refusal of reciprocity in creating a home. Ho-
wever, the home is essentially threatened with the passage of time itself, as 
it results in the children leaving to build their own homes and the death of 
inhabitants. The logic of life condemns every home to abandonment.49

The phenomenology of the home and reflection on it must therefore lead 
us to the question: is the human home a reliable home or only a promise of 
a home? Is man able to build a permanent home and settle down on earth? 
It is a fundamental question and it is inevitable in the face of experiencing the 
drama of life. Tischner writes: 

By losing a home, a person enters a borderline situation in which a new sense 
of the home that is becoming empty is crystallised: a presumption arises that 
the home was only a promise of the home. Something started in this home, so-
mething echoed, some light flashed, but that was still not what it is really about. 

47	 J. Tischner, Filozofia dramatu, p. 228.
48	 J. Tischner, Filozofia dramatu, p. 229.
49	 See a volume of reportage: D. Brauntsch, Domy bezdomne, Warszawa 2019. The problem of orpha-

ned things and homes is analysed by Remo Bodei. See R. Bodei, O życiu rzeczy, transl. A. Bielak, 
corr. M. Salwa, K. Skórska, Łódź 2016, pp. 37–43.



226 Witold M. Nowak

Habitation seems to be measured by a greater measure than the dimensions of 
a real house.50

One should agree with Tischner that a deserted or destroyed house opens 
the horizon of transcendence and awakens in the human soul the idea of 
another, truly indestructible home, the home of truth. It is an idea known 
from many religions, emphasised in Christianity by the trope of life in the 
body as pilgrimage and a journey (homo viator) and people as pilgrims and 
strangers, guests (peregrini et hospites) on earth (2 Cor 5: 6–9), but at the same 
time the idea to which the most direct human experience leads us.

Habitation and homelessness

The need for habitation, that is, the need to have a home as a tamed space 
in the world that is a place to return to, is a condition of a human being. Its 
fulfilment, however, is not universally possible; it is disturbed both by histo-
rical circumstances and the properties of the very places where people live 
and dwell.51 In the philosophical reflection on the history of human self-un-

50	 J. Tischner, Filozofia dramatu, p. 230.
51	 The works of the French anthropologist Marc Augé prove that modernity means the multiplication 

of non-places (non-lieux), i.e. places and spaces “without properties,” de-idiomatised, standardi-
sed by designers and planners. These are chain hotels, supermarkets, underground parking lots, 
railway stations and airports with their passages and waiting rooms, ATMs in walls and others. 
Non-places cannot be saturated with the human element and remembered, nor can they be tamed. 
They have no references to history whatsoever. Living there — and this also includes apartments in 
many modern facilities — is living “in the nowhere,” which deprives people of their identity. See: 
M. Augé, Nie-miejsca. Wprowadzenie do antropologii hipernowoczesności, transl. R. Chymkowski, 
introduction W. J. Burszta, Warszawa 2010. Let us add that the purpose of these places is to disap-
pear after use, in which they resemble mass-produced, standardised non-things. On the future of 
ways of habitation, see: A. Twardoch, System do mieszkania. Perspektywy budownictwa mieszkanio-
wego, Warszawa 2019. Contemporary alternative ways of living and mini-house designs are shown 
in the Swedish documentary Microtopia (2013), dir. by J. Wachtmeister. The history of living was 
marked not only by changes in the structure of mass-designed houses, but also by individual inno-
vative projects, changing our thinking about privacy, the space necessary for the members of the 
household, or the division of space into individual maps of life. These were variations on the topic 
of the house. To name a few: the E-1027 house, designed by Eileen Gray, built from 1924 in the south 



227 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

derstanding, the category of habitation acquires the status of an ontological 
characteristic of man. Such an interpretation was presented by Martin Buber 
in the work What is man? (1942), where homelessness is the opposite of ha-
bitation. Habitation and homelessness are the modes of human existence in 
its entanglement in time and history, and their dialectics is a permanent fea-
ture of this existence. The epochs of habitation and homelessness, the author 
says, occur alternately in the history of mankind, although not regularly. Their 
appearance and duration vary, are unpredictable. Both types of epochs gene-
rate different types of reflection on man and his position in the world. The 
epochs of homelessness result in anthropological and egological reflection, 
which has a subjective, specifically introverted character. The introversion of 
the epochs of non-habitation means that anthropological questions — who 
is man? what is human destiny? — are asked in the first person and most de-
eply experienced. The inquiring person starts from himself and chooses as 
the research method an analysis of introspective data (in te ipsum redi) and 
everyday life experience. The anthropological idea comes to the fore in these 
epochs, far ahead of the cosmological idea. In the periods of homelessness, 
the anthropological idea deepens and even becomes independent. Only then 
does man gain knowledge about himself, because “so long as you ‘have’ yo-
urself, have yourself as an object, your experience of man is only as of a thing 
among things.”52 In turn, in the periods of habitation, anthropological reflec-
tion occurs only within the framework of the cosmological idea. However, in 
the cosmological approach to man, the totality that should be captured is not 
yet present.

of France, considered Gray’s boldest design (see Z. Dzierżawska, Ch. Malterre-Barthes, Eileen 
Gray. Dom pod słońcem, Warszawa 2020); Fallingwater, a house situated directly above a waterfall 
in Pennsylvania, designed in 1935 by Frank L. Wright for Edgar J. Kaufmann; Philip Johnson’s 
Glass House (1949) in Connecticut, conceived as the Parthenon standing on a hill, an entirely 
transparent house (see M. Cassidy-Geiger, The Philip Johnson Glass House, New York 2016); or the 
prototype houses of W. Sobek such as the self-sufficient house R128 (2000) in Stuttgart and the 
house H16 (2005), as well as a polyurethane-carbon fibre R129 house-project with walls thinner 
than the eggshell.

52	 M. Buber, Between man and man, transl. R. G. Smith, New York 1965, pp. 124–125. See also Polish 
translation: M. Buber, Problem człowieka, transl. R. Reszke, Warszawa 1993.



228 Witold M. Nowak

Thus, not every epoch creates spiritual conditions for a comprehensive in-
sight into who man is. Let us proceed to examples. The epoch of habitation in 
Buber’s interpretation was the era of Aristotle. The world of Aristotle is — like 
the world of Plato — an optical world, that is, the world of visible shapes. The 
principle of creating this image is visual objectification: the image is created 
by optical sensory impressions, and the experiences of the other senses are 
somehow superimposed on it later. It is very important that “it is not before 
Aristotle that the visual image of the universe is realised in unsurpassable cla-
rity as a universe of t h i n g s, and now man is a thing among these things of 
the universe, an objectively comprehensible species beside other species.”53 
In this world, man is placed in the middle of the ladder of beings (positus est in 
medio homo), neither at its highest level, nor at the bottom. Man is not a prob-
lem for himself here; he has ceased to be one. It can be seen in the way he 
talks about himself and defines himself, for he does it in the third person. He 
becomes for himself only a case of what is common and typical for his species. 
Such a person becomes aware of himself not as “I” but as “he”. He exists in the 
world, but he does not understand the world within himself.

Seven hundred years after Aristotle, Augustine again raises the anthropo-
logical issue, but how differently. Augustine is an analyst of internality; he 
develops the egological question and establishes its terminology. The context 
of his reflections is the disintegration of the harmonious world of the Stagi-
rite. He is amazed at man; his amazement, however, is different from that of 
Aristotle, for which man was just one among many objects, and which turned 
into methodical philosophising. Augustine is amazed at the human being — at 
what is in man that cannot be understood as part of the world — for him, it 
is a great mystery, grande profundum. His amazement has the characteristics 
of an atmosphere of horror, and while it is not itself part of philosophising, it 
motivated philosophy for centuries.

Periods of relatively independent reign of the anthropological idea deepe-
ning human self-knowledge, Buber notes, were also periods in which people 
experienced overbearing loneliness. “In the post-Augustinian west it is not 
the contemplation of nature […] but faith which builds a new house in the 

53	 M. Buber, Between man and man, p. 127.



229 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

cosmos for the solitary soul.”54 The Christian cosmos provides a sense of ha-
bitation, the more so because it is a closed world, limited both spatially and 
temporarily. It is a world even more finite than that of Aristotle because it is 
permeated by biblical finite time. Thomas Aquinas does not recognise the 
specific problems of the human being, returning after Aristotle to presenting 
the anthropological idea from the perspective of cosmology. Here too, man 
speaks of himself in the third person. Everyone will feel at home in the world 
of Thomas, provided that they are Christians.

In early modern philosophy, a great attempt at creating a concept aimed at 
making man at home in the world was G. W. F. Hegel’s system of secularised 
messianism. This attempt was unsuccessful because: “An intellectual image 
of the universe which builds on time can never give the same feeling as one 
which builds on space.”55 It is of course a matter of cosmological time, not 
anthropological time, a concrete time of man, dependent on his will.

Summing up, Buber’s interpretation of the history of humanity shows 
the ambivalence of human attempts to make the world their home. In the 
interpretation of Buber — and earlier of Bernard Groethuysen — the habita-
tion of man in the world cannot be considered a desired and beneficial state 
for his spiritual condition. After all, human habitation results in inadequate 
self-recognition. The cosmologically onthologised self is treated as res, one 
of many things in the world, which is not the correct method of getting to 
know it. In contemporary philosophy, such a lack of recognition of the spe-
cificity of anthropological issues is characteristic of some naturalistic appro-
aches to man. These have long been the subject of polemics by hermeneutic 
philosophy.56

54	 M. Buber, Between man and man, p. 129.
55	 M. Buber, Between man and man, p. 140.
56	 Charles Taylor considers the dispute between hermeneuts and naturalists to be one of the axes of 

the history of philosophy, and naturalism (“hydra of naturalism”) as a constantly returning, self-
-regenerating position that reduces the specifics of the human being to one of natural beings, and 
narrows the methods of learning about man to methods of explanation proper to natural sciences. 
See: Ch. Taylor, The explanation of behaviour, New York 1964, pp. 219–227. See also: J. Habermas, 
Między naturalizmem a religią. Rozprawy filozoficzne, transl. M. Pańków, Warszawa 2012.



230 Witold M. Nowak

Conclusions

There have been, and still are, architectural trends that programmatically re-
ject the idea of a home in the traditional sense. The architectural engineering 
and interior design of modernism — or more precisely, some of its important 
proponents — conceptualised home as a living machine, losing spatial patterns 
and departing from the human scale in design (Le Corbusier, Marcel Breu-
er). Such modernism renounced historicising elements that anchor people 
in a given space, “ornament,” that is, all stylisation (Adolf Loos, the precursor 
of modernism, expressed this idea in the words: “Ornament is a crime”). The 
priority values were functionality, comfort and access to space.57 The moder-
nist proposals also covered the issue of materials used in construction and 
interior design, the effects of which we can observe today: “There is no truth 
in the materials we use today, if only because we cannot think of them in terms 
of recovery. What will we recover from houses that were built using new tech-
nologies? Aerated concrete, plasterboard?”58 Just as it would be a mistake to 
consider a book a kind of a reading machine59, it was a mistake to consider 
a home a living machine, as Breuer did. The home is an intimate place where 
things become tamed and create a friendly niche for people. It is good when 
such a niche can serve people from subsequent generations. The need to tame 
the world is very strong in man and it is connected with the concern for one’s 
own ontological safety.

However, the diversity of people should be recognised. Some of us conscio-
usly choose to be homeless. A certain proportion of people — whose motives 
are varied, ranging from pro-environmental reasons to reluctance to live in so-
ciety and anarchist tendencies — choose a nomadic life, essentially similar to 

57	 See: V. Flusser, Shape of things: A philosophy of design, New York 1999.
58	 D. Brauntsch, Domy bezdomne, p.  53. “What initially seemed pragmatic and harmless — Le 

Corbusier’s Unite d’Habitation block — turned out to be a complete radicalisation of the spatial 
pattern, a caricature of the house” (D. Brauntsch, Domy bezdomne, p. 56).

59	 The book was named the perfect reading machine by Paul Valery in Les deux vertus d’un livre (1926). 
However, he only referred in this way to its functional aspect, as he considered that the book’s 
second “virtue” was its being an artistic object-creation. See: R. Reuss, Perfekcyjna maszyna do 
czytania. O ergonomii książki, transl. P. Piszczatowski, Kraków 2017, s. 7ff.



231 On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

the life of prehistoric nomads who were constantly on the move. They choose 
alternative lifestyles to those socially dominant. Such choices are made more 
often by young people, inclined to conduct cognitive experiments, which 
does not mean that they quickly return to the status quo ante. Contemporary 
nomadism by choice confirms that not everyone needs a relatively permanent 
home and the sense of security and identity it provides. Some people tolerate 
existential uncertainty well, and also value an extended, cosmopolitan, hybrid 
identity. Society for its convenience calls such individuals eccentrics and of-
ten disregards them, but in fact owes a great deal to them.60

References

Augé M., Nie-miejsca. Wprowadzenie do antropologii hipernowoczesności, transl. 
R. Chymkowski, introduction W. J. Burszta, Warszawa 2010.

Bodei R., O życiu rzeczy, transl. A. Bielak, translation corrected by M. Salwa, K. Skór-
ska, Łódź 2016.

Böhme G., Antropologia filozoficzna. Ujęcie pragmatyczne, transl. P. Domański, 
ed. S. Czerniak, Warszawa 1998.

Braidotti R., Po człowieku, transl. J. Bednarek, A. Kowalczyk, Warszawa 2014.
Brauntsch D., Domy bezdomne, Warszawa 2019.
Buber M., Between man and man, transl. R. G. Smith, New York 1965.
Buber M., Problem człowieka, transl. R. Reszke, Warszawa 1993.
Burkett M., Marx and nature. A red and green perspective, Chicago–Illinois 2014.
Cassidy-Geiger M., The Philip Johnson Glass House, New York 2016.
Coccia E., Filosofia della casa. Lo spazio domestico e la felicità, Torino 2021.
Drüe M., Ekscentryzm jako otwarty wyraz duchowości, in: Duch i dusza, ed. P. Dybel, 

Warszawa 2001, pp. 100–111.
Dzierżawska Z., Malterre-Barthes Ch., Eileen Gray. Dom pod słońcem, Warszawa 2020.
Ellingson T., The myth of the noble savage, Berkeley 2001.
Flusser V., Shape of things: A philosophy of design, New York 1999.

60	 See: M. Drüe, Ekscentryzm jako otwarty wyraz duchowości, in: Duch i dusza, ed. P. Dybel, Warszawa 
2001, p. 100–111.



232 Witold M. Nowak

Habermas J., Między naturalizmem a religią. Rozprawy filozoficzne, transl. M. Pańków, 
Warszawa 2012.

Havrilesky H., My mother’s house, in: H. Havrilesky, What if this were enough? Essays, 
New York 2018, pp. 201–204.

Ingold T., Budować, mieszkać, żyć. Jak zwierzęta i  ludzie zadomawiają się w  świecie, 
in: T. Ingold, Splatać otwarty świat. Architektura, antropologia, design, ed. E. Klekot, 
Kraków 2018, pp. 35–69.

Ingold T., O budowaniu domu, in: T. Ingold, Splatać otwarty świat. Architektura, antro-
pologia, design, ed. E. Klekot, Kraków 2018, pp. 97–121.

Kant I., Antropologia w ujęciu pragmatycznym, transl. E. Drzazgowska, P. Sosnowska, 
introduction A. Bobko, Warszawa 2005.

Kot D., Tratwa Odysa. Esej o uchodźcach, Gdańsk 2020.
Lévinas E., Totality and infinity: An essay on exteriority, transl. by A. Lingis, the Hague 

1979.
Paryż M., Literatura zakorzenienia, literatura ucieczki. Szkice o prozie amerykańskiej po 

2000 roku, Warszawa 2018.
Pels P., The spirit of matter. On fetish, rarity, fact, and fancy, in: Border fetishisms. Material 

objects in unstable spaces, ed. P. Spyer, London 1998.
Praz M., La filosofia dell’arredamento. I mutamenti del gusto nella decorazione interna 

attraverso i secoli, Milano 2018.
Reuss R., Perfekcyjna maszyna do czytania. O ergonomii książki, transl. P. Piszczatowski, 

Kraków 2017.
Rose J., Mothers. An essay on love and cruelty, New York 2018.
Schrade U., Wolniewicz B., Zubelewicz J., Dom jako wartość duchowa, in: B. Wolnie-

wicz, Filozofia i wartości, t. 2, Warszawa 1998, pp. 163–185.
Sommer M., Zbieranie. Próba filozoficznego ujęcia, transl. J. Merecki, Warszawa 2003.
Taylor Ch., The explanation of behaviour, New York 1964.
Thadani D. A., The language of towns and cities, New York 2010.
Tischner J., Filozofia dramatu. Wprowadzenie, Kraków 1998.
Twardoch A., System do mieszkania. Perspektywy budownictwa mieszkaniowego, War-

szawa 2019.
Wodziński C., Odys gość. Esej o gościnności, Gdańsk 2013.



RECENZJE
REVIEWS





ks. Dariusz Radziechowski
	K  https://orcid.org/0000-0002-5272-5033

   dariusz.radziechowski@upjp2.edu.pl

The Pontifical University of John Paul II in Krakow
	� https://ror.org/0583g9182

Związek między rozumem a zmysłami w cnocie 
według Tomasza z Akwinu i Karola Wojtyły

Recenzja monografii: Maria Cavagno, „Die Beziehung zwischen Vernunft 
und Sinnen in der Tugend nach Thomas von Aquin und Karol Wojtyła”, Verlag 

Dr. Kovač, Hamburg 2025, 144 Seiten (Ethik in Forschung und Praxis, 23)

	' https://doi.org/10.15633/lie.31210

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 235–242

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)



236 ks. Dariusz Radziechowski

Tematem niedawno opublikowanej monografii Marii Cavagno jest sposób, 
w jaki człowiek, poprzez rozum i zmysły, kształtuje cnoty, dążąc tym samym 
do osiągnięcia szczęścia. Autorka podejmuje to zagadnienie, odwołując się do 
myśli św. Tomasza z Akwinu oraz Karola Wojtyły, wpisując się w ten sposób 
w  szeroki nurt pogłębionych studiów nad filozoficzną refleksją przyszłego 
papieża Jana Pawła II. Prezentowana praca stanowi owoc studiów Cavagno 
w Papieskim Instytucie Jana Pawła II dla Studiów nad Małżeństwem i Rodzi-
ną w Rzymie w latach 2015–2017, a następnie w Wyższej Szkole Filozoficzno-
-Teologicznej im. Benedykta XVI w  Heiligenkreuz pod Wiedniem, gdzie 
uczestniczyła w cyklu zajęć poświęconych „teologii ciała” (niem. Studiengang 
Theologie des Leibes).

Punkt wyjścia i struktura pracy

Autorka stawia pytanie: jakie warunki muszą zostać spełnione, aby człowiek 
mógł czynić dobro z radością (mit Freude) i lekkością (Leichtigkeit) — a więc 
prowadzić życie cnotliwe? W poszukiwaniu odpowiedzi analizuje relację mię-
dzy rozumem a zmysłowością w świetle klasycznej (św. Tomasz z Akwinu) 
i personalistycznej (Karol Wojtyła) koncepcji etyki cnót. Główną tezą książki 
jest przekonanie, że cnota nie jest jedynie owocem rozumowej decyzji, lecz 
także wyrazem swoistej afektywnej „konnaturalności” ku dobru (Konnatura-
lität), która rodzi się w człowieku wewnętrznie zintegrowanym. Innymi słowy, 
człowiek potrafi dostrzegać prawdę, dobro i piękno nie tylko rozumem, ale 
i sercem, które — o ile jest dobrze uformowane — posiada naturalne „wyczu-
cie” dobra, swoisty „zmysł moralny”, pozwalający rozeznać to, co słuszne, 
właściwe, wartościowe, prawdziwe.

Całość monografii składa się z trzech rozdziałów, poprzedzonych słowem 
wstępnym autorstwa Jarosława Mereckiego SDS. Podkreśla ono owocność 
spotkania myśli Karola Wojtyły i  św. Tomasza z  Akwinu, zwracając uwagę 
nie tylko na tomistyczne, lecz również fenomenologiczne źródła inspiracji 
przyszłego papieża. Wojtyła, wychodząc od metafizyki św. Tomasza, wy-
dobywał z koncepcji transcendentaliów ich odniesienie do osobowego do-
świadczenia. Jeśli bowiem stwierdzamy, że byt jest dobry — a dobro stanowi 



237 Związek między rozumem a zmysłami w cnocie...

jedno z transcendentaliów — oznacza to, że byt ten został przez kogoś chciany, 
chciany ostatecznie przez Boga, który powołał go do istnienia. A zatem me-
tafizyka, która rozpoczyna się od ogólnego poznania bytu, zakłada istnienie 
podmiotu zdolnego nie tylko do teoretycznego ujęcia transcendentaliów, 
ale także do przyjęcia wobec nich określonej postawy. Tym podmiotem jest 
osoba ludzka — jedyny byt na świecie zdolny do zdystansowania się wobec 
rzeczywistości oraz postawienia pytania o prawdę, dobro i piękno. Metafizyka 
bytu wymaga więc personalistycznego punktu wyjścia, który zostaje dostrze-
żony i  rozwinięty w myśli Wojtyły. Cavagno podejmuje próbę uchwycenia 
tego wątku w swojej monografii, która — jak podkreśla Merecki — stanowi nie 
tylko analizę relacji między rozumem a zmysłowością, lecz wręcz zarys całej 
antropologii Wojtyły.

W  pierwszym rozdziale „Osoba, jej natura i  jej działania cnotliwe” (Die 
Person, ihre Natur und ihre Tugendhandlungen) przedstawione zostają pod-
stawy antropologii, które stanowią konieczne przesłanki do podjęcia tematu 
interakcji rozumu i zmysłów w kontekście cnoty. Cavagno wskazuje tu na trzy 
zasadnicze zagadnienia.

Po pierwsze, rozróżnia między osobą a naturą duchową: osoba to „spo-
sób” istnienia natury duchowej — działa w sposób wolny, świadomy i samo-
stanowiący — natomiast natura to to, co osoba posiada i czym posługuje się 
w  działaniu (np. rozumność). Odrębnymi aspektami natury duchowej są 
świadomość i wolność. Człowiek uświadamia sobie to, co poznaje, przeży-
wa swoje czyny jako własne, ma zdolność samopoznania i samoposiadania. 
Wolna wola — jako zakorzeniona w naturze — zawsze dąży ku temu, co jawi 
się jako dobro, lecz posiada również wymiar personalny: może odnieść się 
do siebie samej i przyjąć wobec siebie dystans. Wolność jawi się więc jako 
szczególna zależność od poznanej prawdy, ale nie jako arbitralność.

Po drugie, cnota — trwała dyspozycja do czynienia dobra — zostaje uka-
zana jako integracja natury osoby w  jej czynie. Osoba zarówno przekracza 
swoją naturę i nad nią panuje (transcendencja), jak i jednoczy się z nią — „po-
siada” samą siebie (integracja). W  każdym czynie osoba aktywnie działa 
(„ja  czynię”), ale równocześnie pozwala, by coś się w  niej dokonywało 
(łac. Fiat mihi — „niech mi się stanie”). Osoba podporządkowuje spontanicz-
ną emotywność aktowi samostanowienia — nie tłumi emocji, lecz poprzez 



238 ks. Dariusz Radziechowski

odpowiednie wychowanie wykorzystuje je i ukierunkowuje na dobro. Nie-
mniej jednak wychowanie do cnót napotyka granice: ich pełna integracja nie 
jest możliwa bez nadprzyrodzonej łaski.

Po trzecie, Cavagno mówi o integracji osoby poprzez naturę. Choć natura 
(rozum, wola, zmysły, ciało) ma własną wewnętrzną dynamikę, uczestniczy 
w osobie, otrzymując godność personalną. Natura nie jest więc jedynie na-
rzędziem, lecz integralną częścią osoby. Gdy odwraca się od dobra, osoba 
ma obowiązek ją „przywołać”. Charakterystyczną cechą psychiki jest sponta-
niczna reakcja na wartości (emotywność), która nie zależy od wolnej decyzji 
osoby — jednak to ona jest zobowiązana do integrowania tej spontaniczności 
poprzez cnoty.

Z powyższego wyłania się obraz człowieka jako jedności osoby i natury. 
Osoba nie zastępuje natury, lecz ją integruje i przekracza. Dążąc do cnoty, nie 
walczy ze swoją naturą, ale ją przemienia i doskonali.

W  drugim rozdziale książki zatytułowanym „Związek między rozumem 
i zmysłami w cnocie” (Die Beziehung von Vernunft und Sinnen in der Tugend) 
Cavagno podejmuje próbę syntetycznego ujęcia relacji między rozumem 
a zmysłami w kontekście cnoty, łącząc klasyczną koncepcję tomistyczną z per-
sonalistyczną antropologią Wojtyły.

Rozdział ten otwiera zwięzły zarys antropologii i nauki o cnotach według 
św. Tomasza, stanowiący punkt wyjścia dla dalszych analiz. Autorka przywo-
łuje tomistyczne ujęcie człowieka jako jedności duchowo-psychiczno-cieles-
nej, z podkreśleniem wzajemnej zależności zmysłów i rozumu. Ukazuje, że 
cnoty moralne różnią się od cnót intelektualnych, gdyż dotyczą porządkowa-
nia zarówno pożądania zmysłowego, jak i woli przez rozum. Emocje nie są tu 
traktowane jako przeszkoda dla moralności, lecz jako jej warunek — mogą bo-
wiem zostać uformowane przez rozum i włączone w życie cnotliwe. Cavagno 
przedstawia klasyczne rozróżnienie dziesięciu cnót moralnych, z  których 
kluczowe to: męstwo, umiarkowanie i sprawiedliwość. Podkreśla, że człowiek 
posiada naturalną dyspozycję do ich rozwoju, lecz realizacja tej potencjalno-
ści dokonuje się przez praktykę i wysiłek moralny.

Na tym tle Cavagno wprowadza ujęcie Wojtyły, który — przeciwstawiając 
się wszelkim formom redukcjonizmu — akcentuje fundamentalną jedność 
ludzkiego doświadczenia. W  jego ujęciu duch i  zmysły nie są oddzielnymi 



239 Związek między rozumem a zmysłami w cnocie...

składnikami, lecz stanowią wewnętrznie zintegrowaną całość, którą moż-
na rozróżnić wyłącznie w  refleksji metafizycznej. Rozum, określany jako 
„światło i  kompas” działania, dysponuje zdolnością rozpoznawania celów, 
poznania uniwersalnego oraz intuicji. W tym kontekście Wojtyła wprowadza 
pojęcie „wrażliwości ducha” (niem. Empfindsamkeit oder Sensibilität des Geis
tes) — zdolności do przeżywania wartości estetycznych, religijnych i moral-
nych. Autorka podkreśla również jego rozróżnienie między wzruszeniem jako 
reakcją duchową a podnieceniem jako reakcją psychiczną. Proces integracji 
uczuć z rozumem zachodzi w kierunku od ducha ku zmysłom — wartości du-
chowe porządkują doznania cielesne i emocjonalne.

Następnie Cavagno powraca do trudności, jakie pojawiają się w integracji 
rozumu i zmysłów według Tomasza z Akwinu. Zmysły, poznające jedynie to, 
co zmysłowe, i rozum, skierowany ku duchowemu, mogą wchodzić ze sobą 
w  konflikt — namiętności, posiadające niejako „własne życie”, często sprze-
ciwiają się rozumowi. Mimo to, rozum — jako „prawy rozum” — pozostaje 
normatywnym punktem odniesienia dla działania moralnego. Cnota polega 
zatem nie na eliminacji namiętności, lecz na ich uporządkowaniu i  umiar-
kowaniu zgodnie z  miarą rozumu. W  tym ujęciu zmysły i  rozum nie tylko 
współistnieją, lecz wzajemnie się wspierają: rozum potrzebuje danych zmy-
słowych, by właściwie rozeznawać rzeczywistość, z kolei zmysły — uformo-
wane i ukierunkowane przez rozum — mogą stać się motorem działania mo-
ralnego. Cavagno trafnie podkreśla, że uporządkowane uczucia pełnią funkcję 
„wzmacniacza moralnego” (moralischer Verstärker), służąc jako wsparcie dla 
decyzji rozumu.

Rozdział wieńczy refleksja eschatologiczna. Autorka zwraca uwagę, że 
w  perspektywie zmartwychwstania cnoty moralne zachowują swój aspekt 
formalny — porządek rozumu — lecz ich materialny komponent, związany 
z naturalnymi skłonnościami, ulega przemianie. Święci, nawet jeszcze za ży-
cia, mogą antycypować ten stan przez „uduchowienie” zmysłów i głębokie 
uczestnictwo w życiu Bożym (vergeistigten Sinne, die am Geist partizipieren).

Trzeci i  ostatni rozdział monografii pod tytułem „Strategie integracji” 
(Strategien der Integration) stanowi pogłębioną analizę warunków kształtowa-
nia cnót moralnych poprzez wewnętrzną integrację zmysłów, rozumu i woli. 
Autorka, odwołując się do klasycznej antropologii Tomasza z Akwinu oraz 



240 ks. Dariusz Radziechowski

personalistycznej perspektywy filozofii Wojtyły, podejmuje próbę odpowie-
dzi na pytanie, w jaki sposób relacja między osobą, duchem a sferą zmysłową 
sprzyja rozwojowi cnót, a tym samym — osiągnięciu autentycznego szczęścia.

Cavagano rozwija koncepcję cnoty jako formy egzystencji relacyjnej, a nie 
jedynie środka do celu. Rozróżnienie między felicitas (szczęściem natural-
nym) a beatitudo (szczęściem nadprzyrodzonym) osadzone jest w tomistycz-
nej wizji człowieka jako istoty dążącej do ostatecznego celu przy pomocy za-
równo cnót moralnych, jak i teologalnych. Szczególny nacisk położony zostaje 
na znaczenie płodności — biologicznej i duchowej — jako istotnego czynnika 
rozwoju etycznego. Dobro wspólne, rozumiane relacyjnie, ukazane jest jako 
kluczowy kontekst dla realizacji osobowej doskonałości.

W kontekście filozofii Wojtyły szczególne miejsce — co słusznie podkreśla 
autorka — zajmuje analiza miłości, pojmowanej jako integracja afektywno-
-zmysłowa z rozumną afirmacją osoby. Miłość oblubieńcza, ukierunkowana 
na wzajemne oddanie i płodność, ukazana zostaje jako przestrzeń urzeczy-
wistniania cnoty czystości, rozumianej nie jako tłumienie popędów, lecz ich 
uporządkowanie w służbie autentycznej miłości.

Istotnym wkładem rozdziału jest również rozszerzenie analizy antropolo-
gicznej o wymiar duchowy i postulowanie potrzeby „teologii psyche”. Uczucia 
traktowane są jako locus theologicus, zasługujący na wychowanie i integrację. 
Rozum i  wola pełnią funkcję przewodnią w  procesie przezwyciężania we-
wnętrznej dezintegracji, której przejawem i skutkiem jest grzech.

Nowość i wartość pracy

Prezentowana praca niewątpliwie wnosi wkład do współczesnej antropologii 
filozoficznej poprzez nowatorskie ujęcie problematyki integracji cnót w kon-
tekście relacji między rozumem, uczuciami i zmysłami. Szczególną wartością 
opracowania jest syntetyczne połączenie klasycznej tradycji tomistycznej 
z antropologią personalistyczną Wojtyły, co pozwala zmierzać do ukazania 
spójnej wizji kształtowania cnót jako procesu integracji osoby. Autorka traf-
nie identyfikuje kluczowe czynniki wspierające rozwój cnót, wśród których 
wymienia terminologiczne uściślenie pojęć, docenienie zintegrowanej sfery 



241 Związek między rozumem a zmysłami w cnocie...

uczuciowej oraz znaczenie wiedzy antropologiczno-filozoficznej. Nowością 
jest także podkreślenie roli „teologii psyche” (Theologie der Psyche) jako kom-
plementarnej wobec teologii ciała (Theologie des Leibes), co otwiera nowe 
perspektywy badawcze w zakresie duchowości i moralności.

Pomimo pewnych ograniczeń pracy — takich jak stosunkowo niewielkie 
uwzględnienie kontekstu kulturowego i  społecznego czy brak pogłębionej 
analizy wpływu wspólnoty i  wychowania na kształtowanie cnót, a  przede 
wszystkim niewystarczające zgłębienie literatury źródłowej Wojtyły — mo-
nografia Cavagno zachowuje dużą wartość merytoryczną i metodologiczną. 
Praca wnosi swój wkład nie przez pełność ujęcia, lecz przez trafność i precy-
zję dokonanych wyborów analitycznych. Jest to opracowanie, które nie tylko 
pogłębia rozumienie klasycznych kategorii etycznych, ale również wskazuje 
praktyczne implikacje cnót dla życia osobistego, rodzinnego i społecznego. 
Ostatecznym walorem książki jest ukazanie cnót nie jako abstrakcyjnych 
ideałów, lecz jako konkretnej drogi do budowania autentycznej wspólnoty 
międzyosobowej — z Bogiem i z bliźnimi.





Marek Błaszczyk
	K  https://orcid.org/0000-0001-5518-0115

   marek@doktorant.umk.pl

Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu
	� https://ror.org/0102mm775

Spotkanie z filozofią Emmanuela Lévinasa
Recenzja monografii: Stefan Szary, „Rozmowy z filozofem. 

Wprowadzenie do filozofii Emmanuela Lévinasa”, Warszawa 2024

	' https://doi.org/10.15633/lie.31211

Logos i Ethos
volume 31  2025  issue 2  pages 243–252

ISSN 0867-8308 (print)  ISSN 2391-6834 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

mailto:marek@doktorant.umk.pl
https://ror.org/0102mm775


244 Marek Błaszczyk

Najnowsza książka Stefana Szarego zatytułowana Rozmowy z filozofem. Wpro-
wadzenie do filozofii Emmanuela Lévinasa stanowi swoiste zaproszenie do 
refleksji nad osobą i dziełem jednego z najważniejszych współczesnych filo-
zofów francuskich (pochodzenia litewsko-żydowskiego)1. Praca ta w zwięzły, 
przystępny i przejrzysty sposób omawia najważniejsze aspekty filozofii Lévi-
nasa, zachęcając czytelnika do samodzielnej lektury jego pism.

Stefan Szary jest doktorem nauk humanistycznych w  zakresie filozofii, 
profesorem i rektorem Wyższej Szkoły Edukacji i Terapii im. prof. Kazimiery 
Milanowskiej w  Poznaniu. Jest także współpracownikiem Akademii Wal-
ki z Rakiem oraz wiceprezesem Stowarzyszenia „Psyche Soma Polis”, które 
zajmuje się promocją zdrowia oraz wsparciem osób chorujących przewlekle 
i psychosomatycznie. Szary jest autorem takich publikacji, jak choćby: Być 
sobą2, Człowiek — podmiot dramatu3, Szlakami Sørena Kierkegaarda4, Zasłu-
chani w  słowo5, Pytając o  Boga6, Impresje egzystencjalne7, Maryja w  dziejach 
zbawienia8 czy Mądrość gór9.

Można wszakże zadać tu pytanie, dlaczego właśnie Lévinas? Po co pisać 
kolejną publikację na temat jego filozofii, skoro dysponujemy już — choćby 
tylko na polskim gruncie naukowym10 — sporą liczbą jej opracowań? Na 

1	  S. Szary, Rozmowy z filozofem. Wprowadzenie do filozofii Emmanuela Lévinasa, Warszawa 2024.
2	  S. Szary, Być sobą. Autorefleksja terapeutyczna, Warszawa 2023.
3	  S. Szary, Człowiek — podmiot dramatu. Antropologiczne aspekty filozofii dramatu Józefa Tischnera, 

Kęty 2005.
4	  S. Szary, Szlakami Sørena Kierkegaarda. W dwusetną rocznicę urodzin filozofa, Toruń 2013.
5	  S. Szary, Zasłuchani w słowo. Rozważania inspirowane nauczaniem Jana Pawła II, Poznań 2005.
6	  S. Szary, Pytając o Boga. Refleksja z bł. Janem Pawłem II, Warszawa 2013.
7	  S. Szary, Impresje egzystencjalne. Rozważania filozoficzne, Toruń 2013.
8	  S. Szary, Maryja w dziejach zbawienia, Kraków 2006.
9	  S. Szary, Mądrość gór. Czternaście dni w Szklarskiej Porębie, Poznań 2019.
10	  Zob. np. M. Jędraszewski, Wobec Innego. Relacje międzypodmiotowe w filozofii Emmanuela Lévi-

nasa, Poznań 1990; M. Jędraszewski, Homo: capax Alterius, capax Dei. Emmanuela Lévinasa 
myślenie o człowieku i Bogu, Poznań 1999; M. Jędraszewski, W poszukiwaniu nowego humanizmu. 
J. P. Sartre — E. Lévinas, Kraków 1994; B. Skarga, Emmanuel Lévinas — metafizyka jako etyka, w: 
Filozofia XX wieku, t. 1, red. Z. Kuderowicz, Warszawa 2002, s. 114–148; K. Wieczorek, Lévinas 
a problem metafizyki, Katowice 1992; D. Rogóż, Anty-Odyseja. Antropologia Emmanuela Lévinasa, 
Kraków 2012; M. Murawska, Problem innego. Analiza porównawcza koncepcji intersubiektywności 
Maurice’a  Merleau-Ponty’ego i  Emmanuela Lévinasa, Warszawa 2005; R. Włodarczyk, Lévinas. 
W stronę pedagogiki azylu, Warszawa 2009; M. Kozak, Problem zła w filozofii Emmanuela Lévinasa, 



245 Spotkanie z filozofią Emmanuela Lévinasa

czym polegać ma oryginalność książki Szarego? Wydaje się, że jej atutem 
jest to, co w oczach wielu badaczy może uchodzić za wadę czy mankament. 
Praca poznańskiego uczonego nie jest bowiem typową rozprawą akademicką, 
która koncentruje się na wybranym problemie badawczym, krytycznie usto-
sunkowując się przy tym do rozpoznań, interpretacji i  komentarzy innych 
autorów. Nie stanowi również wyczerpującej, naukowo satysfakcjonującej 
syntezy filozofii Lévinasa ani nawet monograficznego opracowania danego 
jej aspektu. Warto jednak po nią sięgnąć z innych powodów. Po pierwsze, jej 
przystępny język sprawia, że myśl Lévinasa, miejscami trudna i filozoficznie 
skomplikowana, staje się bardziej przejrzysta i zrozumiała, nie wywołując po-
znawczego oporu. Jest to o tyle ważne, ponieważ większość naukowych dyser-
tacji zupełnie o tym fakcie zapomina, ignoruje lub lekceważy, przedkładając 
hermetyczność wywodu nad samą klarowność wypowiedzi (można by rzec: 
przedkładając formę nad treść). Skutkuje to tym, że są one adresowane głów-
nie do specjalistów i dość wąskiego grona odbiorców. Bywa też, że nierzadko 
przeintelektualizowane tomy zniechęcają do lektury.

Po wtóre, Szary w  swojej książce nie tylko przygląda się podstawowym 
motywom filozofii Lévinasa, rekonstruując jego poglądy i spostrzeżenia, lecz 
także dzieli się z czytelnikami swoimi własnymi, niejednokrotnie osobistymi 
przemyśleniami. Przywołując poszczególne konstatacje Lévinasa, zaprasza 
czytelnika do samodzielnego z nimi obcowania, do wsłuchania się w ich głę-
boko humanistyczne przesłanie. Lub inaczej: nakłaniając go, by egzystencjal-
nie doświadczył tego, o czym pisał sam Lévinas, wyruszając w interesującą 
podróż po jego śladach, za jego słowem.

Szary, jak zaznaczyliśmy, niemal w  ogóle nie nawiązuje do istniejących 
już interpretacji, twierdzeń czy stanowisk komentatorów Lévinasa, nie kon-
frontuje swoich refleksji z dotychczasowym stanem badań nad twórczością 
francuskiego filozofa. Nie jest to jednak wyraz filozoficznej pychy, przeko-
nania o  wyjątkowości, oryginalności czy obiektywności prezentowanych 

Kraków 2011; J. Słomka, Filozofia Emmanuela Lévinasa jako „ancilla theologiae”, Katowice 2022; 
R. Moń, Odpowiedzialność fundamentem ludzkiej podmiotowości. Potrzeba i możliwości koncepcji 
E. Lévinasa, Warszawa 1999; M. Adamiak, O kobiecie, która nawiedza myśl. Kobieta jako figura in-
ności w koncepcji podmiotu Emmanuela Lévinasa, Warszawa 2007; O. Kaczmarek, Inaczej niż pisać. 
Lévinas i antropologia postmodernistyczna, Warszawa 2016.



246 Marek Błaszczyk

spostrzeżeń. Przeciwnie, to jego celowy i świadomy zabieg, wynikający za-
równo z pokory wobec wszystkiego, co dotychczas o Lévinasie napisano i po-
wiedziano, jak i — co niezmiernie istotne — z przyjęcia określonych założeń 
metodycznych. Szary uważa bowiem, że „monolog o Lévinasie jest nieupraw-
niony w  takim mianowicie znaczeniu, że wkrada się wówczas zaprzeczenie 
tego, o co w filozofii Lévinasa rzeczywiście chodzi i co w jego przesłaniu jest 
najważniejsze — nie ja, lecz Ty”11. Wszelkie jednostronne, „zamknięte”, syste-
mowe ujęcie filozofii Lévinasa zatraca jej dialogiczny charakter, a więc to, co 
wydaje się w niej najważniejsze. Staje się ono wówczas swoistym monolo-
giem, w którym dobiera się argumenty zgodnie z pewną, uprzednio zadekla-
rowaną, linią interpretacyjną. Postępuje się zatem w taki sposób, by daną tezę 
obronić lub jej zaprzeczyć, tracąc z pola widzenia fenomen dialogiczności, 
rozmowy i otwartości na Innego.

Szary natomiast wielokrotnie oddaje głos samemu Lévinasowi („nic nigdy 
nie zastąpi lektury tekstu źródłowego”12), czyniąc go nie tylko bohaterem 
swojej książki, lecz także filozoficznym Mistrzem („człowiekiem światła”13, 
„Mistrzem Pielgrzymowania”14), za którym warto podążać. Autor Całości 
i nieskończoności jawi się tu jako obrońca ludzkiej podmiotowości, apologeta 
inności, orędownik dialogu oraz — co wydać się może paradoksalne, zwłasz-
cza w kontekście traumy Holocaustu i doświadczeń wojennych — niestrudzo-
ny miłośnik życia (można by rzec: Życia). Jako filozof (Mistrz i Nauczyciel), 
który dobitnie, z fenomenologiczną precyzją, wyeksponował fenomen Twa-
rzy Innego oraz nakreślił rangę ludzkiej wolności i odpowiedzialności, nawo-
łując przy tym do tego, by nieustannie przekraczać samego siebie, by „więcej 
niż być”, „inaczej niż być”15.

Tak jak naczelnym postulatem filozofii Edmunda Husserla było hasło 
„z  powrotem do rzeczy samych” (zurück zu den Sachen selbst), tak funda-
mentalną ideą Lévinasa, uchodzącą za punkt wyjścia jego filozofii, zdaje się 
być stwierdzenie „z powrotem do człowieka, z powrotem do źródeł samego 

11	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 9.
12	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 8.
13	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 8.
14	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 8.
15	  E. Lévinas, Inaczej niż być lub ponad istotą, przeł. P. Mrówczyński, Warszawa 2000.



247 Spotkanie z filozofią Emmanuela Lévinasa

człowieczeństwa”16. Lévinas, mówiąc o  epifanii Twarzy Innego („epifania 
twarzy jest etyką”17, „dostęp do twarzy jest od razu etyczny”18), podkreśla 
zarazem, że jest ona doświadczeniem źródłowym, doświadczeniem sui generis, 
które nie tylko skrywa w sobie ogromny potencjał etyczny („poziom etyki jest 
wcześniejszy niż poziom ontologii”19), ale i orientuje nas ku głębszemu samo-
poznaniu. Dzięki Innemu możemy bowiem lepiej zrozumieć samego siebie, 
przyjrzeć się swoim lękom, ograniczeniom i słabościom, uświadomić sobie 
kruchość ludzkiej egzystencji, a nade wszystko sprawdzić, czy rzeczywiście 
jesteśmy tacy, jak o sobie myślimy.

Publikacja Szarego składa się z  czterech rozdziałów („Światło i  ślady”, 
„Twarz Innego”, „Odpowiedzialność”, „Ślad Nieskończonego”), które dotyczą 
głównych aspektów filozofii Emmanuela Lévinasa. Całość jest dość skromna 
objętościowo (niecałe 90 stron), mogąc budzić w czytelniku dobrze zaznajo-
mionym z pismami Lévinasa pewien poznawczy niedosyt. Nie jest to jednak 
głód, który — mówiąc metaforycznie — prowadzi do epistemologicznego nie-
dożywienia. Przeciwnie, inspiruje on do dalszych poszukiwań i samodzielnej 
refleksji. Szary wyrysowuje swego rodzaju mapę, zaznaczając na niej najbar-
dziej charakterystyczne, węzłowe punkty Lévinasowskiej filozofii. Mapę tę 
warto mieć przy sobie, wyruszając w podróż po jej osobliwej, niesystemowej, 
wypełnionej filozoficznymi niuansami krainie. Nie tylko może ona ułatwić 
poruszanie się po niej, zapobiegając zagubieniu się w meandrach filozoficz-
nych antynomii, aporii i paradoksów, lecz także pozwala poznać jej główny 
szlak, dając asumpt do autorefleksji i  współmyślenia z  samym Lévinasem. 
Pozwala wreszcie uświadomić sobie miejsce Lévinasa w filozofii współczes-
nej, jego stosunek do filozofii monologicznej (solipsystycznej, egologicznej, 
„naukowej”) oraz do całej zachodniej tradycji intelektualnej. Jak słusznie 
konstatuje poznański badacz: „studiowanie tekstów Emmanuela Lévinasa 
nie jest jedynie poznawaniem jego poglądów, lecz kształtowaniem własnego 
sumienia, wyruszeniem w drogę — ku temu, co Inne”20.

16	  S. Szary, Rozmowy z filozofem. Wprowadzenie do filozofii Emmanuela Lévinasa, s. 73.
17	  E. Lévinas, Całość i nieskończoność, przeł. M. Kowalska, Warszawa 1998, s. 234.
18	  E. Lévinas, Etyka i nieskończony, przeł. B. Opolska-Kokoszka, Kraków 1991, s. 49.
19	  E. Lévinas, Całość i nieskończoność, s. 237.
20	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 25.



248 Marek Błaszczyk

Praca Szarego przybliża biografię Lévinasa, wskazując na jego wczesne 
zainteresowanie literaturą rosyjską (m.in. Puszkin, Tołstoj, Gogol, Czechow, 
Lermontow, Dostojewski) i  językiem hebrajskim. Przypomina, że ważny-
mi postaciami w  okresie jego studiów na Uniwersytecie w  Strasburgu byli 
m.in. Henri Carteron (profesor filozofii starożytnej), Charles Blondel (psy-
cholog, filozof i lekarz) oraz Maurice Halbwachs (socjolog i filozof, badacz 
pamięci społecznej). Lévinas przyjaźnił się także z Maurice’em Blanchotem, 
teoretykiem literatury, filozofem i pisarzem, który oddziałał z kolei na myśl 
Jacques’a Derridy, poststrukturalistów i postmodernistów. Szary nadmienia, 
że literatura stanowiła dla Lévinasa „obszar związany z poszukiwaniem sensu 
życia”21, szkoda jednak, że nie dość mocno akcentuje wpływ twórczości Fio-
dora Dostojewskiego na Lévinasowską koncepcję odpowiedzialności. Autor 
Całości i nieskończoności nieprzypadkowo bowiem nawiązywał do wypowiedzi 
rosyjskiego pisarza22, odsłaniając źródło swoich filozoficznych inspiracji23.

Z książki poznańskiego uczonego dowiadujemy się również o spotkaniu 
Lévinasa z filozofią Edmunda Husserla i Martina Heideggera. Miało to miej-
sce we Fryburgu Bryzgowijskim. Lévinas z zaciekawieniem słuchał wykładów 
swoich ówczesnych mistrzów (po latach jego stosunek do Heideggera uległ 
zmianie24), przyswajając sobie założenia fenomenologii. Warto dodać, że 
przetłumaczył on (razem z Gabrielle Pfeiffer) Medytacje kartezjańskie Hus-
serla25 na język francuski, przybliżając francuskiemu czytelnikowi projekt 
filozofii fenomenologicznej. Napisze później rozprawę Odkrywając egzysten-
cję z Husserlem i Heideggerem, dając wyraz swojemu zainteresowaniu proble-
matyką ludzkiej egzystencji26. Fenomenologia stanie się dla niego sposobem 
„odkrywania” ludzkiego bycia (egzystencji), a nie tylko epistemologią, filo-
zofią świadomości i  intencjonalności. Nie bez znaczenia pozostaje też fakt, 

21	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 18.
22	  Zob. F. Dostojewski, Bracia Karamazow, przeł. A. Wat, Warszawa 1984, s. 198.
23	  Zob. E. Lévinas, Etyka i nieskończony, s. 56. Zob. także E. Lévinas, O Bogu, który nawiedza myśl, 

przeł. M. Kowalska, Kraków 1994, s. 134–135.
24	  Zob. E. Lévinas, Cztery lektury talmudyczne, przeł. E. Burska, Kraków 1995, s. 33. Por. S. Szary, 

Rozmowy z filozofem, s. 19.
25	  E. Husserl, Medytacje kartezjańskie, przeł. A. Wajs, Warszawa 1982.
26	  E. Lévinas, Odkrywając egzystencję z Husserlem i Heideggerem, przeł. E. Sowa, Warszawa 2008.



249 Spotkanie z filozofią Emmanuela Lévinasa

że źródłem inspiracji była także dla Lévinasa filozofia Franza Rosenzweiga, 
który zwrócił jego uwagę na filozoficzny potencjał „nowego myślenia”27. Jak 
czytamy w Całości i nieskończoności: „opozycja wobec idei całości uderzyła nas 
w Stern der Erlösung Franza Rosenzweiga, który jest w tej książce zbyt obecny, 
by trzeba było go cytować”28.

Szary celnie omawia Lévinasowską koncepcję Twarzy Innego, akcentując 
jej nagość, bezforemność i nietematyzowalność („tematyzacja twarzy niszczy 
twarz i niweczy zbliżenie”29). Powiada, że spotkanie Twarzy jest „wydarze-
niem bezpośrednim”30, które rozbija, niweczy i  unieważnia wszelkie nasze 
sądy, idee, mniemania czy wyobrażenia o Innym. Twarz nie pozwala się bo-
wiem uprzedmiotowić, w swej epifanii jest nieuchwytna, wymykając się wła-
dzy posiadania („relacja z twarzą nie jest poznaniem przedmiotu”31, „twarz nie 
daje się posiąść, wymyka się mojej władzy”32). Twarz jest także „najbardziej 
naga, najbardziej obnażona”33, a przy tym nieustannie zagrożona, wystawiona 
(narażona) na zranienie, upokorzenie i skrzywdzenie. Jej egzystencjalna na-
gość, z jednej strony, „jak gdyby zapraszała do przemocy”34, z drugiej nato-
miast — jest jednocześnie tym, co „zabrania nam zabijać”35. Twarz, zdaniem 
Lévinasa, budzi w nas moralną świadomość — nie tylko świadczy o kruchości, 
bezbronności i skończoności naszego istnienia, ale i wzywa nas do odpowie-
dzialności, kryjąc w sobie „nakaz, etyczny imperatyw”36.

W dalszym kroku Szary przedstawia Lévinasowskie rozumienie odpowie-
dzialności (responsabilité), którą uważa za „jedną z najważniejszych kategorii 
w filozofii Lévinasa”37. Rzecz znamienna, tak o niej pisał sam filozof: „nic nie 
jest ważniejsze i nic nie jest bardziej dostojne i święte niż odpowiedzialność 

27	  F. Rosenzweig, Gwiazda zbawienia, przeł. T. Gadacz, Kraków 1998.
28	  E. Lévinas, Całość i nieskończoność, s. 14. Por. S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 21.
29	  E. Lévinas, Inaczej niż być lub ponad istotą, s. 159.
30	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 31.
31	  E. Lévinas, Całość i nieskończoność, s. 74.
32	  E. Lévinas, Całość i nieskończoność, s. 232.
33	  E. Lévinas, Etyka i nieskończony, s. 49.
34	  E. Lévinas, Etyka i nieskończony, s. 49.
35	  E. Lévinas, Etyka i nieskończony, s. 49.
36	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 37.
37	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 51.



250 Marek Błaszczyk

za innego”38. Odpowiedzialność w jego ujęciu ma charakter absolutny, rady-
kalny, nieusuwalny. Oznacza to, że jest ona „bezwarunkowa i bezwzględna”39, 
konstytuując samą istotę (rdzeń) człowieczeństwa („jest się na tyle człowie-
kiem, na ile jest się odpowiedzialnym za Innego”40). Odpowiedzialność za 
Innego wynika bowiem z samego faktu mojego istnienia (bycia-w-świecie), 
nie mogę jej przyjąć, podobnie jak nie mogę jej odrzucić. Nie mogę jej zane-
gować, zrzec się, ominąć czy komuś oddelegować. Nikt nie może mnie w niej 
zastąpić („więź z drugim zawiązuje się tylko jako odpowiedzialność, nieza-
leżnie od tego, czy jest ona przyjęta czy odrzucona”41, „odpowiedzialność jest 
tym, co wyłącznie spada na mnie i czego jako człowiek nie mogę odrzucić”42, 
„w odpowiedzialności za drugiego tkwi moja niepowtarzalność; nie mógłbym 
nikogo nią obarczyć, tak jak nie mógłbym znaleźć sobie zastępcy w chwili mej 
śmierci”43).

Inny wzywa mnie do odpowiedzialności zanim jeszcze go spotkam, zanim 
nawiążę z nim dialog czy relację. Odpowiedzialność nie odwołuje się więc 
jedynie do ludzkiego intelektu, „czystego rozumu”, światopoglądu czy wol-
nej woli. Angażuje „całego człowieka”, apelując do jego wolności i sposobu 
bycia44. Co więcej, Twarz Innego nie tylko „zobowiązuje bez warunku”, czy-
niąc mnie jego „zakładnikiem”, ale i odsłania przede mną wymiar transcen-
dencji (boskości, nieskończoności): „Nieskończony przychodzi mi na myśl 
w znaczeniu twarzy. Twarz oznacza Nieskończonego”45, „inny człowiek sta-
nowi właściwe miejsce prawdy metafizycznej i w mojej relacji z Bogiem jest 
niezbędny”46.

Przejdźmy do podsumowania. Publikacja Stefana Szarego Rozmowy z fi-
lozofem. Wprowadzenie do filozofii Emmanuela Lévinasa stanowi przystępne, 

38	  E. Lévinas, Inaczej niż być lub ponad istotą, s. 80.
39	  E. Lévinas, Inaczej niż być lub ponad istotą, s. 211.
40	  S. Szary, Rozmowy z filozofem, s. 48.
41	  E. Lévinas, Etyka i nieskończony, s. 55.
42	  E. Lévinas, Etyka i nieskończony, s. 57.
43	  E. Lévinas, Trudna wolność. Esej o judaizmie, przeł. A. Kuryś, Gdynia 1991, s. 28.
44	  Por. M. Błaszczyk, Antropologia wolności w filozofii Sartre’a i Lévinasa, „Studia Europaea Gnesnen-

sia” 2016 nr 13, s. 77–87.
45	  E. Lévinas, Etyka i nieskończony, s. 58.
46	  E. Lévinas, Całość i nieskończoność, s. 79.



251 Spotkanie z filozofią Emmanuela Lévinasa

przejrzyste prolegomena do filozofii Lévinasa. Jej atutem jest nie tylko lek-
kość pióra i zwięzłość wypowiedzi, ale i zawarty w niej potencjał dialogicz-
ny i (auto)terapeutyczny. Na uznanie zasługuje także już sama ranga podej-
mowanej problematyki. Filozofia Lévinasa stanowi bowiem wyzwanie dla 
każdego, kto chce rzetelnie ją scharakteryzować, wyłożyć i  uporządkować 
(usystematyzować). Wymaga nie tylko dobrej znajomości historii filozofii 
(w tym filozofii współczesnej, zwłaszcza fenomenologii E. Husserla, ontologii 
fundamentalnej M. Heideggera, egzystencjalizmu J. P. Sartre’a oraz filozofii 
dialogu M. Bubera i F. Rosenzweiga), kultury i tradycji judeochrześcijańskiej 
(w tym biblijnej) oraz kontekstów i okoliczności życia i twórczości Lévinasa 
(Holocaust), lecz także zrozumienia jego próby przekroczenia monologicz-
nego charakteru zachodniego myślenia. Należy więc docenić to, że Szary nie 
podąża za różnymi dominującymi dziś w humanistyce modami, trendami czy 
tendencjami, lecz jawi się jako badacz wrażliwy i egzystencjalnie zaangażowa-
ny, który — krocząc za Lévinasem, wyruszając w osobistą podróż po śladach 
jego filozofii — pragnie przyjrzeć się człowiekowi i kondycji ludzkiej.

Książka Szarego, jak wskazuje jej tytuł, jest swoistą „rozmową z Lévina-
sem”, spotkaniem z  filozofią jednego z  czołowych myślicieli dwudziestego 
wieku. Rozmowa ta nie przybiera jednak postaci zamkniętej, skończonej. 
Jej specyfika polega raczej na tym, że nie sposób powiedzieć tu „ostatniego 
słowa”, że nie sposób jej naukowo wyczerpać czy podsumować, stawiając po 
danej wypowiedzi definitywną kropkę. Rozmowa (dialog) jest bowiem pew-
nym procesem, w którym uczestniczymy wspólnie z Innym, konfrontując się 
z jego Twarzą. Tu właśnie odsłania się hermeneutyczny wymiar prawdziwego, 
autentycznego dialogu, o czym wymownie przypomina Hans-Georg Gada-
mer: „toczącej się rozmowy nie można podsumować”47. Praca poznańskie-
go uczonego, z uwagi na jej walor poznawczy i propedeutyczny, godna jest 
polecenia zarówno młodym, mniej zaawansowanym adeptom nauk humani-
stycznych i społecznych, jak i wszystkim zainteresowanym szeroko rozumianą 
problematyką dialogiczno-egzystencjalną.

47	  H. G. Gadamer, Prawda i metoda, przeł. B. Baran, Warszawa 2004, s. 757.



252 Marek Błaszczyk

Bibliografia

Błaszczyk M., Antropologia wolności w  filozofii Sartre’a  i  Lévinasa, „Studia Europaea 
Gnesnensia” 2016 nr 13, s. 77–87.

Dostojewski F., Bracia Karamazow, przeł. A. Wat, Warszawa 1984.
Gadamer H. G., Prawda i metoda, przeł. B. Baran, Warszawa 2004.
Lévinas E., Całość i nieskończoność, przeł. M. Kowalska, Warszawa 1998.
Lévinas E., Cztery lektury talmudyczne, przeł. E. Burska, Kraków 1995.
Lévinas E., Etyka i nieskończony, przeł. B. Opolska-Kokoszka, Kraków 1991.
Lévinas E., Inaczej niż być lub ponad istotą, przeł. P. Mrówczyński, Warszawa 2000.
Lévinas E., O Bogu, który nawiedza myśl, przeł. M. Kowalska, Kraków 1994.
Lévinas E., Trudna wolność. Esej o judaizmie, przeł. A. Kuryś, Gdynia 1991.
Szary S., Rozmowy z filozofem. Wprowadzenie do filozofii Emmanuela Lévinasa, War-

szawa 2024.






	Andrzej Biłat
	Two kinds of empirical truth and realism about idealized laws

	Sylwia Karpiuk
	Soloveitchik, czyli sprowadzenie nieba na ziemię

	Artur Szutta
	Hedonism reconsidered — again

	Magdalena Jančina
	Interdyscyplinarne Warsztaty Filozoficzne jako zachęta do podjęcia studiów filozoficznych i środek popularyzacji badań filozofów Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

	Piotr Lichacz
	Dylematy moralne dotyczące starań o sankcje na własny kraj na przykładzie opozycji białoruskiej

	Marek Łagosz
	Dobro a sens ostateczny

	Magdalena Michalik-Jeżowska
	Życie zacne czy spełnione? 
Kilka uwag do „Medytacji o życiu godziwym” Tadeusza Kotarbińskiego

	Andrzej Niesporek
	Filozofia i socjologia. Kilka uwag o ich wzajemnych związkach

	Witold M. Nowak
	On the essence of home. An attempt to analyze selected philosophical findings

	Recenzje
	Reviews
	ks. Dariusz Radziechowski
	Związek między rozumem a zmysłami w cnocie według Tomasza z Akwinu i Karola Wojtyły

	Marek Błaszczyk
	Spotkanie z filozofią Emmanuela Lévinasa

	Pusta strona
	Pusta strona

