
165

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 165–190

Article history • Received: 28 Apr 2025 • Accepted: 30 Jun 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Ks. dr Daniel Plewka – kapłan diecezji drohiczyńskiej, uzyskał stopień doktora teologii na Uniwersytecie Kardynała 
Stefana Wyszyńskiego w Warszawie. Od 2024 roku pełni posługę duszpasterską w archidiecezji Chicago, w parafii 
św. Pryscylli. 

Ks. dr Mariusz Boguszewski – ksiądz diecezji drohiczyńskiej. W 2010 roku uzyskał licencjat z zakresu komunikacji spo-
łecznej instytucjonalnej w Rzymie na Papieskim Uniwersytecie Santa Croce, a w 2016 – stopień doktora teologii na 
Uniwersytecie Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie.

ks. Daniel Plewka
	K https://orcid.org/0009-0003-2171-8302

daniel_plewka@o2.pl

ks. Mariusz Boguszewski
	K https://orcid.org/0000-0002-1770-1933

m.boguszewski@uksw.edu.pl

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
	� https://ror.org/05sdyjv16

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie 
duszpasterskie w środowisku 
migracyjnym — studium przypadku parafii 
św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców 
Cystersów w Archidiecezji Chicago

	' https://doi.org/10.15633/ps.29409



166

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

Abstrakt
Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie w środowisku migracyj-
nym — studium przypadku parafii św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców Cyster-
sów w Archidiecezji Chicago

Artykuł analizuje proces inkulturacji Ewangelii w środowisku migracyjnym na przy-
kładzie działalności duszpasterskiej w parafii św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców 
Cystersów w Archidiecezji Chicago. Badanie koncentruje się na identyfikacji najważ-
niejszych wyzwań związanych z przekazem wiary w polskiej diasporze w Stanach 
Zjednoczonych. Analiza została przeprowadzona z wykorzystaniem metody studium 
przypadku, obejmującej ponadto obserwację uczestniczącą oraz analizę dokumentów 
parafialnych. Wyniki przeprowadzonych badań wskazują, że skuteczna inkulturacja 
wymaga równoważenia między zachowaniem tożsamości kulturowej migrantów a ich 
integracją ze społeczeństwem przyjmującym, przy jednoczesnym uwzględnieniu po-
trzeb zarówno pierwszego, jak i kolejnych pokoleń polskich imigrantów. Z badań wyni-
ka konieczność rozwijania duszpasterstwa międzykulturowego, które szanuje trady-
cje diaspory, lecz jednocześnie buduje mosty między różnymi wspólnotami etnicznymi.

Keywords: inkulturacja, duszpasterstwo migrantów, Polonia amerykańska, 
tożsamość religijna

Abstract
The Inculturation of the Gospel as a Pastoral Challenge in the Migration Environ-
ment — Case Study of St. Priscilla Parish and the Polish Cistercian Fathers Mis-
sion in the Archdiocese of Chicago

This article analyzes the process of Gospel inculturation in a migrant environment, 
focusing on pastoral activities at St. Priscilla Parish and the Polish Cistercian Fathers 
Mission in the Archdiocese of Chicago. The research identifies key challenges related 
to the transmission of faith within the context of the Polish diaspora in the United 
States. The analysis employs a case study method, including participant observation 
and parish document analysis. Results indicate that effective inculturation requires 
balancing the preservation of migrants’ cultural identity with their integration into 
the host society, while addressing the needs of both first and subsequent generations 
of Polish immigrants. A significant conclusion is the necessity of developing intercul-
tural pastoral care that respects diaspora traditions while building bridges between 
different ethnic communities.

Słowa kluczowe: inculturation, migrant pastoral care, American Polonia, religious 
identity



167

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

W obliczu nasilających się procesów migracyjnych, które charakteryzu-
ją współczesny świat, Kościół katolicki staje przed wyzwaniem dostoso-
wania działalności duszpasterskiej do charakteru i złożonych potrzeb 
wiernych funkcjonujących w nowych kontekstach kulturowych. Inkul-
turacja Ewangelii w środowiskach migracyjnych nabiera szczególnego 
znaczenia, ponieważ dotyka fundamentalnego pytania o sposób przeka-
zywania orędzia chrześcijańskiego w warunkach zderzenia kultur, języ-
ków i tożsamości. W niniejszym artykule przyjęto perspektywę, zgod-
nie z którą inkulturacja oznacza transformację kultury pod wpływem 
Ewangelii, przy jednoczesnym wzbogaceniu form wyrażania wiary, nie 
zaś zmianę samego orędzia ewangelicznego1.

Problematyka inkulturacji w związku z duszpasterstwem migrantów 
stanowi przedmiot żywego zainteresowania teologii pastoralnej, szcze-
gólnie w krajach doświadczających intensywnych przepływów migra-
cyjnych. Stany Zjednoczone, jako tradycyjny kraj imigracyjny, stanowią 
bogate pole badawcze dla analizy procesów inkulturacyjnych w różnych 
wspólnotach etnicznych. Polonia amerykańska, choć stanowi stosunko-
wo niewielki odsetek populacji w porównaniu z największymi grupa-
mi etnicznymi w USA (np. społeczności pochodzenia meksykańskiego, 
niemieckiego czy irlandzkiego), w  ciągu dekad wykształciła rozbudo-
wane struktury duszpasterskie, które stanowią interesujący przykład 
zarówno udanych prób inkulturacji, jak i napotykanych w tym procesie 
trudności oraz wyzwań.

Celem niniejszego artykułu jest analiza procesu inkulturacji Ewan-
gelii w  środowisku polonijnym na przykładzie działalności duszpa-
sterskiej prowadzonej w parafii św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców 
Cystersów w  Archidiecezji Chicago. Dobór tych dwóch placówek był 
podyktowany chęcią ukazania dwóch różnych modeli duszpasterstwa 
polonijnego funkcjonujących w tym samym kontekście diecezjalnym. 
Parafia św. Pryscylli, jako parafia terytorialna o wieloetnicznej struk-
turze, reprezentuje model integracyjny, natomiast Polska Misja Ojców 
Cystersów, skupiająca zwłaszcza górali z Podhala i prowadzona przez 
zakonników z Polski, wpisuje się w model enklawy kulturowej. Zesta-
wienie tych dwóch typów pozwala na pogłębioną analizę różnorodnych 

1 R. Hajduk, Ewangelia na forum świata: od apologetyki do marketingu narracyjnego, Kra-
ków 2013, s. 47.



168

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

strategii inkulturacyjnych stosowanych wobec polskiej diaspory. Ich 
wybór nie był zatem przypadkowy, lecz celowo ukierunkowany na uka-
zanie spektrum działań duszpasterskich w środowisku migracyjnym. 

Badanie ma charakter studium przypadku i zmierza do identyfikacji 
głównych wyzwań związanych z przekazem wiary w polskiej diasporze 
w Stanach Zjednoczonych. Struktura artykułu obejmuje najpierw teo-
retyczne rozważania na temat koncepcji inkulturacji w nauczaniu Ko-
ścioła i teologii pastoralnej, następnie prezentację specyfiki duszpaster-
stwa polonijnego w Archidiecezji Chicago, analizę konkretnych działań 
duszpasterskich w wybranych ośrodkach oraz wnioski i postulaty dla 
praktyki pastoralnej.

Stan badań nad zagadnieniem inkulturacji w  środowiskach migra-
cyjnych obejmuje liczne opracowania zarówno teoretyczne, jak i empi-
ryczne. Na gruncie polskim należy wymienić prace J. Różańskiego czy 
R. Hajduka, które podejmują tę tematykę z odniesieniem jej do współ-
czesnych wyzwań duszpasterskich2. Specyfika duszpasterstwa polonij-
nego analizowana była m.in. przez R. Dzwonkowskiego, W. Necela i J. 
Szymańskiego3. Na gruncie amerykańskim zaś problematykę duszpa-
sterstwa etnicznego podejmowali m.in. B.C. Hoover, T. Matovina oraz 
P. Phan4. Niniejszy artykuł wpisuje się w tę tradycję badawczą, koncen-
trując się jednakże na aktualnych, współczesnych wyzwaniach inkul-
turacyjnych w  konkretnych wspólnotach parafialnych. Tym samym 
stanowi on próbę wypełnienia luki w  dotychczasowych badaniach, 
niekiedy ograniczających się do ogólnych ujęć teoretycznych lub analiz 
historycznych.

2 J. Różański, Wokół koncepcji inkulturacji, Warszawa 2008; R. Hajduk, Ewangelia na 
forum świata: od apologetyki do marketingu narracyjnego, Kraków 2013.

3 R. Dzwonkowski, Duszpasterstwo Polaków we Francji w latach 1909–1922, „Studia Pel-
plińskie” 1982, t. XIII; W. Necel, Prawo migranta do specjalnego duszpasterstwa, War-
szawa 2012; J. Szymański, Duszpasterstwo polonijne — skala oddziaływania, „Studia 
Polonijne” (2007) nr 28, s. 7–32.

4 B.C. Hoover, The shared parish: Latinos, Anglos, and the future of US Catholicism, New 
York 2014; T. Matovina, Latino Catholicism: Transformation in America’s largest church, 
Princeton University Press, Princeton 2011; P.C. Phan, Multiple religious belonging: 
Opportunities and challenges for theology and church, „Theological Studies” 64 (2003) 
no. 3, s. 495–519, https://doi.org/10.1177/004056390306400302.



169

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

1. �Koncepcja inkulturacji w nauczaniu 
Kościoła i teologii pastoralnej

Termin „inkulturacja” wszedł na stałe do słownika teologicznego sto-
sunkowo niedawno, choć procesy, które obejmuje swymi ramami se-
mantycznymi, towarzyszyły Kościołowi od początku jego misyjnej 
działalności. Pedro Arrupe zauważa, że inkulturacja to wcielenie życia 
i orędzia chrześcijańskiego w konkretną przestrzeń kulturową w taki 
sposób, że doświadczenie to nie tylko wyraża się w elementach właści-
wych dla danej kultury, ale staje się zasadą, która ożywia, ukierunkowu-
je i jednoczy tę kulturę, przekształcając ją i tworząc nową rzeczywistość5.

Sobór Watykański II w Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świe-
cie współczesnym Gaudium et spes (1965) podkreślił konieczność dia-
logu Kościoła z  kulturami, choć samo pojęcie inkulturacji jeszcze się 
tam nie pojawiło6. Dopiero Synod Biskupów w 1977 roku, a następnie 
nauczanie Jana Pawła II upowszechniły ten termin w  refleksji teolo-
gicznej. W adhortacji Catechesi tradendae papież stwierdził: „katecheza, 
jak i ewangelizacja w ogóle, ma za zadanie wszczepienie siły Ewangelii 
w samą istotę jej kultury i ich zasadnicze elementy; dostrzegać to, co 
je jaśniej wyraża; szanować ich wartości i bogactwa”7. Ryszard Hajduk 
wskazuje zaś, że inkulturacja nie jest prostą adaptacją czy akomodacją 
treści wiary do warunków kulturowych, lecz głębokim procesem dialo-
gu między Ewangelią a kulturą, który prowadzi do przemiany tej ostat-
niej8. W tym sensie inkulturacja różni się od akomodacji, która ma cha-
rakter bardziej powierzchowny i dotyczy jedynie zewnętrznych form 
przekazu wiary. Inkulturacja natomiast sięga do głębi, do istoty kultury, 
prowadząc do jej ewangelicznej transformacji przy jednoczesnym wzbo-
gaceniu samego Kościoła o nowe sposoby wyrażania wiary.

5 P. Arrupe, Lettere sull’inculturazione, w: P. Arrupe, Écrits pour évangéliser, Paris 1979, 
s. 181.

6 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium. O głoszeniu ewangelii w dzisiej-
szym świecie, Kraków 2013.

7 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Ojca Świętego Jana Pawła II o katechizacji w na-
szych czasach „Catechesi tradendae” do biskupów, kapłanów i wiernych całego Ko-
ścioła Katolickiego, 1979, 53.

8 R. Hajduk, dz. cyt., s. 47.



170

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

Środowiska migracyjne stawiają przed procesem inkulturacji szcze-
gólne wyzwania, wynikające z ich złożonej natury kulturowej i tożsa-
mościowej. Instrukcja Kongregacji ds. Biskupów Erga migrantes caritas 
Christi z 2004 roku podkreśla, że duszpasterstwo migrantów staje się 
działalnością inkulturacyjną, gdyż towarzyszy migrantom w procesie 
włączania się w nową społeczność przy zachowaniu ich własnej tożsa-
mości kulturowej. Dokument ten wskazuje na potrzebę duszpasterstwa 
międzykulturowego jako odpowiedzi na wyzwania wielokulturowych 
społeczeństw9. Brett Hoover zauważa, że parafia wielokulturowa nie 
jest prostą sumą wspólnot etnicznych funkcjonujących obok siebie, lecz 
pozostaje ona przestrzenią dialogu międzykulturowego, do którego każ-
da grupa wnosi swój wkład i buduje wspólnotę eklezjalną10. Takie po-
dejście wymaga wypracowania nowych modeli duszpasterskich, które 
będą uwzględniały zarówno potrzebę zachowania tożsamości etnicz-
nej, jak i konieczność budowania jedności Kościoła ponad podziałami 
kulturowymi. 

W  piśmiennictwie naukowym wyróżnia się kilka modeli inkultu-
racji w odniesieniu do duszpasterstwa etnicznego. Timothy Matovina 
zaproponował typologię obejmującą model asymilacyjny, zakładający 
stopniowe włączanie się wspólnoty etnicznej w  główny nurt duszpa-
sterstwa diecezjalnego, z odchodzeniem od specyficznych form religij-
ności etnicznej; model separacyjny, polegający na tworzeniu odrębnych 
struktur duszpasterskich dla poszczególnych grup etnicznych, funk-
cjonujących niezależnie od parafii terytorialnych; model integracyjny, 
dążący do zachowania równowagi między pielęgnowaniem tożsamości 
etnicznej a budowaniem więzi z Kościołem lokalnym i innymi grupami 
etnicznymi oraz model międzykulturowy, wykraczający poza tradycyj-
ne rozumienie duszpasterstwa etnicznego i zmierzający do tworzenia 
przestrzeni dialogu międzykulturowego i wzajemnego ubogacania się 
tradycji religijnych11.

Każdy z  wymienionych wyżej modeli ma swoje mocne i  słabe stro-
ny, a ich włączenie w praktykę zależy od specyfiki danej wspólnoty, jej 

9 Kongregacja ds. Biskupów, Instrukcja Erga migrantes caritas Christi o duszpasterstwie 
migrantów, Watykan 2004, nr 42–48 (dalej: EMCC).

10 B.C. Hoover, dz. cyt., s. 78.
11 T. Matovina, dz. cyt., s. 112–115.



171

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

historii i kontekstu społeczno-kulturowego. Jak bowiem podkreśla P. 
Phan, nie istnieje jeden uniwersalny model inkulturacji, który odpo-
wiadałby wszystkim sytuacjom duszpasterskim. Konieczne jest roze-
znanie, który z modeli najtrafniej służy budowaniu Kościoła w danych 
warunkach12. W  przypadku duszpasterstwa polonijnego w  Stanach 
Zjednoczonych można zaobserwować ewolucję przebiegającą od modelu 
separacyjnego, dominującego w początkowym okresie polskiej emigra-
cji, kiedy tworzono tzw. parafie narodowe, do modelu integracyjnego, 
a  w  niektórych przypadkach także międzykulturowego, odpowiada-
jącego na charakter i potrzeby kolejnych pokoleń polonijnych oraz na 
zmieniającą się strukturę demograficzną parafii.

2. �Specyfika duszpasterstwa polonijnego 
w Archidiecezji Chicago

Chicago często jest nazywane największym polskim miastem poza Pol-
ską, cechuje się bowiem bogatą historią polskiej imigracji, sięgającą 
połowy XIX wieku. Jak podaje M.P. Erdmans, pierwsi polscy osadnicy 
pojawili się w Chicago w latach 50. XIX wieku, jednak masowa imigracja 
rozpoczęła się w latach 80. tegoż stulecia i trwała do wybuchu I wojny 
światowej. Ten okres, określany jako „stara emigracja” („za chlebem”), 
doprowadził do powstania licznych polskich dzielnic, spośród których 
najsłynniejszą stała się tzw. Polish Downtown w okolicy skrzyżowania 
ulic Milwaukee, Division i Ashland. Jednakże tradycyjne polskie dziel-
nice etniczne w Chicago w drugiej połowie XX wieku uległy znacznej 
dezintegracji przestrzennej, a  współczesna Polonia chicagowska cha-
rakteryzuje się bardziej rozproszoną strukturą mieszkaniową, obejmu-
jącą przedmieścia metropolitalne13. 

Polska obecność w Chicago rozwijała się w ciągu kolejnych fal migra-
cyjnych po II wojnie światowej oraz w okresie zimnej wojny, w tym także 
tzw. emigracja solidarnościowa lat 80. XX wieku. Warto jednak zauwa-
żyć, że po wstąpieniu Polski do Unii Europejskiej w 2004 roku emigracja 
z Polski do Stanów Zjednoczonych uległa znacznemu zmniejszeniu, gdyż 

12 P. Phan, dz. cyt., s. 67.
13 M.P. Erdmans, Opposite poles: Immigrants and ethnics in Polish Chicago, 1976–1990, Pen-

nsylvania 2010, s. 27.



172

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

główne kierunki emigracyjne skierowały się wówczas ku krajom Euro-
py Zachodniej14. Każda z wcześniejszych fal miała swoją specyfikę spo-
łeczno-kulturową i stawiała przed duszpasterstwem polonijnym nowe 
wyzwania. Według danych United States Census Bureau w aglomeracji 
chicagowskiej mieszka obecnie około 800 tysięcy osób polskiego pocho-
dzenia, co czyni ją największym skupiskiem Polonii w Stanach Zjedno-
czonych15. Polscy imigranci od początku swojej obecności w  Chicago 
przywiązywali dużą wagę do zachowania tożsamości religijnej, widząc 
w Kościele katolickim ostoję polskości i tradycji narodowych16.

Archidiecezja Chicago stworzyła rozbudowane struktury duszpaster-
stwa polonijnego, przy czym należy podkreślić, że współczesny model 
tegoż duszpasterstwa opiera się głównie na parafiach wieloetnicznych, 
w których społeczność polska stanowi jeden z elementów mozaiki kul-
turowej. Model ten, określany przez B.C. Hoovera jako shared parish, 
charakteryzuje się współistnieniem różnych grup etnicznych w ramach 
jednej struktury parafialnej, wymagając szczególnych kompetencji 
pastoralnych od duchowieństwa17. Obecnie na obszarze archidiecezji 
funkcjonuje 35 ośrodków duszpasterstwa polonijnego, w  tym parafie 
personalne, misje duszpasterskie oraz wspólnoty polonijne działające 
przy parafiach terytorialnych18. 

Parafia św. Pryscylli została erygowana 29 marca 1926 roku i znajduje 
się na północno-zachodnich obszarach Chicago. Pierwszą mszę świę-
tą odprawiono tutaj 2 maja 1926 roku, a rok później, w lipcu, odbył się 
pierwszy sakrament I Komunii Świętej. W latach 30. XX wieku stopnio-
wo rozbudowywano infrastrukturę parafialną. 25 grudnia 1957 roku 
odbyła się konsekracja nowego kościoła. Parafia początkowo służyła 
głównie wiernym pochodzenia irlandzkiego i niemieckiego, jednak od 
lat 80. XX wieku obserwuje się stopniowy napływ polskich parafian, 

14	 K. Iglicka, Powroty Polaków w okresie kryzysu gospodarczego, Warszawa 2010, s. 67–89.
15 United States Census Bureau, American Community Survey 5-Year Estimates, Washing-

ton 2020, s. 35.
16 S.A. Blejwas, Polska diaspora w Stanach Zjednoczonych 1939–1989, w: Polska diaspora, 

red. A. Walaszek, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2001, s. 89.
17 B.C. Hoover, dz. cyt., s. 156–162.
18 Archdiocese of Chicago, Official Catholic Directory of the Archdiocese of Chicago, Chica-

go 2022, s. 78.



173

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

który doprowadził do przekształcenia jej w parafię wieloetniczną, z sil-
ną obecnością polskiej wspólnoty. 

Polska Misja Ojców Cystersów z siedzibą w Willow Springs sięga swy-
mi początkami roku 1952, gdy o. Hubert Kostrzański zaczął prowadzić 
duszpasterstwo wśród miejscowej Polonii. W 1976 roku dołączył do nie-
go o. Grzegorz Szydłowski OCist. Pierwsza kaplica, w której odbywały 
się msze święte w  języku polskim, powstała w  1988 roku. Nowa świą-
tynia i klasztor ojców cystersów powstały na początku XXI wieku, zaś 
kościół konsekrowano 14 grudnia 2003 roku. 28 października 2007 roku 
oficjalnie zatwierdzono działalność misji zgodnie z  kan. 313 Kodeksu 
Prawa Kanonicznego19. Misja skupia liczną społeczność polonijną po-
chodzącą w znacznej części z regionu Podhala. Tożsamość regionalna tej 
grupy ma istotne znaczenie duszpasterskie, ponieważ przekłada się na 
styl liturgii, obecność folkloru religijnego oraz aktywność w wydarze-
niach patriotyczno-religijnych. Działalność duszpasterska koncentruje 
się wokół celebracji liturgicznych w języku polskim oraz pielęgnowania 
polskich tradycji religijnych i kulturowych.

Na podstawie obserwacji uczestniczącej i rozmów z duszpasterzami 
ustalono, że w niedzielnych mszach świętych w języku polskim w Pol-
skiej Misji Ojców Cystersów uczestniczy łącznie około 1200–1500 osób (5 
mszy świętych każdej niedzieli). Frekwencja ta czyni ją jednym z najlicz-
niejszych ośrodków polonijnych w Archidiecezji Chicago. Dla porówna-
nia, parafia św. Pryscylli gromadzi łącznie około 1100–1300 wiernych na 
dwóch mszach w języku polskim w każdą niedzielę. Uwzględnienie tych 
danych pozwala na porównanie skali oddziaływania duszpasterskiego 
analizowanych placówek. Obie wpisują się w rozwiązania proponowane 
przez Erga migrantes caritas Christi, które zalecają tworzenie struktur 
dostosowanych do potrzeb migrantów, takich jak parafie personalne 
czy misje narodowe.

3. Metodologia badań

Głównym celem przeprowadzonych badań była analiza procesu in-
kulturacji Ewangelii w środowisku polonijnym na przykładzie dwóch 

19 Kodeks Prawa Kanonicznego promulgowany przez papieża Jana Pawła II w dniu 25 
stycznia 1983 roku, kan. 313.



174

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

wybranych ośrodków duszpasterskich w Archidiecezji Chicago. Bada-
nia zmierzały do identyfikacji głównych wyzwań i szans związanych 
z przekazem wiary w kontekście migracyjnym oraz do oceny skutecz-
ności stosowanych modeli duszpasterskich. Przedmiotem badań były 
działania duszpasterskie podejmowane w parafii św. Pryscylli oraz Pol-
skiej Misji Ojców Cystersów, ze szczególnym uwzględnieniem form ce-
lebracji liturgicznych i nabożeństw, katechezy i formacji religijnej, dzia-
łalności kulturalno-społecznej, struktur organizacyjnych, współpracy 
z instytucjami polonijnymi oraz relacji z Kościołem lokalnym i innymi 
grupami etnicznymi.

W  badaniach zastosowano metodę studium przypadku, która po-
zwala na pogłębioną analizę konkretnych sytuacji duszpasterskich 
z uwzględnieniem ich kontekstu społeczno-kulturowego20. W ramach 
tej metody wykorzystano techniki badawcze: obserwację uczestni-
czącą, obejmującą udział w  nabożeństwach, spotkaniach grup para-
fialnych i wydarzeniach kulturalnych organizowanych przez badane 
wspólnoty, analizę dokumentów — kronik parafialnych, biuletynów, 
materiałów katechetycznych, stron internetowych oraz mediów spo-
łecznościowych prowadzonych przez badane ośrodki i wywiady struk-
turyzowane przeprowadzone z czterema duszpasterzami, liderami grup 
parafialnych oraz przedstawicielami różnych pokoleń parafian repre-
zentujących odmienne doświadczenia migracyjne. Łącznie przeprowa-
dzono dwanaście wywiadów, które zostały nagrane i transkrybowane 
zgodnie z zasadami etyki badawczej21. Dane zebrane przy użyciu powyż-
szych technik zostały poddane analizie jakościowej, z wykorzystaniem 
metody analizy treści oraz triangulacji danych w celu zapewnienia rze-
telności wyników badań22.

W trakcie realizacji badań napotkano pewne trudności, na przykład 
ograniczony był dostęp do niektórych dokumentów archiwalnych, 
szczególnie z  początkowego okresu działalności badanych ośrodków. 

20	 R.E. Stake, The Art of Case Study Research, SAGE Publications, Thousand Oaks 1995, 
s. 51–53.

21 S. Kvale, Interviews: An Introduction to Qualitative Research Interviewing, SAGE Publi-
cations, Thousand Oaks 1996, s. 119–120.

22 N.K. Denzin, Y.S. Lincoln, The SAGE Handbook of Qualitative Research, SAGE Publica-
tions, Thousand Oaks 2011, s. 452–455.



175

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

Utrudnione było też dotarcie — przynajmniej częściowo — do reprezen-
tatywnej grupy osób drugiego i  trzeciego pokolenia polonijnego, któ-
re oddaliły się od polskojęzycznego duszpasterstwa. Świadomość po-
wyższych ograniczeń towarzyszyła procesowi badawczemu i  została 
uwzględniona przy formułowaniu wniosków.

4. Analiza wyników badań

4.1. Formy celebracji liturgicznych jako przestrzeń inkulturacji

W obu badanych ośrodkach język polski odgrywa szczególną rolę w cele-
bracjach liturgicznych, stanowiąc podstawowy nośnik tożsamości kul-
turowo-religijnej. Parafia św. Pryscylli funkcjonuje jako parafia wielo-
etniczna, w której duszpasterstwo polonijne stanowi jeden z elementów 
szerszej struktury duszpasterskiej obsługującej różne grupy etniczne. 
Msza święta w języku polskim sprawowana jest w każdą niedzielę o godz. 
10:30, gromadząc średnio 700–800 wiernych, oraz o godz. 18:00, na którą 
przychodzi około 400–500 wiernych. Jedna z respondentek wyznała23: 

„Msza po polsku to dla mnie nie tylko kwestia zrozumienia słów, ale 
przede wszystkim możliwość modlitwy w języku serca” (R5, kobieta, 52 
lata, przedstawicielka pierwszego pokolenia imigrantów).

W  Polskiej Misji Ojców Cystersów wszystkie celebracje liturgiczne 
odbywają się w języku polskim z wyjątkiem okazjonalnych nabożeństw 
dwujęzycznych organizowanych dla młodzieży. Z przeprowadzonych 
obserwacji wynika, że dla osób starszych i  przedstawicieli pierwsze-
go pokolenia imigrantów możliwość uczestniczenia we mszy w języku 
ojczystym stanowi wartość niepodważalną, natomiast dla młodszych 
pokoleń jest to zazwyczaj po prostu element podtrzymywania więzi 
z kulturą przodków.

Interesującym zjawiskiem zaobserwowanym w  parafii św. Pryscy-
lli jest stopniowe wprowadzanie elementów dwujęzycznych, szcze-
gólnie podczas uroczystości parafialnych gromadzących wiernych 
różnych narodowości. Jeden z tamtejszych księży wytłumaczył to na-
stępująco: „Staramy się, aby ważne momenty liturgiczne, jak choćby 

23 Respondenci oznaczani są literą R oraz przyporządkowaną im liczbą naturalną dla 
odróżnienia ich, przy jednoczesnym zachowaniu anonimowości. 



176

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

błogosławieństwo czy modlitwy oraz czytania mszalne podczas np. li-
turgii paschalnej, odbywały się w kilku językach. Takie podejście pod-
kreśla uniwersalny charakter Kościoła, przy jednoczesnym poszanowa-
niu różnorodności kulturowej” (R1).

Badane ośrodki duszpasterskie wykazują duże bogactwo form poboż-
ności ludowej związanych z polską tradycją religijną. W obu miejscach 
celebrowane są nabożeństwa różańcowe, Gorzkie Żale, nabożeństwa 
majowe ku czci Matki Bożej, nabożeństwa czerwcowe ku czci Najświęt-
szego Serca Pana Jezusa, a także tradycyjne obchody Bożego Narodze-
nia (Pasterka, roraty, kolędowanie) i Wielkanocy (święcenie pokarmów, 
procesje rezurekcyjne). Praktyki te wpisują się w zalecenia Kongregacji 
ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów zawarte w Dyrektorium 
o pobożności ludowej i liturgii, które podkreśla znaczenie tradycyjnych 
form pobożności w  procesie inkulturacji Ewangelii24. Szczególnie wi-
doczna jest rola tradycji bożonarodzeniowych, które stanowią istotny 
element tożsamości religijno-kulturowej. Wigilia parafialna, łamanie 
się opłatkiem, jasełka przygotowywane przez dzieci z polskiej szkoły lub 
z grup parafialnych czy koncerty kolęd gromadzą nie tylko praktyku-
jących katolików, ale również osoby luźniej związane z Kościołem, dla 
których jest to sposób podtrzymywania więzi z polską kulturą. Zjawisko 
to potwierdzają badania R. Orsi nad religijnością imigrantów włoskich 
w  Stanach Zjednoczonych, dla których praktyki religijne związane 
z tradycjami narodowymi również stanowiły przestrzeń zachowania 
tożsamości kulturowej25.

Interesującym przykładem adaptacji polskich tradycji do amerykań-
skiego kontekstu jest organizowane w parafii św. Pryscylli święcenie po-
karmów wielkanocnych (ang. blessing of Easter baskets), które przyciąga 
również rodziny amerykańskie, zaciekawione tą tradycją i stopniowo 
włączające ją do własnych praktyk religijnych26. Jedna z respondentek 
opisała to zjawisko następująco: „Moje amerykańskie koleżanki z pracy 

24 Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Dyrektorium o pobożności 
ludowej i liturgii, Watykan 2001, nr 91–100.

25 R.A. Orsi, The Madonna of 115th Street: Faith and Community in Italian Harlem, 1880–1950, 
Yale University Press, New Haven 2010, s. 145–167

26 Kronika Parafialna św. Pryscylli. (2020). Chicago: Parafia św. Pryscylli (niepublikowa-
ny dokument).



177

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

pytają mnie o  znaczenie poszczególnych pokarmów i  same zaczynają 
przygotowywać koszyczki dla swoich rodzin. To piękny przykład, jak 
nasze tradycje mogą ubogacać innych” (R8, kobieta, 46 lat).

Interesującym przykładem procesu inkulturacyjnego w  badanych 
ośrodkach jest muzyka liturgiczna. W  parafii św. Pryscylli podczas 
polskojęzycznej mszy świętej śpiewane są tradycyjne polskie pieśni re-
ligijne, co jest szczególnie cenione przez starsze pokolenie. Jednocześnie 
schola młodzieżowa wprowadza nowsze kompozycje, często inspirowa-
ne polską muzyką religijną, ale aranżowane w stylu bliższym współcze-
snej muzyce amerykańskiej. W Polskiej Misji Ojców Cystersów tradycyj-
na polska muzyka liturgiczna dominuje podczas większości celebracji. 
Jednocześnie podczas mszy z udziałem dzieci i młodzieży pojawiają się 
elementy muzyki współczesnej, często dwujęzycznej. Dyrektor muzycz-
ny z  parafii św. Pryscylli podzielił się interesującym spostrzeżeniem, 
mówiąc: „Muzyka liturgiczna to most między pokoleniami i kulturami. 
Staramy się, aby w  naszym repertuarze każdy mógł odnaleźć pieśni, 
które pomagają mu w przeżywaniu liturgii. Ale przy tym staramy się 
też zachować to, co najpiękniejsze w polskiej tradycji muzycznej” (R10).

4.2. Formacja religijna w kontekście międzykulturowym

W obu badanych ośrodkach prowadzona jest regularna katecheza, obej-
mująca przygotowanie do sakramentów inicjacji chrześcijańskiej. W pa-
rafii św. Pryscylli — parafii terytorialnej o charakterze wieloetnicznym, 
obsługującej społeczność polską jako jedną z grup etnicznych na swo-
im terytorium — działa dwujęzyczny program formacyjny. Katecheza 
prowadzona jest w soboty wyłącznie w języku angielskim, natomiast 
przygotowanie dorosłych do chrztu, pierwszej komunii świętej oraz 
bierzmowania może odbywać się w języku polskim lub angielskim, zaś 
sakramenty dla dorosłych są celebrowane w języku angielskim podczas 
Wigilii Paschalnej. Struktura ta odpowiada modelowi shared parish opi-
sanemu przez Hoovera, w ramach którego różne grupy etniczne współ-
dzielą przestrzeń sakralną i zasoby duszpasterskie, zachowując jedno-
cześnie specyfikę swoich tradycji religijnych27.

27 B.C. Hoover, dz. cyt., s. 63.



178

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

Interesującym zjawiskiem jest rosnąca liczba rodzin mieszanych (pol-
sko-amerykańskich, polsko-latynoskich), które stają przed wyzwaniem 
wyboru modelu formacyjnego dla swoich dzieci. Z przeprowadzonych 
wywiadów wynika, że rodziny te zwykle wybierają model dwujęzycz-
ny, pozwalający dzieciom na zakorzenienie zarówno w kulturze polskiej, 
jak i amerykańskiej. Osoba odpowiedzialna za program katechezy w pa-
rafii św. Pryscylli zauważyła: „Staramy się wyjść naprzeciw potrzebom 
rodzin mieszanych, oferując materiały formacyjne w obu językach oraz 
organizując spotkania, które uwzględniają różnorodność kulturową. 
Zauważamy, że te rodziny szczególnie cenią sobie właśnie uniwersal-
ność Kościoła, bo przekracza ona granice narodowe i kulturowe” (R7). 

W  Polskiej Misji Ojców Cystersów dominuje model bardziej mono-
kulturowy. Gromadzi ona liczną społeczność polonijną pochodzącą 
z regionu Podhala, która wpływa na specyficzny charakter jej działal-
ności duszpasterskiej i kulturowej. Tutaj rodziny mieszane stanowią 
mniejszość, ale ich liczba systematycznie wzrasta. Misja odpowiada na 
ich potrzeby poprzez organizowanie dodatkowe konsultacji w języku 
angielskim oraz spotkania integracyjne dla rodzin z różnych kręgów 
kulturowych. 

Działalność formacyjna obu placówek wpisuje się w  wytyczne in-
strukcji Erga migrantes caritas Christi, która podkreśla znaczenie zacho-
wania tożsamości kulturowej migrantów przy jednoczesnym wspiera-
niu ich integracji ze społeczeństwem przyjmującym28. Wyzwaniem dla 
obu ośrodków jest przygotowanie materiałów katechetycznych, które 
uwzględniałyby specyfikę kulturową polskiej diaspory w USA, a jedno-
cześnie odpowiadały charakterowi współczesnego kontekstu amery-
kańskiego. Jedna z katechetek zauważyła: „Podręczniki przywiezione 
z Polski nie uwzględniają realiów, w jakich żyją nasze dzieci. Z kolei ma-
teriały amerykańskie nie zawierają odniesień do polskiej tradycji reli-
gijnej. Dlatego stale pracujemy nad adaptacją dostępnych materiałów do 
naszych potrzeb” (R11).

Formacja dorosłych stanowi istotny element działalności duszpa-
sterskiej w  obu badanych ośrodkach, choć jest realizowana w  różny 
sposób. W parafii św. Pryscylli funkcjonuje Polska Grupa Biblijna, która 

28 EMCC, nr 42–45.



179

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

spotyka się cotygodniowo, aby studiować Pismo Święte. Grupa ta przy-
ciąga głównie przedstawicieli średniego lub starszego pokolenia, wy-
kształconych, poszukujących pogłębionej formacji duchowej. Polska 
Misja Ojców Cystersów koncentruje się natomiast na formacji rodzinnej, 
prowadząc Krąg Biblijny. W obu ośrodkach organizowane są rekolekcje 
adwentowe i wielkopostne, które często prowadzą duszpasterze zapro-
szoni z Polski. Jest to dodatkowa forma podtrzymywania więzi z Kościo-
łem w ojczyźnie. 

Szczególnym wyzwaniem dla duszpasterstwa polonijnego jest for-
macja młodzieży funkcjonującej na styku dwóch światów kulturowych. 
Z przeprowadzonych badań wynika, że młodzież polskiego pochodze-
nia niekiedy przeżywa konflikt tożsamościowy, poszukując równowagi 
między polskimi korzeniami a amerykańską rzeczywistością.

W parafii św. Pryscylli działają trzy grupy młodzieżowe, w tym jed-
na dla młodzieży dorosłej (anglojęzyczna) oraz dwie grupy młodzieżo-
we — polsko- i anglojęzyczna. Organizują one cotygodniowe spotkania 
formacyjne, rekolekcje, a  także wydarzenia kulturalne i  społeczne. 
Dzięki temu powstaje przestrzeń, w  której młodzi ludzie mają okazję 
dzielić się doświadczeniami, a jednocześnie pogłębiać swoją wiarę. 

W Polskiej Misji Ojców Cystersów duszpasterstwo młodzieży realizo-
wane jest głównie poprzez przygotowanie do sakramentu bierzmowa-
nia, grupy ministranckie oraz wydarzenia okazjonalne, jak na przykład 
Światowe Dni Młodzieży czy pielgrzymki29. Badania wskazują jednak 
na potrzebę bardziej usystematyzowanej pracy z młodzieżą, gdyż ta — po 
ukończeniu formacji sakramentalnej — zazwyczaj oddala się od polsko-
języcznego duszpasterstwa.

4.3. Działalność społeczno-kulturalna jako wymiar inkulturacji

W  obu badanych ośrodkach wydarzenia kulturalne stanowią istotny 
element działalności duszpasterskiej, służący zarówno podtrzymy-
waniu polskiej tożsamości, jak i  budowaniu mostów międzykultu-
rowych. Działalność ta stanowi praktyczną realizację inkulturacji 
określanej w ECMM jako konieczność „wsłuchiwania się” w potrzeby 

29 Kronika Polskiej Misji Ojców Cystersów. (2021). Willow Springs: Polska Misja Ojców 
Cystersów (niepublikowany dokument).



180

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

wielokulturowej wspólnoty oraz tworzenia przestrzeni dialogu, w któ-
rej Ewangelia może być odczytywana w kontekście własnego życiowego 
środowiska uczestników30. 

W parafii św. Pryscylli co roku w czerwcu organizowane są pikniki 
parafialne, jesienne zabawy, międzynarodowe spotkania bożonaro-
dzeniowe, a  także — okazjonalnie — zabawy „serduszkowe” 14 lutego 
oraz bale sylwestrowe. Szczególną rolę odgrywają doroczne wydarze-
nia związane z polskimi tradycjami: wigilia parafialna, święconka czy 
dziękczynienie, które stają się okazją do wspólnej integracji kulturo-
wej — w tych dniach msza święta odbywa się w dwóch językach. Jedna 
z organizatorek podkreśliła: „Nasze wydarzenia kulturalne pełnią po-
dwójną funkcję — z jednej strony pomagają Polakom pielęgnować swoją 
tożsamość, a z drugiej strony są formą ewangelizacji poprzez kulturę” 
(R13, kobieta, 47 lat). 

W Polskiej Misji Ojców Cystersów działalność kulturalna jest ściślej 
powiązana z  kalendarzem liturgicznym i  obejmuje głównie wydarze-
nia o charakterze religijno-patriotycznym. Misja organizuje akademie 
z okazji świąt narodowych, koncerty pieśni religijnych i patriotycznych 
oraz spotkania z przedstawicielami polskiej kultury i nauki.

Różnica w podejściu do działalności kulturalnej między obiema pla-
cówkami odzwierciedla ich odmienną strukturę kanoniczną i cele dusz-
pasterskie. Parafia św. Pryscylli, jako parafia terytorialna, realizuje mo-
del integracyjny zgodny z wytycznymi EMCC, dotyczącymi włączania 
migrantów w  życie Kościoła lokalnego. Polska Misja natomiast, jako 
struktura personalna, koncentruje się na zachowaniu specyfiki kultu-
rowej zgodnie z prawem migrantów do zachowania własnej tożsamości 
religijno-kulturowej31.

Parafia św. Pryscylli prowadzi edukację religijną tylko w  języku 
angielskim. Uczestniczą w  niej również dzieci z  polskich rodzin, ale 
obecnie przeważają dzieci pochodzenia meksykańskiego. W  parafii 
tej nie funkcjonuje polska szkoła, zaś misja prowadzi naukę w dwóch 
polskich szkołach. Pierwszą z nich jest Szkoła Języka Polskiego im. Kró-
lowej Jadwigi o charakterze niedochodowym, która wszystkie środki 
przeznacza na cele i rozwój szkoły. Drugą jest Polska Szkoła im. Marii 

30 EMCC, nr 36.
31 EMCC, nr 50.



181

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

Konopnickiej przy Parafii Pięciu Braci Polaków i Męczenników pod pa-
tronatem Zjednoczenia Polskiego Rzymsko-Katolickiego i  Zrzeszenia 
Nauczycieli Polskich w Ameryce, która powstała w 1974 roku z inicja-
tywy entuzjastów języka i kultury polskiej. Obie placówki, oprócz regu-
larnych zajęć lekcyjnych, organizują konkursy wiedzy o Polsce, przed-
stawienia, akademie. Dyrektor jednej z tych szkół w następujący sposób 
sprecyzował ich misję: „Nasza misja wykracza poza naukę języka. Stara-
my się przekazywać dzieciom system wartości zakorzeniony w polskiej 
tradycji chrześcijańskiej, który pomoże im zachować tożsamość kultu-
rową, a  jednocześnie odnaleźć się w  pluralistycznym społeczeństwie 
amerykańskim” (R16, mężczyzna, 52 lata).

4.4. Wyzwania inkulturacyjne w duszpasterstwie polonijnym

Przeprowadzone badania ujawniły znaczne różnice w  podejściu do 
praktyk religijnych między różnymi pokoleniami polskich imigrantów. 
Różnice odzwierciedlają procesy asymilacyjne, opisane w literaturze 
socjologicznej dotyczącej społeczności migrantów w  USA32. Pierwsze 
pokolenie, czyli osoby urodzone i wychowane w Polsce, które emigro-
wały jako dorośli, charakteryzuje się silnym przywiązaniem do trady-
cyjnych form pobożności i widzi w polskojęzycznym duszpasterstwie 
źródło poczucia bezpieczeństwa i ciągłości tożsamościowej. Drugie po-
kolenie, wychowane już w Stanach Zjednoczonych, ale w rodzinach kul-
tywujących polskie tradycje, przeżywa napięcie między dziedzictwem 
rodziców a  kulturą amerykańską. Jedna z  respondentek wyraziła to 
w następujący sposób: „Moi rodzice traktują religię jako nieodłączny 
element polskości. Dla mnie wiara jest ważna, ale nie utożsamiam jej 
z jedną kulturą. Potrafię modlić się zarówno po polsku, jak i po angiel-
sku, i w obu przypadkach czuję się autentyczna” (R17, kobieta, 28 lat). 
Trzecie pokolenie natomiast często utrzymuje jedynie symboliczną więź 
z polskością, a jeśli praktyki religijne są kontynuowane, to zazwyczaj 
wpisują się w kontekst amerykański. 

Jednym z  głównych wyzwań inkulturacyjnych zaobserwowanych 
w badanych ośrodkach jest napięcie między dążeniem do zachowania 

32 R. Alba, V. Nee, Remaking the American Mainstream: Assimilation and Contemporary 
Immigration, Harvard 2003, s. 134–135.



182

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

polskiej tożsamości religijno-kulturowej a potrzebą integracji ze społe-
czeństwem amerykańskim. Stanowi ono klasyczny przykład dylema-
tów inkulturacyjnych opisywanych w instrukcji EMCC, która wskazuje 
na konieczność równoczesnego pielęgnowania specyficznej tradycji ka-
tolickiej migrantów oraz zachowania ścisłej wspólnoty z lokalną struk-
turą Kościoła33. Napięcie to przejawia się na różnych poziomach życia 
wspólnotowego i wymaga ciągłego rozeznawania duszpasterskiego. Je-
den z duszpasterzy parafii św. Pryscylli skomentował to wyzwanie na-
stępująco: „Istnieje ryzyko powstania swego rodzaju getta kulturowego, 
które zamyka się na dialog z innymi wspólnotami i trwa w izolacji. Ale 
też zbyt szybka asymilacja może prowadzić do utraty ważnych wartości 
i tradycji. Naszym zadaniem jest więc znalezienie złotego środka” (R1). 
Napięcie to jest szczególnie widoczne w przypadku małżeństw miesza-
nych, które stają przed wyzwaniem harmonijnego łączenia różnych tra-
dycji kulturowych i religijnych. 

Badania wykazały też istotne różnice w  podejściu do relacji z  Ko-
ściołem lokalnym i  innymi grupami etnicznymi między dwoma ana-
lizowanymi ośrodkami. Wynikają one przede wszystkim z odmiennej 
struktury kanonicznej obu placówek i różnych mandatów duszpaster-
skich, jakie realizują. Parafia św. Pryscylli, będąca parafią terytorialną 
z silną wspólnotą polską, aktywnie uczestniczy w życiu diecezji i roz-
wija współpracę z innymi grupami etnicznymi obecnymi na jej terenie 
(Irlandczycy, Filipińczycy, Włosi). Polska Misja Ojców Cystersów, jako 
ośrodek duszpasterstwa polonijnego, koncentruje się głównie na posłu-
dze wobec Polaków, co wynika z jej specyficznego charakteru i manda-
tu duszpasterskiego. Jednak zgodnie z wytycznymi EMCC dotyczącymi 
konieczności budowania więzi z Kościołem lokalnym34 misja podejmu-
je inicjatywy zmierzające do budowanie mostów z Kościołem lokalnym, 
jak na przykład udział w wydarzeniach diecezjalnych czy zapraszanie 
biskupów i księży amerykańskich na polskie uroczystości.

33 EMCC, nr 50.
34 EMCC, nr 36.



183

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

5. �Modele inkulturacji w duszpasterstwie 
polonijnym — próba syntezy

Analiza zebranych danych badawczych pozwala na wyodrębnienie 
dwóch dominujących modeli inkulturacji realizowanych w badanych 
ośrodkach duszpasterskich. Modele te odzwierciedlają różne sposoby 
połączenia tożsamości kulturowej z integracją ze społeczeństwem ame-
rykańskim, zgodnie z typologią przedstawioną w literaturze przedmio-
tu dotyczącej duszpasterstwa migrantów35.

5.1. �Model enklawy kulturowej — case study 
Polskiej Misji Ojców Cystersów

Na podstawie przeprowadzonych badań można stwierdzić, że działal-
ność duszpasterska Polskiej Misji Ojców Cystersów wpisuje się w model 
określany przez T. Matovina jako model kulturowej enklawy36. Choć 
bywa krytykowany przez niektórych badaczy jako prowadzący do izo-
lacji społecznej, ma on wartość duszpasterską i  odpowiada na realne 
potrzeby określonych grup migrantów. Model ten obejmuje koncentra-
cję na zachowaniu i pielęgnowaniu polskiej tożsamości religijno-kultu-
rowej jako priorytecie duszpasterskim. Wykorzystuje język polski jako 
podstawowe medium przekazu wiary i budowania wspólnoty, co jest 
szczególnie istotne dla pierwszego pokolenia imigrantów, dla których 
język ojczysty pozostaje naturalnym środkiem wyrażania najgłębszych 
przekonań religijnych37.

Charakterystyczne jest także silne powiązanie elementów religij-
nych z narodowymi i kulturowymi, wyrażające się w celebracjach pa-
triotyczno-religijnych i  pielęgnowaniu polskich tradycji. Tego typu 
praktyki, choć mogą wydawać się anachroniczne w kontekście amery-
kańskim, pełnią ważną funkcję tożsamościową, szczególnie dla osób 

35 T. Matovina, dz. cyt., s. 180.
36 Tamże, s. 113.
37 W. Cadge, E. H. Ecklund, Immigration and Religion, “Annual Review of Sociology” 33 

(2007), s. 362–370, https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131707.



184

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

doświadczających stresu migracyjnego38. Model charakteryzuje się 
ukierunkowaniem duszpasterstwa głównie na pierwsze pokolenie imi-
grantów i rodziny silnie identyfikujące się z polskością oraz ograniczoną 
integracją ze strukturami Kościoła lokalnego i innymi grupami etnicz-
nymi. Jednak należy podkreślić, że Misja podejmuje działania mające na 
celu budowanie relacji z Kościołem lokalnym, co jest zgodne z wytyczny-
mi EMCC dotyczącymi zachowania tożsamości kulturowej migrantów 
przy jednoczesnym ich otwarciu się na uniwersalne wartości Kościoła39.

Model kulturowej enklawy odpowiada na realne potrzeby duchowe 
i  społeczne przede wszystkim pierwszego pokolenia imigrantów, dla 
których przejście do duszpasterstwa anglojęzycznego byłoby trudne 
zarówno z powodów językowych, jak i kulturowych. Jednocześnie cha-
rakteryzują go pewne ograniczenia, szczególnie w odniesieniu do dru-
giego i trzeciego pokolenia Polonii. Z przeprowadzonych wywiadów wy-
nika, że młodsze pokolenia nierzadko odczuwają dyskomfort związany 
z zamkniętym charakterem wspólnoty i poszukują bardziej otwartych 
form duszpasterstwa, które łączą elementy polskie i amerykańskie.

5.2. Model integracji kulturowej — case study parafii św. Pryscylli

Działalność duszpasterska w parafii św. Pryscylli reprezentuje model, 
który można określić jako model integracji kulturowej. Wpisuje się on 
w nurt badań nad udaną integracją migrantów, która nie prowadzi do 
utraty tożsamości kulturowej, ale pozwala na jej wzbogacenie o nowe 
elementy40. Model ten obejmuje równoważenie troski o  zachowanie 
polskiej tożsamości z otwarciem na społeczeństwo przyjmujące i inne 
grupy etniczne. Takie podejście odpowiada wspominanej niejedno-
krotnie koncepcji shared parish, w ramach której różne grupy etniczne 
współtworzą jedną wspólnotę parafialną, zachowując swoją specyfikę 
kulturową41. Charakterystyczne jest także traktowanie dwujęzyczno-

38 C. Hirschman, The Role of Religion in the Origins and Adaptation of Immigrant Groups in 
the United States, “International Migration Review” 38 (2004), s. 1214–1220.

39 EMCC nr 34.
40 J.W. Berry, Immigration, Acculturation, and Adaptation, “Applied Psychology” 46 

(1997) Issue 1, s. 7–10, https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x.
41 B.C. Hoover, dz. cyt. s. 123.

https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x


185

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

ści i  dwukulturowości jako wartości duszpasterskich, wyrażających 
się w celebracjach liturgicznych, katechezie i działalności formacyjnej. 
Stopniowe włączanie elementów kultury amerykańskiej do polskich 
tradycji religijnych odbywa się naturalnie, bez sztucznego narzucania 
rozwiązań. Model wyróżnia się elastycznym podejściem do potrzeb 
różnych pokoleń imigrantów, z  uwzględnieniem ich odmiennych do-
świadczeń i oczekiwań oraz aktywną współpracą z Kościołem lokalnym 
i uczestnictwem w jego inicjatywach duszpasterskich. Takie podejście 
jest zgodne z  wytycznymi EMCC dotyczącymi włączania migrantów 
w życie Kościoła lokalnego42.

Model ten wydaje się trafniej odpowiadać na potrzeby wielopokole-
niowej wspólnoty polonijnej, pozwalając na harmonijne łączenie dzie-
dzictwa przeszłości z wyzwaniami teraźniejszości. Jeden z duszpasterzy 
stwierdził: „Nasze duszpasterstwo polskie nie jest odrębnym bytem, ale 
integralną częścią parafii. Staramy się, aby tradycje i wartości wynie-
sione z Polski wzbogacały całą wspólnotę parafialną, a jednocześnie aby 
polska wspólnota czerpała z doświadczeń innych grup” (R20).

Wyzwaniem dla tego modelu jest jednakże znalezienie właściwej rów-
nowagi między elementami polskimi i amerykańskimi w taki sposób, 
aby nie prowadzić do rozmycia tożsamości kulturowej ani do tworzenia 
sztucznych barier międzykulturowych.

5.3. W kierunku modelu duszpasterstwa międzykulturowego

Na podstawie przeprowadzonych badań i  analizy współczesnych ten-
dencji w  duszpasterstwie migrantów można zaproponować model 
duszpasterstwa międzykulturowego jako perspektywiczny kierunek 
rozwoju posługi pastoralnej wśród Polonii amerykańskiej. Stanowi on 
rozwinięcie koncepcji inkulturacji przedstawionej przez papieża Fran-
ciszka w  adhortacji Evangelii gaudium, w  której podkreśla on, że „Ko-
ścioły partykularne powinny promować aktywne formy inkulturacji, 
[…] powinno się dążyć do tego, żeby przepowiadanie Ewangelii, wyra-
żonej w  kategoriach właściwych dla kultury, gdzie jest ona głoszona, 
prowadziło do nowej syntezy z tą kulturą”43. Model ten, inspirowany 

42 EMCC nr 36.
43	 Franciszek, dz. cyt., nr 129.



186

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

nauczaniem papieża Franciszka i instrukcją Erga migrantes caritas Chri-
sti — instrukcją duszpasterską wydaną przez Papieską Radę ds. Duszpa-
sterstwa Migrantów i  Podróżujących w  2004 roku, opublikowaną za 
pontyfikatu św. Jana Pawła II, dotyczącą duszpasterskiej troski Kościo-
ła wobec migrantów, uchodźców i osób przemieszczających się — zakła-
da uznanie wielokulturowości nie za problem duszpasterski, ale szansę 
na wzbogacenie życia Kościoła i pogłębienie rozumienia uniwersalno-
ści orędzia chrześcijańskiego. Istotne jest tworzenie przestrzeni dialo-
gu międzykulturowego, w którym różne tradycje religijno-kulturowe 
mogą się spotykać i  wzbogacać nawzajem. Podejście to znajduje uza-
sadnienie w teologii migrantów rozwijającej się w Ameryce Łacińskiej, 
która postrzega mobilność ludzką jako znak czasu, na który należy od-
powiedzieć duszpastersko44. Model przewiduje rozwijanie kompeten-
cji międzykulturowych zarówno wśród duszpasterzy, jak i  wiernych 
w  celu komunikowania się ponad barierami kulturowymi, formację 
liderów wywodzących się z różnych pokoleń i środowisk migracyjnych, 
zdolnych do budowania mostów między kulturami, oraz wykorzystanie 
nowych technologii komunikacyjnych jako narzędzi ewangelizacji i bu-
dowania wspólnoty w środowiskach rozproszonych geograficznie. Re-
alizacja tego modelu wymaga jednak systematycznego przygotowania 
duszpasterzy do pracy w środowisku międzykulturowym oraz opraco-
wania odpowiednich materiałów formacyjnych, które uwzględniałyby 
specyfikę różnych tradycji kulturowych obecnych w  społeczeństwie 
amerykańskim45.

Zakończenie

Przeprowadzone badania pozwalają na sformułowanie kilku wniosków 
dotyczących procesu inkulturacji Ewangelii w środowisku polonijnym 
w Archidiecezji Chicago. Wnioski te wpisują się w szerszy kontekst ba-
dań nad duszpasterstwem migrantów w Stanach Zjednoczonych i mogą 

44 D.G. Groody, Border of Death, Valley of Life: An Immigrant Journey of Heart and Spirit, 
Lanham 2002, s. 78–79,

45	 P.C. Phan, Christianity with an Asian Face: Asian American Theology in the Making, New 
York 2015, s. 156–178.



187

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

mieć zastosowanie także w innych kontekstach migracyjnych46. Przede 
wszystkim inkulturacja w warunkach migracyjnych jest procesem zło-
żonym, wymagającym uwzględnienia zarówno potrzeby zachowania 
tożsamości kulturowej, jak i konieczności integracji ze społeczeństwem 
przyjmującym. Dualny charakter procesu inkulturacyjnego w  środo-
wisku migracyjnym został opisany w literaturze jako „podwójne zako-
rzenienie” (double belonging), które pozwala migrantom funkcjonować 
w dwóch światach kulturowych jednocześnie47. Wobec tego skuteczne 
duszpasterstwo polonijne musi odpowiadać na zróżnicowane potrzeby 
różnych pokoleń imigrantów — od pierwszego, które jest przywiązane 
do tradycyjnych form pobożności, po trzecie, które poszukuje swojej 
tożsamości kulturowej i religijnej. 

Szczególnego rodzaju nośnikiem tożsamości religijno-kulturowej 
pozostaje język polski, zwłaszcza dla pierwszego pokolenia imigrantów. 
Mimo to jednak duszpasterstwo polonijne powinno być otwarte również 
na dwujęzyczność i nowe formy komunikacji odpowiadające na potrze-
by młodszych pokoleń. Znaczenie języka ojczystego w duszpasterstwie 
migrantów jest dokumentowane w  literaturze przedmiotu i  stanowi 
jeden z najważniejszych elementów zachowania tożsamości religijnej48.

Tradycje i  zwyczaje religijne wyniesione z  Polski stanowią cenny 
wkład w życie Kościoła lokalnego, pod warunkiem że nie prowadzą do 
izolacji wspólnoty polonijnej, ale są dzielone z innymi grupami etnicz-
nymi. Co więcej, formacja liderów świeckich, zdolnych do animowania 
życia wspólnotowego w kontekście międzykulturowym, stanowi istot-
ne wyzwanie dla przyszłości duszpasterstwa polonijnego. W budowaniu 
wspólnoty i przekazie wiary należy również czynnie wykorzystywać 
nowe technologie komunikacyjne i  media społecznościowe. Komuni-
kacja za ich pośrednictwem ma szczególne znaczenie dla młodszych 
pokoleń Polonii. 

Współcześnie duszpasterstwo polonijne stoi przed wyzwaniem wy-
pracowania modelu łączącego elementy enklawy kulturowej i integracji 

46 T. A. Tweed, Our Lady of the Exile: Diasporic Religion at a Cuban Catholic Shrine in Miami, 
Oxford 1997, s. 191, https://doi.org/10.1093/oso/9780195105292.001.0001.

47 P. Levitt, Transnational Villagers, Berkeley 2001, s. 78–102.
48 H.R. Ebaugh, J.S. Chafetz, Religion and the new immigrants, Handbook of the Sociology 

of Religion, 2000, s. 228.



188

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

kulturowej, prowadząc do modelu międzykulturowego, odpowiadają-
cego na złożoność sytuacji migracyjnej w XXI wieku. Konieczność wy-
pracowania nowych modeli duszpasterskich wynika ze zmieniającego 
się charakteru migracji współczesnej, która jest bardziej złożona i wie-
lokierunkowa niż migracje historyczne49. Przedstawione wnioski mają 
charakter wstępny i wymagają dalszych badań, obejmujących szerszą 
grupę ośrodków duszpasterstwa polonijnego oraz pogłębioną analizę 
doświadczeń różnych pokoleń polskich imigrantów. Szczególnie inte-
resującym kierunkiem przyszłych badań byłoby porównanie proce-
sów inkulturacyjnych w środowiskach polonijnych w różnych krajach 
i regionach w celu identyfikacji czynników kulturowych, społecznych 
i  eklezjalnych wpływających na przebieg tych procesów. Badania po-
równawcze tego typu mogłyby dostarczyć cennych wskazówek dla 
optymalizacji działalności duszpasterskiej wśród społeczności polonij-
nych na całym świecie50. Inkulturacja Ewangelii w środowisku migra-
cyjnym pozostaje jednym z najważniejszych wyzwań duszpasterskich 
współczesnego Kościoła, a doświadczenia wspólnot polonijnych stano-
wią cenny wkład w refleksję teologiczno-pastoralną nad tym zagadnie-
niem. Znaczenie tych doświadczeń wykracza poza kontekst polonijny 
i może służyć jako wzór dla duszpasterstwa wśród innych społeczności 
migranckich w wielokulturowym społeczeństwie amerykańskim51. 

Inkulturacja Ewangelii nie jest jedynie wyzwaniem, lecz szansą dla 
Kościoła, by objawić swoje katolickie (powszechne) oblicze w realiach 
współczesnych migracji. 

Bibliografia

Alba R., Nee V., Remaking the American Mainstream: Assimilation and Con-
temporary Immigration, Harvard 2003.

Archdiocese of Chicago, Official Catholic Directory of the Archdiocese of Chi-
cago, Chicago 2022.

49 S. Castles, M.J. Miller, The Age of Migration: International Population Movements in the 
Modern World, New York 2009, s. 282.

50 P. Connor, Immigrant Faith: Patterns of Immigrant Religion in the United States, Canada, 
and Western Europe, New York 2014, s. 189.

51 P.C. Phan, Christianity with… dz. cyt., s. 207–209.



189

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

Arrupe P., Lettere sull’inculturazione, w: P. Arrupe, Écrits pour évangéliser, 
Desclée de Brouwer, Paris 1979.

Berry J. W., Immigration, Acculturation, and Adaptation, “Applied Psycho-
logy” 46 (1997) Issue 1, s. 5–34, https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.
tb01087.x.

Blejwas S.A., Polska diaspora w Stanach Zjednoczonych 1939–1989, w: Polska 
diaspora, red. A. Walaszek, Kraków 2001.

Cadge W., Ecklund E. H., Immigration and Religion, “Annual Review 
of Sociology” 33 (2007), s.  359–379, https://doi.org/10.1146/annurev.
soc.33.040406.131707.

Castles S., Miller M.J., The Age of Migration: International Population Mo-
vements in the Modern World, New York 2009.

Connor P., Immigrant Faith: Patterns of Immigrant Religion in the United 
States, Canada, and Western Europe, New York 2014.

Denzin N.K., Lincoln Y.S., The SAGE Handbook of Qualitative Research, Tho-
usand Oaks 2011.

Dzwonkowski R., Duszpasterstwo Polaków we Francji w latach 1909–1922, 
„Studia Pelplińskie” 13 (1982).

Ebaugh H.R., Chafetz J.S., Religion and the new immigrants, Handbook of 
the Sociology of Religion, 2000.

Erdmans M.P., Opposite poles: Immigrants and ethnics in Polish Chicago, 
1976–1990, Pennsylvania 2010.

Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium. O głoszeniu ewan-
gelii w dzisiejszym świecie, Kraków 2013.

Groody D.G., Border of Death, Valley of Life: An Immigrant Journey of Heart 
and Spirit, Lanham 2002.

Hajduk R., Ewangelia na forum świata: od apologetyki do marketingu nar-
racyjnego, Kraków 2013.

Hirschman C., The Role of Religion in the Origins and Adaptation of Im-
migrant Groups in the United States, “International Migration Review” 
38 (2004) Issue 3, https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2004.tb00233.x.

Hoover B.C., The shared parish: Latinos, Anglos, and the future of US Catho-
licism, New York 2014.

Iglicka K., Powroty Polaków w okresie kryzysu gospodarczego, Warszawa 
2010.

https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x
https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131707
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131707
https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2004.tb00233.x


190

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Ojca Świętego Jana Pawła II o  kate-
chizacji w naszych czasach Catechesi tradendae do biskupów, kapłanów 
i wiernych całego Kościoła Katolickiego, 1979.

Kongregacja ds. Biskupów, Instrukcja Erga migrantes caritas Christi 
o duszpasterstwie migrantów, Watykan 2004.

Kongregacja ds. Kultu Bożego i  Dyscypliny Sakramentów, Dyrektorium 
o pobożności ludowej i liturgii, Watykan 2001.

Kronika Parafialna św. Pryscylli. Chicago 2020: Parafia św. Pryscylli (nie-
publikowany dokument).

Kronika Polskiej Misji Ojców Cystersów. 2021. Willow Springs: Polska Mi-
sja Ojców Cystersów (niepublikowany dokument).

Kvale S., Interviews: An Introduction to Qualitative Research Interviewing, 
Thousand Oaks 1996.

Levitt P., Transnational Villagers, Berkeley 2001, https://doi.
org/10.1525/9780520926707.

Matovina T., Latino Catholicism: Transformation in America’s lar-
gest church, Princeton 2011, https://doi.org/10.23943/prince-
ton/9780691139791.001.0001.

Necel W., Prawo migranta do specjalnego duszpasterstwa, Warszawa 2012.
Orsi R.A., The Madonna of 115th Street: Faith and Community in Italian Har-

lem, 1880–1950, New Haven 2010.
Phan P.C., Christianity with an Asian Face: Asian American Theology in the 

Making, New York 2015.
Phan P.C., Multiple Religious Belonging: Opportunities and Challenges for 

Theology and Church, „Theological Studies” 64 (2003) no. 3 , s. 495–519, 
https://doi.org/10.1177/004056390306400302.

Różański J., Wokół koncepcji inkulturacji, Warszawa 2008.
Stake R.E., The Art of Case Study Research, Thousand Oaks 1995.
Szymański J., Duszpasterstwo polonijne — skala oddziaływania, „Studia 

Polonijne” (2007) nr 28.
Tweed T.A., Our Lady of the Exile: Diasporic Religion at a  Cuban 

Catholic Shrine in Miami, Oxford 1997, https://doi.org/10.1093/
oso/9780195105292.001.0001.

United States Census Bureau, American Community Survey 5-Year Estima-
tes, Washington 2020.

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691139791.001.0001
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691139791.001.0001
https://doi.org/10.1177/004056390306400302

