
221

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 221–242

Article history • Received: 4 Jul 2025 • Accepted: 8 Sep 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Ks. Jan Witold Żelazny – dr hab., pracownik Katedry Patrologii i Historii Kościoła Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.

Dariusz Kasprzak OFMCap – prof. dr hab., pracownik Katedry Patrologii i Historii Kościoła 
Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.

ks. Jan Żelazny
	K https://orcid.org/0000-0003-3653-0639

jan.zelazny@upjp2.edu.pl

Dariusz Kasprzak
	K https://orcid.org/0000-0003-0137-3514

dariusz.kasprzak@upjp2.edu.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych 
w Kościele okresu patrystycznego

	' https://doi.org/10.15633/ps.29411



222

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

Abstrakt
Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego

W okresie patrystycznym (I–VIII w.) świętość w teologii chrześcijańskiej odnosiła się 
przede wszystkim do Boga, a ludzie stawali się świętymi przez udział w Jego łasce 
dzięki Chrystusowi i Duchowi Świętemu. Początkowo wszyscy wierni byli nazywa-
ni świętymi jako członkowie uświęconej wspólnoty. Z czasem (od III–IV w.) termin 
ten zaczęto odnosić głównie do wybitnych jednostek, takich jak męczennicy, mnisi, 
asceci i biskupi. Teologia patrystyczna wyróżniała pięć koncepcji świętości: przebó-
stwienie, uświęcenie przez Ducha Świętego, uświęcenie przez łaskę, moralną dosko-
nałość oraz świętość jako normatywny wzór życia. Kult świętych rozwijał się stopnio-
wo, a od IV–V wieku przyjął formę oficjalną — święci zostali uznani za orędowników 
u Boga. Świętość przestała być utożsamiana wyłącznie z męczeństwem, obejmując 
także cnotliwe życie. Wizerunki świętych zaczęły odzwierciedlać potrzeby i aspiracje 
wspólnot, a ich kult wzbogaciła hagiografia. Ostatecznie to świętość jako wzór życia 
uznawana była za podstawę oficjalnego kultu w Kościele.

Keywords: koncepcje świętości, kult świętych, okres patrystyczny

Abstract
An overview of the concepts of holiness and the cult of saints in the Church during 
the patristic period

In the theology of the patristic era (1st–8th centuries), holiness was primarily ascribed 
to God, with human beings becoming holy through participation in His grace, made 
possible by Christ and the Holy Spirit. Initially, the term „saint” referred collectively 
to all the faithful who had been sanctified through baptism and faith. Over time, par-
ticularly from the 3rd and 4th centuries onward, the designation came to be reserved 
for exceptional individuals distinguished by their virtue and commitment — first and 
foremost martyrs, and subsequently monks, ascetics, and bishops. Patristic theology 
articulated five principal concepts of human sanctification: deification (participation 
in the divine nature), sanctification by the Holy Spirit, sanctification through divine 
grace, the pursuit of moral perfection, and holiness understood as a normative model 
of Christian life as proposed by the Church. The veneration of saints developed gradu-
ally and achieved formal recognition by the 4th and 5th centuries, when saints began 
to be presented as intercessors before God. Holiness was no longer seen exclusively 
as the consequence of martyrdom but also as the fruit of a virtuous, Christ-like life 
marked by humility, charity, and peace. With this evolution emerged new typologies 
of saints, and the production of hagiographical literature flourished. Saints not only 



223

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

shaped Christian communities but were also shaped by them — their portrayals re-
flected the spiritual aspirations, fears, and ideals of the faithful. Ultimately, despite 
the diversity of theological understandings of holiness, the Church formally adopted 
only one concept for the purpose of canonization: holiness as a normative model of 
Christian life.

Słowa kluczowe: concepts of holiness, cult of saints, patristic period

W  roku 2014 Arkadiusz Baron wydał w  Wydawnictwie WAM w  Kra-
kowie swą dysertację profesorską pt. Świętość a ideały człowieka (Ojco-
wie Apostolscy, Klemens Aleksandryjski, Orygenes). Studium teologiczne 
na tle modeli filozoficzno-religijnych. W pracy tej autor dokonał analizy 
teologicznej pojęcia biblijnej świętości, osadzając ją w  szerokim kon-
tekście religijno-filozoficznym starożytnego świata i ukazując ewolucję 
wspomnianego pojęcia od religii mezopotamskich, egipskich, greckich, 
rzymskich, poglądów judaistycznych oraz różnych szkół filozoficz-
nych, co pozwala zrozumieć intelektualne tło, w  jakim kształtowały 
się ideały świętości autorów chrześcijańskich pierwszych wieków. Ba-
ron wykazał, jak chrześcijański ideał świętości, rozumiany jako efekt 
inkulturacji Ewangelii, wyrasta z istniejących tradycji, ale je zarazem 
przekracza. Jeśli w Starym Testamencie świętość zarezerwowana jest 
przede wszystkim dla Boga — jest Jego istotą i pełnią, to człowiek zostaje 
wezwany do uczestnictwa w tej świętości. Autor podkreślił, że ludzka 
świętość nie wynika zatem z moralności, lecz z Bożego wyboru i relacji 
z Nim. W Nowym Testamencie — według Barona — następuje pogłębienie 
idei świętości. Jej centrum stanowi Chrystus, który uosabia boską świę-
tość. Świętość staje się dostępna dla każdego człowieka przez relację z Je-
zusem, naśladowanie Go, miłość do Boga i bliźniego oraz pełnienie woli 
Bożej. Jezus ukazuje świętość jako styl życia oparty na autentyczności, 
miłosierdziu i służbie, przekształcając prawo zewnętrzne w wewnętrz-
ne zobowiązanie serca.

Analizując obecne we współczesnej polskiej patrologii prace syn-
tetyczne dotyczące zagadnienia świętości, można dojść do wniosku, 
że są one opracowywane w  dwóch zasadniczych perspektywach, 



224

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

wspomnianej filozoficzno-religioznawczej oraz lingiwstyczno-kultu-
rowej (np. Dariusz Kasprzak1, Wojciech Prus2, Marcin Wysocki3). 

Ujęcie filozoficzno-religioznawcze wskazuje, że w Starym Testamen-
cie pełnia świętości przysługuje tylko Bogu, który jako źródło świętości 
powołuje człowieka do relacji z sobą. Świętość człowieka przejawia się 
w przestrzeganiu Prawa Bożego i rytualnej czystości. W nurtach pro-
rockich i  mądrościowych podkreślana jest moralna świętość, oparta 
na nawróceniu, sprawiedliwości i posłuszeństwie Bogu. W Nowym Te-
stamencie świętość nabiera głębszego znaczenia — objawia się w osobie 
Jezusa Chrystusa, który przez wcielenie staje się jej źródłem. Jego ży-
cie i nauka wyznaczają nowy ideał człowieka. Świętość związana jest 
z nawróceniem, miłością do Boga i bliźniego, pokorą oraz pełnieniem 
woli Bożej. W teologii patrystycznej Baron postrzega świętość jako ide-
ał moralny, realizowany przez zachowanie przykazań i naśladowanie 
Chrystusa. 

W ujęciu lingwistyczno-kulturowym wskazuje się, że już na poziomie 
semantycznym hebrajskie, ale też greckie czy łacińskie pojęcia święto-
ści oznaczają nie tylko „oddzielenie”, ale przede wszystkim „przynależ-
ność” i „relację” z Bogiem. Świętość wyraża bliskość Boga z człowiekiem 
i opiera się na wzajemnym przymierzu, nie zaś na samym wypełnianiu 
rytuałów. Czystość rytualna i przykazania stanowią środki, a nie cel 
sam w sobie. Ujęcie lingiwstyczno-kulturowe akcentuje relacyjny i du-
chowy charakter świętości, przeciwstawiając się jej etycznemu ideali-
zmowi, zwraca uwagę na językowe i  kulturowe (w  tym historyczne) 
uwarunkowania biblijnego i teologicznego rozumienia świętości. Nie-
wątpliwie obie perspektywy uzupełniają się, ukazując świętość jako 
wielowymiarowy fenomen. Natomiast paradoksalnie nie zestawia się 
rozmaitych ujęć koncepcji świętości w okresie patrystycznym z począt-
kami kultu świętych w Kościele tamtej epoki, a istniejące opracowania 

1 Por. D. Kasprzak, Koncepcje świętości w okresie patrystycznym (I–VIII w.), „Itinera Spi-
ritualia” 3 (2010), s. 45–49.

2 Por. W. Prus, Spór o Ecclesia sancta w Afryce na podstawie łacińskich przekazów patry-
stycznych III i IV wieku, Poznań 2014.

3 Por. M. Wysocki, Koncepcje świętości w okresie patrystycznym. Zarys problematyki, 
„Resovia Sacra” 23 (2016), s. 421–448.



225

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

naukowe ukazują najczęściej prawno-historyczny aspekt zagadnienia 
kultu świętych4.

Dlatego w  niniejszym artykule, posługując się metodologią patry-
styczną, pragniemy syntetycznie ukazać kształtowanie się koncepcji 
świętości w Biblii i w epoce patrystycznej (§ 1), by następnie przejść do 
omówienia kształtowania się kultu świętych w pierwszych ośmiu wie-
kach Kościoła (§ 2) oraz wniosków końcowych.

1. Rozwój biblijnej idei świętości w okresie patrystycznym

W klasycznym rozumieniu świętości w religii Izraela, przedstawionym 
w Starym Testamencie (Wj 3; 19–20; 2 Sm 6, 6–8; Rdz 2, 3), pierwsza 
koncepcja świętości jest związana z hebrajskim pojęciem ׁקָָדוֹש (kâḏôsz), 
którego podstawowe znaczenie etymologiczne odnosi się do fundamen-
talnej cechy tajemniczej doskonałości Boga. W konsekwencji wszystko, 
co jest związane z Bogiem, jest „uświęcane”5. Druga klasyczna etymo-
logia kâḏôsz sugeruje „oddzielenie” lub „zerwanie”, co odnosi się do Bo-
żej niedostępności i transcendencji, wzbudzając strach przed Bogiem 
(Wj 33, 18–23; Oz 11, 9; Iz 6, 1–5). U ludzi i rzeczy termin ten oznacza 
wszystko, co jest oddzielone od świeckiego i związane z sacrum. Ozna-
cza to rytualną czystość, wyraźnie odseparowaną od codzienności i po-
święconą Boskim aspektom6. Trzecią — nowatorską koncepcję świętości 

4 Por. A. Stankiewicz, Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych przed XIII w., 
„Prawo kanoniczne: kwartalnik prawno-historyczny” 9 (1966) nr 3–4, s. 225–254; E. Pia-
centini, Il martirio nelle causae dei Santi. Concetto teologio-giuridico. Morte psicologica 
e martirio blanco. Procedura antica a moderna. Riforma paolina. Fermenti per ulteriori 
aggiornamenti, Roma 1979; H. Misztal, Causae historicae w postępowaniu beatyfika-
cyjnym i kanonizacyjnym, Lublin 1981; G. Dalla Torre, Santità e diritto. Sondaggi della 
storia del diritto canonico, Torino 1999; H. Misztal, Prawo kanonizacyjne. Instytucje 
prawa materialnego, zarys historii, procedura, Lublin 2003; S. Ryłko, Historia praktyki 
kanonizacji i beatyfikacji kultu świętych i błogosławionych, w: Postępowanie kanoni-
zacyjne, t. 1: Świętość kanonizowana, red. Sz. T. Praśkiewicz, Kraków 2008, s. 63–71; 
A. Lis, Prawo kanonizacyjne w rozwoju historycznym, „Przegląd Prawno-Ekonomiczny” 
31 (2015) nr 2, s. 37–51.

5 Por. H. P. Müller, ׁקָָדוֹש, w: Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament, bd. 2, red. 
E. Jenni, C. Westermann, München–Zürich 1994, s. 589–609.

6 Por. M. Gilbert, Le sacré dans l’Ancien Testament, w: L’expression du sacré dans les gran-
des religions, vol. 1: Proche-Orient ancien et traditions bibliques, red. J. Ries, Louvain–
la–Neuve 1978, s. 205–289.



226

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

w ST wypracowały współczesna lingwistyka komparatystyczna i bada-
nia kulturowe. Według tego ujęcia wyrazy związane z rdzeniem kâḏôsz 
odnoszą się w ST nie tyle do pojęcia oddzielenia, co do przynależności 
i relacji. Formuła kâḏôsz wskazuje na Boga, który zasługuje na to, aby 
się do Niego zbliżać, posiadać z Nim relację i oddawać mu ludzi, miejsca 
i przedmioty, które On następnie uświęca7.

Podobny proces jak ten dotyczący ewolucji znaczenia hebrajskiego 
kâḏôsz miał miejsce w kształtowaniu się chrześcijańskiego pojęcia świę-
tego, związanego z greckim terminem ἅγιος oraz łacińskim sanctus. Ter-
miny te odnoszone do Boga miały znaczenie „boski”, „będący Bogiem”. 
Natomiast gdy odnosiły się do człowieka, nabierały znaczenia „przy-
należący do Boga”, „pozostający w relacji z Bogiem”. Nowy Testament 
wywodzi koncepcję świętości ze Starego Testamentu, lecz wprowadza 
także istotne różnice8. „Świętym” jest Bóg Ojciec, choć rzadko określa-
ny tym tytułem; Chrystus, jako „Święty Boży”, oraz Duch Święty. Duch 
jest postrzegany jako moc uświęcająca, manifestująca się podczas Pięć-
dziesiątnicy i w sakramentach takich jak chrzest i Eucharystia. Przez te 
misteria wierzący doświadczają duchowej odnowy i stają się świętymi. 
W Nowym Testamencie zgodnie z przesłaniem Jezusa następuje przej-
ście od legalistycznych struktur starotestamentalnych do osobistego 
dążenia do doskonałości i miłosierdzia. „Lud święty” to w NT — Kościół 
Chrystusa, wolny od ograniczeń narodowych, zjednoczony przez ofiarę 
Chrystusa i Ducha Uświęcenia. Poprzez uświęcenie przez Ducha Świę-
tego chrześcijanie stają się „świątyniami Ducha Świętego” oraz „świąty-
niami Boga” (1 Kor 6, 11. 20; 3, 16). Utrzymują oni autentyczną wspólnotę 
z Bogiem (2 Kor 13, 13) i są uznawani za przybrane dzieci Boże, gdyż Duch 
Święty ich ożywia (Rz 8, 14–17; Ef 3, 6; Gal 3, 28). Świętość chrześcijan 
wynika z ich wybrania przez Boga (Rz 1, 7; 1 Kor 1, 2). Dlatego powinni żyć 
zgodnie ze świętością Boga (2 Kor 1, 12; 1 Kor 6, 9; Ef 4, 30–5, 1; Tt 3, 4–7; 
Rz 6,  19). Nowotestamentalne uświęcenie chrześcijan odnosi się do 
relacji z Duchem Świętym, co jest widoczne w pierwszym określeniu 

7 Por. W. Kornfeld, H. Ringgren, qdš/holy, w: Theological Dictionary of the Old Testament, 
vol. 12, G. J. Botterweck (red.), Grand Rapids (Mich.) 2003, s. 521–545.

8 Por. E. Zocca, Dai “santi” al “Santo”: un percorso storico linguistico intorno all’idea di 
santità (Africa Romana secoli II–V), Roma 2003 (Verba Seniorum, 13).



227

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

chrześcijan jako „świętych” (Dz 9, 13.31–41, 1 Kor 16, 1; Ef 3, 5; Rz 16, 2; 
2 Kor 1, 1.13, 12)9.

Zbawcza ofiara Chrystusa obdarza chrześcijan rzeczywistą świę-
tością, uświęcając wiernych w prawdzie (J 17, 19). Dzieje się to poprzez 
wiarę, chrzest oraz namaszczenie, które pochodzi od Jedynego Święte-
go — Boga (1 Kor 1, 30; Ef 5, 26; 1 J 2, 20). Chrześcijanie są świętymi nie 
z natury, lecz dzięki Bożemu wezwaniu do takiego stanu. Nowym ele-
mentem chrześcijańskim, porównywalnym ze starotestamentalną czy-
stością rytualną, jest czystość moralna chrześcijan10.

W  teologii patrystycznej wypracowanej od I  do VIII wieku można 
wyróżnić pięć zasadniczych koncepcji świętości i uświęcenia człowie-
ka: przebóstwienie, uświęcenie w Duchu Świętym, uświęcenie poprzez 
łaskę, dążenie do doskonałości moralnej oraz świętość rozumianą jako 
normatywny model życia proponowany przez Kościół11.

Koncepcja świętości jako przebóstwienia, rozwijana w  refleksji 
Ojców Kościoła, osadzona była głęboko w misterium Wcielenia i Odku-
pienia. Choć elementy hellenistycznej filozofii oraz greckiej tradycji mi-
steryjnej dostarczyły języka i kategorii wyrazu, zasadnicze fundamenty 
tej doktryny opierały się na objawieniu chrześcijańskim, szczególnie 
na chrystologii oraz antropologii biblijnej. Kluczowe znaczenie miała 
biblijna idea człowieka jako obrazu Boga (por. Rdz 1, 26–27; Mdr 9, 6; 
Ps 82[81], 6) oraz sakramentalne rozumienie chrztu i Eucharystii jako 
misteriów trynitarnych (por. Mt 28,  19), które wprowadzają człowie-
ka w ontologiczną relację z Trójcą Świętą. Przebóstwienie ujmowane 
jest jako dynamiczny proces partycypacji człowieka w Boskiej naturze 
(por. 2 P 1, 4), inicjowany i podtrzymywany przez łaskę, mający charak-
ter zarówno etyczny (realizowany w życiu doczesnym), jak i eschatolo-
giczny — w pełni urzeczywistniający się po śmierci, w zmartwychwsta-
niu i ostatecznym zjednoczeniu z Bogiem12.

9 Por. J. Czerski, Idea świętości Boga w słownictwie Nowego Testamentu, „Roczniki Teo-
logiczne” 14 (1967) nr 1, s. 65–80.

10 Por. A. Jankowski, Biblijne pojęcie świętości człowieka, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 
37 (1984) 2, s. 109–118.

11 Por. D. Kasprzak, Koncepcje świętości w okresie patrystycznym (I–VIII wiek ), „Itineria 
Spiritualia” 3 (2010), s. 49–69.

12 Por. A. Eckmann, Przebóstwienie człowieka w pismach wczesnochrześcijańskich, Lublin 
2003, s. 225–236.



228

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

Koncepcja świętości jako rezultatu uświęcenia człowieka przez 
Ducha Świętego stanowi istotny temat Nowego Testamentu, szczegól-
nie w pismach św. Pawła. Duch Święty prowadzi wierzącego od momen-
tu chrztu, poprzez wewnętrzną przemianę, ku duchowej wolności i doj-
rzałości (por. 1 Kor 12, 13; 2 Kor 1, 21–22; Ef 1, 14; Ga 5, 25; Rz 8). Orygenes 
jako pierwszy usystematyzował tę ideę, przedstawiając świętość jako 
efekt działania Ducha w człowieku. Ireneusz z Lyonu widział ją w cha-
ryzmatach obecnych w Kościele, Hipolit Rzymski — w świadectwie mę-
czenników, a  Metody z  Olimpu — w  życiu ascetycznym. W  efekcie wy-
kształciła się tradycja teologiczna, która utożsamiała obecność Ducha 
Świętego głównie z osobami prowadzącymi życie ascetyczne, a nie z całą 
wspólnotą wierzących13.

Koncepcja świętości jako uświęcanie człowieka w łasce. Greccy 
i wschodni Ojcowie Kościoła rozwijali biblijną koncepcję łaski jako try-
nitarnego działania Boga, który podtrzymuje świat i zbawia człowieka. 
Łaska była dla nich równoznaczna z działaniem Ducha Świętego i obej-
mowała całe wydarzenie zbawcze. Realizuje się ona w Kościele poprzez 
chrzest, odpuszczenie grzechów i charyzmaty, a wierzący współpracuje 
z nią w różnorodnych formach. W tradycji zachodniej, zwłaszcza u Ter-
tuliana, Cypriana z Kartaginy i Augustyna z Hippony, łaska ujmowana 
była w ramach prawnych i moralnych. Augustyn sformułował kluczo-
wy paradygmat: łaska Boża i wolność człowieka pozostają w napięciu, 
przy czym wzrost jednej oznacza ograniczenie drugiej. Według niego to 
Bóg jest głównym sprawcą działania zbawczego, a rola człowieka spro-
wadza się do proszenia o łaskę, by móc wypełnić Boże przykazania14.

Koncepcja świętości jako doskonałości. Stary Testament ukazuje 
człowieka jako stworzonego na obraz Boga (Rdz 1, 26–27), istotę obda-
rzoną wyjątkową godnością (Ps 8; Syr 17, 1–24), której celem jest płod-
ność, zaludnienie ziemi i  jej podporządkowanie (Rdz 1,  28–29). Nowy 

13 Por. J. Guillet, Esprit Saint. I. Dans L’Écriture, w: Dictionnaire de Spiritualité, t. 4, Pa-
ris 1961, s. 1246–1257; J. Gribomont, Esprit Saint chez les Pères. 2: L’Esprit Sanctificateur 
dans la spiritualité des Pères. A. Pères grecs, w: Dictionnaire de Spiritualité, t. 4, Paris 
1961, s. 1268–1269.

14	 Por. Y. Spiteris, Salvezza e grazia come divinizazzione nella tradizione d’oriente e occiden-
te, w: P. Zilio, L. Borgese (red.), La salvezza. Prospettive soteriologiche nella tradizione 
orientale e occidentale. Atti del VII Simposio intercristiano, Reggio Calabria, 2–4 set-
tembre 2001, Venezia–Mestre 2008, s. 21–37.



229

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

Testament kontynuuje motyw sprawiedliwego, wiernego normom reli-
gijnym i moralnym. Metody z Olimpu utożsamił dziewictwo z doskona-
łością chrześcijańską, a autor biografii Pachomiusza — życie cenobickie. 
Od przełomu III i IV wieku idea doskonałości została w Kościele zwią-
zana z  życiem monastycznym i  ascezą. Augustyn wprowadził nawet 
hierarchię stanów dla świętości, w kolejności zstępującej: dziewictwo, 
wdowieństwo, małżeństwo, która następnie została przyjęta przez teo-
logię średniowiecznego Zachodu15.

Koncepcja świętość rozumianej jako normatywny model życia 
proponowany przez Kościół. W pierwszych wiekach chrześcijaństwa 
wszyscy ochrzczeni byli uznawani za świętych. Z czasem pojęcie święto-
ści zaczęło dotyczyć wybranych jednostek, ogłaszanych oficjalnie przez 
Kościół. Proces ten, trwający od III do V wieku, przebiegał w kilku eta-
pach: wzrost liczebny i różnorodność wspólnot; utrata tożsamości mę-
czeńskiej po 313 r.; pogłębianie się dystansu między duchowieństwem 
a  świeckimi; potrzeba nowych pośredników wobec rosnącego kultu 
boskości Chrystusa; rozwój eschatologii ukierunkowujący pobożność 
na świętych jako orędowników. Od III wieku rozwijał się kult męczen-
ników, który w IV wieku rozszerzył się na biskupów, ascetów i mnichów. 
Od IV wieku święci byli ogłaszani oficjalnie, reprezentując wspólnoty 
i promowane przez nie ideały. Świętość zaczęto ujmować w kategoriach 
kanonicznych i kościelnych. Na Zachodzie utożsamiano ją z doskonało-
ścią moralną, wyrażaną przez konkretne wzorce: męczenników, bisku-
pów, ascetów i mnichów. Od V wieku pojawił się zwyczaj poprzedzania 
imion świętych przymiotnikiem „święty”. We wschodnim chrześcijań-
stwie świętość rozumiano ontologicznie, jako przejaw obecności Ducha 
Świętego w osobie. Kościoły bizantyjski i rosyjski również rozwinęły 
klasyfikację świętych według określonych modeli duchowości16.

15 Por. J. Gribomont, Perfezione, w: G. Rocca (red.), Dizionario degli Istituti di Perfezione, 
vol. VI, Paris 1980, s. 1439–1440.

16 Por. C. Leonardi, Dalla santità monastica alla santità politica, „Concilium”15 (1979) nr 9, 
s. 85–97; M. Van Uytfanghe, La typologie de la saineté en Occident vers la fin de l’Antiquité, 
w: G. Luongo (red.), Scrivere di Santi, Atti del II Convegno di Studi dell’Associazione Ita-
liana per lo studio della santità, dei culti e dell’agiografia, Roma 1998, s. 17–47; E. Zocca, 
Santo e santità, w: A. Di Berardino (red.), Nuovo Dizionario Patristico e di Antichità Cri-
stiane, vol. 3, Roma 2008, s. 4697–4699.



230

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

We wczesnym chrześcijaństwie nie wykształcono zatem jednolitego 
modelu świętości wierzącego. W Kościele Zachodnim próby ujednolice-
nia pojawiły się dopiero w teologii scholastycznej i średniowiecznej teo-
logii kanonizacyjnej. W tradycji patrystycznej do VIII wieku świętość 
w pełnym znaczeniu przysługiwała wyłącznie Bogu. Każda koncepcja 
świętości była relacyjna — wyrażała udział człowieka w  boskości: zba-
wieniu, odkupieniu, usynowieniu. Świętość odczytywano jako relację 
miłości Boga i człowieka, odpowiadającego miłością bliźniego. Uświę-
cenie było rozumiane jako efekt działania Boga i współpracy człowieka. 
Bóg stworzył człowieka wolnym, a  Chrystus przez odkupienie przy-
wrócił tę wolność jako drogę do Boga. Uświęcenie to także stopniowe 
upodobnianie się do obrazu Bożego obecnego w każdym człowieku — wą-
tek obecny u Ojców greckich i łacińskich. Łaska Boża była postrzegana 
jako trynitarne działanie Boga: na Wschodzie — jako działanie Boga, na 
Zachodzie — jako współdziałanie człowieka. Łaska prowadzi do usy-
nowienia, budując osobistą więź z  Bogiem przez działanie Syna i  Du-
cha. Z  perspektywy ludzkiej uświęcenie to proces: początek, rozwój, 
doskonałość.

2. Kult świętych w Kościele

Na początku istnienia wspólnot chrześcijańskich nie było kanonizacji 
w dzisiejszym rozumieniu, choć istniał kult świętych, który kształtował 
się w zależności od kontekstu religijno-kulturowego. Wspólnoty chrze-
ścijańskie funkcjonowały w środowisku zarówno semickim, jak i grec-
ko-rzymskim. Oprócz biblijno-teologicznej tradycji na chrześcijański 
kult świętych wpłynęły pośrednio także grecko-rzymskie tradycje: 



231

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

apoteozy, rozumianej jako ubóstwienie wybitnych jednostek17, kultu 
cnót18 i kultu herosów19. 

Kult męczenników. Pierwszym przejawem chrześcijańskiego kultu 
jednostek było oddawanie czci męczennikom, widoczne już w okresie 
formowania się wspólnoty wierzących w Zmartwychwstałego Chrystu-
sa. Osoby określane mianem świadków (gr. μάρτυρες) były tymi spośród 
wiernych, które poniosły śmierć za wyznawaną wiarę i przynależność 
do Chrystusa. Najwcześniejszy opis takiego wydarzenia znajduje się 
w  Dz 7,  54–60, przekazujących opis śmierci Szczepana — pierwszego 
chrześcijańskiego męczennika. Jego ciało, jako świadka wiary, zostało 
otoczone czcią przez ówczesną wspólnotę wierzących. Pochowanie ciała 
męczennika przez pobożnych ludzi było pierwszą formą jego czci i od-
różniało go od innych zmarłych. To wspólnota Kościoła, a nie rodzina, 
dbała o jego pamięć20.

Za najstarszą potwierdzoną formę kościelnego zainicjowania nowe-
go kultu uznaje się powiadomienie o męczeńskiej śmierci przez wspól-
notę wiernych. Wskazują na to pierwsze pisma, które stanowią źródła 
informacji o ówczesnej praktyce Kościoła. Spośród nich najstarszym 
pozabiblijnym świadectwem jest Martyrium Polycarpi, list skierowany 

17 Por. S. Skowronek, O początkach kultu jednostki w świecie greckim, „Rocznik Nauko-
wo-Dydaktyczny — Prace Historyczne” 158 (1993) nr 16, s. 7–25; A. Wypustek, Apoteoza 
władców a grecka poezja nagrobna epoki hellenistycznej i grecko-rzymskiej, w: Świat 
starożytny, jego polscy badacze i kult panującego, red. L. Mrozewicz, K. Balbuza, Po-
znań–Gniezno 2011, s. 271–285 (Studia Europaea Gnesnensia — seria monografie, t. 4); 
D. Spychała, Chrześcijanie a „kult cesarza” za panowania Konstantyna Wielkiego i jego 
synów w latach 306–361, w: Świat starożytny, jego polscy badacze i kult panującego …, 
s. 469–487.

18 Por. J. Rufus Fears, The Cult of Virtues and Roman Imperial Ideology, w: Teilband Religion 
(Heidentum: Römische Götterkulte, Orientalische Kulte in der römischen Welt, Bd. 17/2, 
red. W. Haase, Berlin–Boston 1981, s. 827–949.

19 Por. A. D. Nock, The Cult of Heroes, „Harvard Theological Review” 37 (1944) nr 2, 
s. 141–174; C. P. Jones, New Heroes In Antiquity: From Achilles To Antinoos, Revealing 
Antiquity 18, Cambridge (MA) 2010; David J. Lunt, Athletes, Heroes, And The Quest For 
Immortality In Ancient Greece, diss., The Pennsylvania State University, Pennsylvania 
2010; J. N. Bremmer, From Heroes to Saints and from Martyrological to Hagiographical 
Discourse, w: Sakralität und Heldentum, ser. Helden, Heroisierungen, Heroismen 6, 
Würzburg 2015, s. 35–66.

20	 A. Amore, Culto e canonizzazione dei Santi nell’antichità cristiana, „Antonianum” 
52 (1977) nr 1, s. 39.



232

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

do jednej ze wspólnot chrześcijańskich, w którym opisana została mę-
czeńska śmierć Polikarpa, biskupa Smyrny, który zginął 23 lutego 155 
roku. Znaczenie pozostawionego po tym wydarzeniu tekstu podkreśla 
się nie tylko ze względu na opis męczeńskiej śmierci, lecz również na 
to, co miało miejsce po niej. Z tekstu bowiem można odtworzyć sposób 
postępowania wspólnoty zarówno w czasie ówczesnych prześladowań, 
jak i w późniejszych wiekach. Do cech charakterystycznych należały: 
pochówek dokonany przez wspólnotę Kościoła, miejsce pochowania 
męczennika stawało się miejscem szczególnego kultu, celebracja po-
grzebowa odbywała się w  atmosferze radości, liturgii pogrzebowej 
przewodniczył biskup lokalnej gminy, dzień śmierci stawał się dniem 
narodzin dla nieba, w którym wspólnota zbierała się każdego roku, by 
celebrować wspomnienie męczennika. Celem tego dnia było upamięt-
nienie odwagi i  wytrwałości w  prześladowaniu oraz dodanie odwagi 
w czasie prześladowań; wysyłano również i kopiowano listy, aby wieść 
o wydarzeniu dotarła do odległych wspólnot chrześcijańskich21.

Innym kluczowym źródłem z tego okresu jest list św. Cypriana z Kar-
taginy, skierowany do podległego mu duchowieństwa w  kontekście 
prześladowań za czasów cesarza Decjusza, które miały miejsce w latach 
250–251. W tym czasie kult męczenników był już stałą praktyką Kościoła, 
a zjawisko spontanicznego oddawania czci męczennikom bezpośrednio 
po ich śmierci stanowiło powszechny element kultu religijnego. Jako 
biskup Cyprian zachęcał lokalne wspólnoty kościelne do zapisywania 
daty śmierci męczenników, aby móc ich później wspominać podczas 
nabożeństw, a także składać ofiarę w rocznicę śmierci w trakcie spra-
wowania Eucharystii.

Hippolyte Delehaye22, Stephan Kuttner23 i Eric Waldram Kemp24 od-
rzucili hipotezę o istnieniu w III czy IV wieku dochodzenia procesowe-
go przeprowadzanego przez biskupa, mającego potwierdzić świętość 

21 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto e delle procedure di canonizzazione, w: 
Le cause dei Santi: sussidio per lo studium, red. V. Criscuolo et alii, Città del Vaticano 
2018, s. 168–169.

22 Por. H. Delahaye, Sanctus: essai sur le culte des saints dans l’antiquité, Bruxelles 1927, 
s. 169.

23 Por. S. Kuttner, La réserve paple du droit de canonisation, „Revue Historique de Droit 
Français et Étranger” 17 (1938), s. 173.

24 Por. E. W. Kemp, Canonization and Authority in the Western Church, London 1948, s. 8.



233

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

kandydata poprzez wieńczące proces uznanie (vindicato) lub nie (non 
vindicato). Natomiast Antoni Stankiewicz dopuszczał istnienie możli-
wej formy procesu typu vindicatio / non vindicatio w Kościele afrykań-
skim w IV wieku, który musiał weryfikować akty ogłaszania świętych 
przez donatystów25. Delehaye i Amore wskazują, że kanonizacja w okre-
sie prześladowań polegała na umieszczaniu imion i dat śmierci męczen-
ników w dyptykach liturgicznych oraz kalendarzach przez wspólnoty 
z biskupem. Kościoły dowiadywały się o męczeństwie z listów autoryzo-
wanych przez lokalnego biskupa. Wspomnienie świętego i wpisanie jego 
imienia do kalendarium i kanonu stanowiło pełnoprawną kanonizację. 
Kryterium świętości była pewność co do męczeństwa, przelanie krwi 
za Chrystusa, ogólnie znany fakt popierany głosem ludu (vox populi), ofi-
cjalnie potwierdzony przez obecność biskupa na celebracji liturgicznej26.

Czasy wyznawców. Na początku IV wieku, po edykcie mediolańskim 
(313) chrześcijaństwo na terenie Imperium Romanum zostało ogłoszone 
religio licita. Dało to zagwarantowaną prawem rzymskim możliwość od-
zyskania przez Kościół miejsc kultu i swobodnego praktykowanie wiary. 
Groby męczenników stały się celami pielgrzymek, a wokół nich budowa-
no martyria, kościoły i bazyliki. Kult męczenników obchodzono uroczy-
ście (dies natalis), czytając acta martyrum, passiones i miracula. Zaczęto 
też czcić relikwie, przenosząc je do innych regionów. Pokój i przywileje 
doprowadziły do powstania nowej grupy świętych — wyznawców (con-
fessores), których świętość opierała się nie na męczeństwie krwi, lecz na 
wiernym, codziennym życiu według Ewangelii. Termin confessor (wy-
znawca) w pierwotnym znaczeniu odnosił się do osób, które doświadczy-
ły cierpienia i prześladowań ze względu na wiarę chrześcijańską, lecz 
nie poniosły śmierci męczeńskiej. W pismach Ojców Kościoła wyznawcy 
byli często stawiani na równi z męczennikami, zarówno pod względem 
zasług duchowych, jak i w kontekście czci oddawanej im przez wspólno-
ty wiernych27. Termin sanctus pierwotnie odnosił się do męczenników 

25 Por. A. Stankiewicz, Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych przed XIII w., 
s. 230–231.

26 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto e delle procedure di canonizzazione, s. 170.
27 Por. A. Amore, Culto e canonizzazione dei Santi nell’antichità cristiana, s. 41–42; 

G. F. D. Crook, Early Christian Titles: Martyr, Confessor, Saint, Oxford 1978, s. 102–110; 
V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto, s. 172–173.



234

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

oraz biskupów. Z biegiem czasu jego zakres został rozszerzony na oso-
by, których kult publiczny został oficjalnie zatwierdzony przez Kościół. 
Z kolei określenia beatus oraz beatissimus stosowano w odniesieniu do 
męczenników oraz innych chrześcijan, którzy byli otaczani czcią ze 
względu na prowadzenie życia uznawanego za wzorcowe pod względem 
moralnym i duchowym28.

Pierwsze przejawy kanonizowanej świętości odnajdujemy u  Oryge-
nesa, który w Zachęcie do męczeństwa podkreślał wartość tzw. białego 
męczeństwa — życia radykalnie ascetycznego. W literaturze patrystycz-
nej często zrównywano takie życie z męczeństwem. Metody z Olimpu 
uznawał dziewictwo dla Boga za formę męczeństwa, Atanazy z Aleksan-
drii ukazał życie Antoniego Pustelnika jako duchowe męczeństwo, Jan 
Chryzostom podkreślał wartość cierpienia z miłości do Boga, a Augu-
styn z Hippony widział w radośnie przeżywanej chorobie wyraz świę-
tości. Tego typu postawy przyczyniły się do powstawania spisów wy-
znawców — biskupów, mnichów, dziewic i  ascetów — oddających życie 
radykalnej służbie Bogu. Dokumenty te, jak depositio episcoporum, z cza-
sem przybrały formy hagiograficzne (vitae, biographiae), idealizując po-
stacie i podkreślając cudowność jako dowód świętości. W przeciwień-
stwie do męczenników, których kanonizacja opierała się na śmierci za 
wiarę, w przypadku wyznawców konieczne było szczegółowe badanie 
ich życia jako świadectwa radykalnego naśladowania Chrystusa. Wy-
daje się, że w IV wieku motyw religijnej czci wyznawców był zbliżony do 
tego, jaki towarzyszył wcześniej kultowi męczenników29.

Kościelne świadectwo świętości wyznawców obejmowało zarówno 
ocenę chrześcijańskiej nadzwyczajności działalności duszpasterskiej 
biskupów, jak i ascetycznego życie mnichów, co budziło szacunek i uzna-
nie współczesnych. Analiza praktyk zatwierdzania kultu wyznawców 
ukazuje, że już za życia cieszyli się oni kościelną renomą świętości, co 
przejawiało się w pielgrzymkach, prośbach o modlitwę i błogosławień-
stwo, a niekiedy także w budowie miejsc przeznaczonych na przyszły 
pochówek. Relikwie owych świątobliwych biskupów i ascetów stawały 
się przedmiotem kultu, co wymagało ich ochrony. Powszechny podziw 
dla cnót i cudów — zarówno za życia, jak i po śmierci — stanowił wyraz 

28 Por. J. Gaudemet, L’Eglise dans L’Empire Romain, Paris 1958, s. 693.
29 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto, s. 174–177.



235

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

oddolnego dążenia wiernych do kanonizacji. Formalne uznanie święto-
ści wymagało jednak aprobaty duchowieństwa, szczególnie lokalnego 
biskupa, który potwierdzał kult swoją obecnością i autorytetem. Klu-
czowym elementem kościelnego uznania świętości danej osoby było 
publiczne oddanie czci zmarłemu przez biskupa i wspólnotę wiernych. 
W  miarę upływu czasu hierarchowie Kościoła coraz bardziej angażo-
wali się w ten proces, co od VI do początku XIII wieku przybrało formę 
tzw. kanonizacji biskupiej — praktyki uznawania świętości na poziomie 
lokalnym z inicjatywy biskupa30.

Kanonizacje biskupie. Kult świętych rozwijał się w ramach wspól-
noty Kościoła, inicjowany przez trzy współistniejące głosy: Boga, hie-
rarchię kościelną i  lud. Z  czasem dominującą rolę w  procesie kanoni-
zacji przejęła hierarchia kościelna — początkowo biskupi lokalni, a od 
późniejszego okresu biskup Rzymu. W  VI–X wieku chrześcijaństwo, 
rozprzestrzeniając się poza granice Cesarstwa Rzymskiego, przyjmo-
wało nowe formy wyrazu świętości. Świętymi uznawano biskupów 
gorliwie pełniących posługę duszpasterską, mnichów prowadzących 
misje, a  także władców nawracających swoich poddanych. Miejsca 
pielgrzymkowe stawały się ważnymi ośrodkami kultu, a świętość była 
utożsamiana z heroicznym życiem i cudami. Biskupi odgrywali rolę we-
ryfikatorów autentyczności lokalnych kultów, a ich udział w procesach 
kanonizacyjnych stopniowo się formalizował. Kanonizacje biskupie 
wiązały się z praktykami elevatio corporis (ekshumacji i przeniesienia 
relikwii do bardziej godnego miejsca) oraz translatio corporis (umiesz-
czenia relikwii w obrębie ołtarza). Obie praktyki podkreślały szczegól-
ny status zmarłego i nadawały miejscu kultu jego imię. Zjawiska te były 
powszechne w kontekście czci oddawanej męczennikom. W połowie IV 
wieku pojawiło się zjawisko inventio, czyli odnalezienie relikwii mę-
czenników, po którym następowały ekshumacja i  translokacja. Była 
to praktyka obecna zarówno w Kościele wschodnim, jak i zachodnim. 
Papież Damazy I  (366–384) dokumentował te wydarzenia w  formie 

30 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto, s. 177–182; zob. także: W. Mruk, Homo 
sanctus. Wzorce świętych w Europie Łacińskiej w średniowieczu, Warszawa 2018; J. 
Seehusen, Schützende Heilige des lateinischen Westens (370–600 n. Chr.), Stuttgart 2021 
(Beiträge zur Hagiographie 24).



236

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

epigramatów nagrobnych, gloryfikujących odnalezienie szczątków 
świętych31.

W  okresie sprawowania urzędu biskupa przez Ambrożego, w  386 
roku dokonano w  Mediolanie odkrycia relikwii męczenników Prota-
zego i  Gerwazego, które zostały uroczyście translokowane do bazyli-
ki w  Mediolanie. Analogiczna praktyka miała miejsce na Wschodzie, 
gdzie za panowania cesarza Teodozjusza odnaleziono relikwie męczen-
nika Szczepana. Tego typu działania były zatwierdzane przez bisku-
pów — bezpośrednio lub pośrednio — w celu uniknięcia nadużyć. W gra-
nicach swojej diecezji biskup posiadał kompetencje do rozstrzygania 
autentyczności męczeństwa oraz wartości życia i  cudów danej osoby. 
Wyjątkiem pozostawał Kościół afrykański, w którym takie decyzje nale-
żały do prymasa Kartaginy. W odpowiedzi na wzrastającą liczbę ołtarzy 
dedykowanych męczennikom sobór w Kartaginie (398/401) nakazał ich 
likwidację w przypadkach, gdy brakowało relikwii. Odpowiedzialność 
za realizację tego postanowienia spoczywała na biskupach lokalnych32.

Punktem zwrotnym w ewolucji procedur kanonizacyjnych był dekret 
synodu frankfurckiego (794), który zabronił oddawania czci osobom 
niezatwierdzonym na podstawie pisemnych świadectw (vitae, passio-
nes). Od tej chwili kanonizacja nie mogła już opierać się wyłącznie na opi-
nii biskupa lub głosie ludu, lecz wymagała oparcia na zebranych i udo-
kumentowanych dowodach. Praktyka ta zapoczątkowała tworzenie 
specjalistycznych biografii na potrzeby przyszłych procesów kanoniza-
cyjnych. Synod określił również, że samo przeprowadzenie elevatio lub 
translatio nie wystarczało do uznania świętości, ponieważ działania te 
mogły być inspirowane interesem książąt, mnichów czy wiernych. Dla-
tego wprowadzono wymóg wystawienia dekretu kanonizacyjnego (per 
decretum), publikowanego po konsultacji z lokalnym klerem. Od VIII 
wieku kanonizacja biskupia została związana z obowiązkiem wydania 
takiego dokumentu po uprzednim zbadaniu życia i cudów kandydata33.

31 Por. L. Hertling, Materiali per la storia del processo di canonizzazione, „Gregorianum” 16 
(1935), s. 170–173; J. L. Gutiérrez, I giudizi nella Chiesa. Processi e procedure speciali. XXV 
Incontro di Studio. Villa S. Giuseppe — Torino, Milano 1999, s. 169–171.

32 Por. A. Stankiewicz, Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych przed XIII w., 
s. 233–235.

33 Por. A. Stankiewicz, Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych, 240.



237

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

Postanowienia synodu frankfurckiego promowały kolegialne roz-
strzyganie spraw kanonizacyjnych podczas synodów, ograniczając 
wpływ biskupów lokalnych i umożliwiając szersze rozprzestrzenienie 
wiadomości o nowych świętych. Obecność hierarchów i decyzje podejmo-
wane w ramach zgromadzeń synodalnych były wyrazem jedności i łącz-
ności z Kościołem powszechnym. Ostateczne usankcjonowanie prakty-
ki kanonizacji per decretum miało miejsce na synodzie w Moguncji (813), 
gdzie podkreślono konieczność posiadania stosownego dokumentu za-
twierdzonego przez synod. Model ten stanowił końcowy etap rozwoju bi-
skupiej procedury kanonizacyjnej, a choć elevatio i translatio nadal miały 
znaczenie, odtąd musiały być poprzedzone dekretem kanonizacyjnym34.

Wnioski

W teologii biblijnej i patrystycznej określenie „święty” w pełnym zna-
czeniu odnosi się wyłącznie do Boga. W Biblii termin ten nie tyle ozna-
cza „oddzielenie”, ile raczej „przynależność” i  „relację”. Świętym jest 
Bóg — to On zasługuje na to, by człowiek zbliżał się do Niego, nawiązy-
wał z Nim więź, a także oddawał Mu ludzi, miejsca i przedmioty, które 
On sam później uświęca. Dzięki zbawieniu dokonanemu przez Chry-
stusa obdarza On wierzących weń prawdziwą świętością, co dokonuje 
się poprzez wiarę, chrzest oraz namaszczenie pochodzące od Jedynego 
Świętego — Boga. Chrześcijanie nie są święci z natury, lecz zostają uświę-
ceni przez Boga. Nowym aspektem, który pojawił się wraz z chrześci-
jaństwem i odpowiada dawnej, starotestamentalnej czystości rytualnej, 
jest moralna czystość życia. Dlatego w pierwszych wiekach Kościoła ro-
zumienie świętości miało wymiar chrystologiczny (związany z Chrystu-
sem), pneumatologiczny (związany z Duchem Świętym) i wspólnotowy. 

„Świętymi” byli nazywani wszyscy wierni, którzy zostali usprawiedli-
wieni przez Chrystusa i uświęceni przez Ducha Świętego.

Teologia patrystyczna, od I do VIII wieku, wypracowała kilka kon-
cepcji świętości i  uświęcenia człowieka: przebóstwienie, czyli udział 

34 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto e delle procedure di canonizzazione, s. 183–
185; R. Paciocco, The Canonization of Saints in the Middle Ages. Procedure, Documenta-
tion, Meanings, w: A companion to Medieval Miracle Collections, red. I. McCleery, Le-
iden–Boston 2021, s. 55.



238

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

w boskiej naturze; uświęcenie przez Ducha Świętego; uświęcenie dzięki 
łasce Bożej; dążenie do moralnej doskonałości oraz świętość rozumianą 
jako normatywny model życia proponowany przez Kościół.

Od przełomu III i  IV wieku termin „święty” zaczęto odnosić w  Ko-
ściele przede wszystkim do wybitnych jednostek, które normatywnie 
uznawano za wyróżniające się poprzez swe postawy i cnoty — najpierw 
męczenników, a następnie mnichów, ascetów i biskupów. Ten proces 
nie był gwałtowny ani jednolity, lecz długotrwały i  zróżnicowany re-
gionalnie. Przemiany objęły m.in. sposób postrzegania świętych oraz 
formy kultu. Początkowo oddawano cześć męczennikom jeszcze za ży-
cia, a po śmierci — w czasie liturgii — wspominano ich pamięć. 

Jednak dopiero w IV–V wieku kult świętych został oficjalnie uznany 
i ugruntowany, kiedy w Kościele Zachodnim zaczęto przedstawiać świę-
tych jako orędowników u Boga. W tym okresie świętość była postrzega-
na już nie tylko jako wynik męczeństwa, ale także jako owoc życia peł-
nego cnót chrześcijańskich, takich jak miłość, pokora czy pokój. Wraz 
z tym rozszerzeniem pojawiła się nowa typologia świętych — biskupów, 
mnichów, ascetów — której towarzyszył rozwój literatury hagiograficz-
nej. Święci nie tylko kształtowali wspólnoty, ale byli przez nie również 

„tworzeni” — ich wizerunki odpowiadały oczekiwaniom i  potrzebom 
wiernych. Święty stawał się zwierciadłem zbiorowych pragnień, lęków 
i  duchowych aspiracji społeczeństwa. W  efekcie tych przemian wy-
kształciły się zróżnicowane koncepcje świętości, które odzwierciedla-
ły refleksję teologiczną, ale i potrzeby chrześcijan w zmieniającym się 
świecie. Co ciekawe, dla formalnego ogłaszania świętymi na potrzeby 
kultu przyjęto tylko jedną koncepcję świętości rozumianej jako norma-
tywny model życia proponowany przez Kościół.

Bibliografia

Amore A., Culto e canonizzazione dei Santi nell’antichità cristiana, „Anto-
nianum” 52 (1977) nr 1, s. 38–80.

Baron A., Świętość a ideały człowieka (Ojcowie Apostolscy, Klemens Alek-
sandryjski, Orygenes). Studium teologiczne na tle modeli filozoficzno-reli-
gijnych, Kraków 2014.



239

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

Bremmer J. N., From Heroes to Saints and from Martyrological to Hagio-
graphical Discourse, w: Sakralität und Heldentum, ser. Helden, Heroisie-
rungen, Heroismen 6, Würzburg 2015, s. 35–66.

Criscuolo V., Evoluzione storica del culto e delle procedure di canonizzazione, 
w: Le cause dei Santi: sussidio per lo studium, red. V. Criscuolo et alii, Città 
del Vaticano 2018, s. 168–169.

Crook G. F. D, Early Christian Titles: Martyr, Confessor, Saint, Oxford 1978.
Czerski J., Idea świętości Boga w słownictwie Nowego Testamentu, „Rocz-

niki Teologiczne” 14 (1967) nr 1, s. 65–80.
Dalla Torre G., Santità e diritto. Sondaggi della storia del diritto canonico, 

Torino 1999.
Delahaye H., Sanctus: essai sur le culte des saints dans l’antiquité, Bruxelles 

1927.
Eckmann A., Przebóstwienie człowieka w pismach wczesnochrześcijań-

skich, Lublin 2003.
Gaudemet J., L’Eglise dans L’Empire Romain, Paris 1958.
Gilbert M., Le sacré dans l’Ancien Testament, w: L’expression du sacré dans 

les grandes religions, vol. I. Proche-Orient ancien et traditions bibliques, 
red. J. Ries, Louvain–la–Neuve 1978, s. 205–289.

Gribomont J., Esprit Saint chez les Pères. II. L’Esprit Sanctificateur dans la 
spiritualité des Pères. A. Pères grecs, w: Dictionnaire de Spiritualité, t. 4, 
Paris 1961, s. 1268–1269.

Gribomont J., Perfezione, w: Dizionario degli Istituti di Perfezione, vol. 6, 
red. G. Rocca, Paris 1980, s. 1439–1440.

Guillet J., Esprit Saint. I. Dans L’Écriture, w: Dictionnaire de Spiritualité, t. 4, 
Paris 1961, s. 1246–1257.

Gutiérrez J. L., I giudizi nella Chiesa. Processi e procedure speciali. XXV In-
contro di Studio. Villa S. Giuseppe, Torino, Milano 1999, s. 169–171.

Hertling L., Materiali per la storia del processo di canonizzazione, „Grego-
rianum” 16 (1935), s. 170–195.

Jankowski A., Biblijne pojęcie świętości człowieka, „Ruch Biblijny i Litur-
giczny” 37 (1984) nr 2, s. 109–118.

Jones C. P., New Heroes In Antiquity: From Achilles To Antinoos, Revealing 
Antiquity 18, Cambridge (MA) 2010.

Kasprzak D., Koncepcje świętości w okresie patrystycznym (I–VIII wiek), 
„Itineria Spiritualia” 3 (2010), s. 45–69.



240

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

Kemp E. W., Canonization and Authority in the Western Church, London 
1948.

Kornfeld W., Ringgren H., qdš/holy, w: Theological Dictionary of the Old 
Testament, vol. 12, red. G. J. Botterweck, Grand Rapids (Mich.) 2003, 
s. 521–545.

Kuttner S., La réserve paple du droit de canonisation, „Revue Historique de 
Droit Français et Étranger” 17 (1938), s. 172–228. 

Leonardi C., Dalla santità monastica alla santità politica, „Concilium” 15/9 
(1979), s. 85–97.

Lis A., Prawo kanonizacyjne w rozwoju historycznym, „Przegląd Prawno-
-Ekonomiczny” 31 (2015) nr 2, s. 37–51.

Lunt D. J., Athletes, Heroes, And The Quest For Immortality In Ancient Greece, 
diss., The Pennsylvania State University, Pennsylvania 2010.

Misztal H., Causae historicae w postępowaniu beatyfikacyjnym i kanoniza-
cyjnym, Lublin 1981.

Misztal H., Prawo kanonizacyjne. Instytucje prawa materialnego, zarys hi-
storii, procedura, Lublin 2003.

Mruk W., Homo sanctus. Wzorce świętych w Europie Łacińskiej w średnio-
wieczu, Warszawa 2018.

Müller H. P., ׁקָָדוֹש, w: Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament, 
bd. 2, red. E. Jenni, C. Westermann, München–Zürich 1994, s. 589–609.

Nock A. D., The Cult of Heroes, „Harvard Theological Review” 37 (1944) nr 2, 
s. 141–174.

Paciocco R., The Canonization of Saints in the Middle Ages. Procedure, Do-
cumentation, Meanings, w: A companion to Medieval Miracle Collections, 
red. I. McCleery, Leiden; Boston 2021, s. 54–77.

Piacentini E., Il martirio nelle causae dei Santi. Concetto teologio-giuridico. 
Morte psicologica e martirio blanco. Procedura antica a moderna. Riforma 
paolina. Fermenti per ulteriori aggiornamenti, Roma 1979.

Prus W., Spór o Ecclesia sancta w Afryce na podstawie łacińskich przekazów 
patrystycznych III i IV wieku, Poznań 2014.

Rufus Fears J., The Cult of Virtues and Roman Imperial Ideology, w: Teilband 
Religion (Heidentum: Römische Götterkulte, Orientalische Kulte in der rö-
mischen Welt, Bd. 17/2, red. W. Haase, Berlin–Boston 1981, s. 827–949.



241

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

Ryłko S., Historia praktyki kanonizacji i beatyfikacji kultu świętych i błogo-
sławionych, w: Postępowanie kanonizacyjne, t. 1: Świętość kanonizowana, 
red. Sz. T. Praśkiewicz, Kraków 2008, s. 63–71.

Seehusen J., Schützende Heilige des lateinischen Westens (370–600 n. Chr.), 
Stuttgart 2021 (Beiträge zur Hagiographie, 24).

Skowronek S., O początkach kultu jednostki w świecie greckim, „Rocznik 
Naukowo-Dydaktyczny — Prace Historyczne” 158/16 (1993), s. 7–25.

Spiteris Y., Salvezza e grazia come divinizazzione nella tradizione d’orien-
te e occidente, w: La salvezza. Prospettive soteriologiche nella tradizione 
orientale e occidentale. Atti del VII Simposio intercristiano, Reggio Cala-
bria, 2–4 settembre 2001, red. P. Zilio, L. Borgese, Venezia–Mestre 2008, 
s. 21–37.

Spychała D., Chrześcijanie a „kult cesarza” za panowania Konstantyna Wiel-
kiego i jego synów w latach 306–361, w: Świat starożytny, jego polscy ba-
dacze i kult panującego, red. L. Mrozewicz, K. Balbuza, Poznań–Gniezno 
2011, s. 469–487 (Studia Europaea Gnesnensia — seria monografie, 4).

Stankiewicz A., Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych przed 
XIII w., „Prawo Kanoniczne: kwartalnik prawno-historyczny” 9/3–4 
(1966), s. 225–254.

Van Uytfanghe M., La typologie de la saineté en Occident vers la fin de l’An-
tiquité, w: Scrivere di Santi, Atti del II Convegno di Studi dell’Associazione 
Italiana per lo studio della santità, dei culti e dell’agiografia, red. G. Luon-
go, Roma 1998, s. 17–47.

Wypustek A., Apoteoza władców a grecka poezja nagrobna epoki helleni-
stycznej i grecko-rzymskiej, w: Świat starożytny, jego polscy badacze 
i kult panującego, red. L. Mrozewicz, K. Balbuza, Poznań–Gniezno 2011, 
s. 271–285 (Studia Europaea Gnesnensia — seria monografie, 4).

Wysocki M., Koncepcje świętości w okresie patrystycznym. Zarys problema-
tyki, „Resovia Sacra” 23 (2016), s. 421–448.

Zocca E., Dai “santi” al “Santo”: un percorso storico linguistico intorno 
all’idea di santità (Africa Romana secoli II–V), Roma 2003 (Verba senio-
rum, 13).

Zocca E., Santo e santità, w: Nuovo Dizionario Patristico e di Antichità Cri-
stiane, vol. 3, red. A. Di Berardino, Roma 2008, s. 4697–4699.




