
Polonia 
Sacra

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydział Teologiczny

29 (2025) nr 4



Polonia Sacra · Czasopismo Wydziału Teologicznego 
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

Czasopismo jest indeksowane w międzynarodowych bazach danych
The Central European Journal of Social Sciences and Humanities (CEJSH, http://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/
element/bwmeta1.element.cejsh-fcc2c184-0ede-4010-966e-13c457bb6b85), Central and Eastern 
European Online Library (CEEOL, https://www.ceeol.com/search/journal-detail?id=1617), IC Journals 
Master List (https://journals.indexcopernicus.com/search/details?id=27873), ERIH PLUS (https://dbh.
nsd.uib.no/publiseringskanaler/erihplus/periodi-cal/info?id=486839), Polish Scientific and Professio-
nal Electronic Journals Arianta (https://arianta.pl/#/czasopismo/12327).

Zespół redakcyjny
redaktor naczelny – prof. dr hab. Henryk Sławiński (Uniwersytet Papieski Jana Pawła  II w Krakowie), 
sekretarz redakcji – dr hab. Lech Wołowski (Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie)

Redaktorzy tematyczni
prof. dr Emmanuel Agius (University of Malta), dr Pavel Frývaldský (Katolická Teologická Fakulta, 
Univerzita Karlova, Praga, Republika Czeska), dr hab. Andrzej Jastrzębski (St. Paul University, Ottawa, 
Kanada), dr hab. Marcin Majewski (Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie), dr hab. Przemy-
sław Nowakowski (Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie), dr Filip de Rycke (Sint-Janscen-
trum’s-Hertogenbosch, Holandia), dr hab. Leon Siwecki (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), 
prof. ThDr. Marian Šuráb (Uniwersytet Komeńskiego w Bratysławie, Słowacja), prof. dr Janez Vodičar 
(Univerza v Ljubljani, Słowenia), dr Grzegorz Wąchol (Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie), 
dr hab. Lech Wołowski (Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie)

Rada naukowa
Prof. Dr. Marco Benini (Theologischen Fakultät Trier, Niemcy), dr hab. Andrzej Draguła (prof. Uniwer-
sytetu Szczecińskiego), prof. dr hab. Stanisław Dziekoński (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskie-
go w Warszawie), prof. dr hab. Zygfryd Glaeser (Uniwersytet Opolski), prof. dr hab. Krzysztof Góźdź 
(Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), prof. dr hab. Dariusz Kasprzak OFMCap (Uniwersytet 
Papieski Jana Pawła II w Krakowie), Prof. Branko Klun (Univerza v Ljubljani, Słowenia), Prof. Dr Dariusz 
Kowalczyk (Pontificia Università Gregoriana, Rzym), Prof. Dr. habil. Josef Spindelboeck (Philosophisch-
-Theologische Hochschule St. Pölten, Austria), Prof. ThDr. Peter Šturák (PhD., Greckokatolicki Wydział 
Teologiczny Uniwersytetu Preszowskiego w Preszowie, Słowacja), prof. dr hab. Leszek Szewczyk (Uni-
wersytet Śląski w  Katowicach), Doc. ThDr. Peter Tirpak (PhD., Greckokatolicki Wydział Teologiczny 
Uniwersytetu Preszowskiego w Preszowie, Słowacja), prof. dr hab. Anna Zellma (Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w Olsztynie)

Recenzenci
dr hab. Przemysław Artemiuk (prof. Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie), prof. 
dr hab. Krzysztof Bardski (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie), dr hab. Antoni 
Bartoszek (Uniwersytet Śląski w Katowicach), dr hab. Wiesław Block (Pontificia Università Antonianum, 
Rzym), prof. dr hab. Józef Budniak (Uniwersytet Śląski w Katowicach), prof. dr hab. Janusz Kazimierz Bujak 
(Uniwersytet Szczeciński), prof. dr hab. Marek Chmielewski (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), 
prof. dr hab. Andrzej Derdziuk (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), dr hab. Andrzej Draguła (prof. 
Uniwersytetu Szczecińskiego),  prof. dr hab. Stanisław Dyk (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), 
Prof. Dr. Dr. Markus Enders (Albert-Ludwigs-Universität, Freiburg, Niemcy), dr hab. Marek Fiałkowski OFM-
Conv (prof. Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II), dr hab. Janusz Gręźlikowski (Uniwersytet 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie), prof. dr hab. Michaela Hastetter (Albert-Ludwigs-Uni-
versität Freiburg, Niemcy), prof. dr hab. Marek Wiesław Jagodziński (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana 
Pawła II), dr hab. Krystian Kałuża (profesor Uniwersytetu Opolskiego), prof. dr hab. Andrzej Kiciński (Ka-
tolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), dr hab. Tomasz Kopiczko (prof. Uniwersytetu Kardynała Stefana 



https://czasopisma.upjp2.edu.pl/poloniasacra

Wyszyńskiego w Warszawie), dr hab. Rafał Mariusz Kowalski (Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu), 
dr hab. Lech Król (Polskie Towarzystwo Teologiczne), dr hab. Dariusz Kwiatkowski (prof. Uniwersytetu Ada-
ma Mickiewicza w Poznaniu), dr hab. Adam Kubiś (prof. Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła 
II), prof. dr hab. Dariusz Lipiec (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), dr hab. Jacek Mastej (prof. Ka-
tolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II), dr hab. Jan Miczyński (Katolicki Uniwersytet Lubelski 
Jana Pawła II), Prof. Dr. Philipp Müller (Johannes Gutenberg-Universität Mainz, Niemcy), prof. dr hab. Leon 
Nieścior (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie), prof. dr hab. Jacek Przemysław No-
wak (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie), dr hab. Piotr Piasecki (prof. Uniwersytetu 
Adama Mickiewicza w Poznaniu), dr Tomasz Picur (Instytut Teologiczny w Przemyślu), Dr. Bernard Pottier 
(Institute of Theological Studies in Brussels, Belgia), dr hab. Andrzej Pryba (Uniwersytet Adama Mickiewicza 
w Poznaniu), prof. dr hab. Wiesław Przygoda (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), prof. dr hab. Ma-
riusz Rosik (Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu), dr Maciej Raczyński-Rożek (Akademia Katolicka 
w Warszawie), prof. dr hab. Jarosław Różański (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie), 
dr hab. Andrzej Sarnacki SJ (prof. Uniwersytetu Ignatianum w Krakowie), dr hab. Maciej Szczepaniak (prof. 
Uniwersytetu Adama Mickiewicza w Poznaniu), dr hab. Ryszard Skrzyniarz (Katolicki Uniwersytet Lubelski 
Jana Pawła II; Akademia Zamojska), dr hab. Cezary Smuniewski (Uniwersytet Warszawski),  dr hab. Piotr 
Stanisz (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II), Dr. Marc Timmermans (Institut d’Études Théologiqu-
es, Bruksela, Belgia), dr Bartosz Trojanowski (Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu), dr hab. Jerzy 
Tupikowski (prof. Papieskiego Wydziału Teologicznego we Wrocławiu), Prof. Dr. Janez Vodičar (University 
of Ljubljana, Słowenia), dr hab. Zbigniew Wanat (Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu), prof. dr hab. 
Paweł Warchoł (Akademia Katolicka w Warszawie), prof. dr hab. Norbert Widok (Uniwersytet Opolski), 
dr Michał Wilkosz (Polska Misja Katolicka w Niemczech, Hanower), dr hab. Paweł Wygralak (prof. Uni-
wersytetu Adama Mickiewicza w Poznaniu), dr Kamil Zadrożny (Akademia Katolicka w Warszawie), dr hab. 
Zbigniew Zarembski (prof. Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu)

Redakcja językowa
dr Jadwiga Zięba (język polski), Elizabeth Mazur, dr hab. Lech Wołowski (język angielski), Maria Rosaria 
Goffredo (język włoski), Sandra Morawski, Theresia Leimer (język niemiecki), Irene Obradors Palau 
(język hiszpański), Viviane De Rycke-Verhoeven (język francuski)

Fotografia na okładce
fot. H. Sławiński

Projekt layoutu i łamanie
Piotr Pielach

Copyright © 2025 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0)

ISSN 1428-5673 (wersja drukowana)
ISSN 2391-6575 (wersja online, referencyjna)

Adres redakcji
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie · Wydział Teologiczny 
31-002 Kraków · ul. Kanonicza 9

Wydawca
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie · 31-002 Kraków · ul. Kanonicza 25



Informacje dla Autorów
„Polonia Sacra” to czasopismo Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła  II 
w  Krakowie założone w  1918  roku przez ks. dr. Jana Nepomucena Fijałka, profesora Uniwersytetu 
Jagiellońskiego, zostało wznowione w  1997  roku na ówczesnej Papieskiej Akademii Teologicznej. 
W czasopiśmie publikowane są artykuły, sprawozdania i recenzje z dziedziny teologii.
Redakcja przyjmuje jedynie niepublikowane dotąd teksty, zredagowane zgodnie z  wymogami dla 
autorów Wydawnictwa Naukowego UPJPII. Tekst powinien mieć klarowny układ: wstęp określający 
cel i strukturę wywodu (ewentualnie także stan badań nad zagadnieniem), część merytoryczną i pod-
sumowanie zawierające wnioski. Artykuły powinny mieć objętość 20–40 tys. znaków ze spacjami 
wraz przypisami, bibliografią, metadanymi i abstraktami oraz być zaopatrzone w: 
1.	 Numer ORCID, e-mail i afiliację (miejsce zatrudnienia) pod nazwiskiem autora.
2.	 Notę biograficzną (do 40 wyrazów) w pierwszym przypisie przy nazwisku.
3.	 Tytuł, abstrakt w języku polskim (750–1000 znaków ze spacjami, tj. 100–120 słów) i słowa kluczowe.
4.	Tytuł, abstrakt w języku angielskim (750–1000 znaków ze spacjami, tj. 100–120 słów) i słowa klu-

czowe.
5.	 Bibliografię ułożoną w porządku alfabetycznym na końcu artykułu.
6.	 Informacje o źródłach finansowania publikacji, wkładzie instytucji naukowo‑badawczych, stowarzy-

szeń i innych podmiotów, jeśli takie wsparcie zostało udzielone.
7.	 Abstrakt artykułu powinien zawierać: (1) określenie problemu podjętego w artykule; (2) strukturę 

przeprowadzonej analizy; (3) metodę; (4) główny wynik albo wniosek analiz.
8.	 Średni czas oczekiwania na publikację artykułów, które uzyskały pozytywne recenzje (double-blind 

review) i zostały zaakceptowane przez redakcję, wynosi 180 dni.
Aby przeciwdziałać przypadkom ghostwriting i guest authorship redakcja wymaga ujawnienia wkła-
du poszczególnych autorów w powstanie publikacji, szczególnie jeśli chodzi o autorstwo koncepcji, 
założeń, metod i  poszczególnych fragmentów tekstu. Konieczne jest również informowanie redak-
cji o  źródłach finansowania publikacji. Ponieważ ghostwriting i  guest authorship stanowią przejawy 
nierzetelności naukowej, autorzy artykułów proszeni są o składanie w redakcji wraz z manuskryptem 
odpowiednich deklaracji dotyczących wkładu merytorycznego i finansowego podmiotów przyczy-
niających się do powstania publikacji. Wszelkie przejawy nierzetelności naukowej będą demaskowane, 
włącznie z powiadomieniem odpowiednich podmiotów.
Artykuły przesłane do publikacji podlegają ocenie dwóch niezależnych recenzentów spoza jednostki 
naukowej autora według procedury, w której autorzy i recenzenci nie znają swoich tożsamości (double
‑blind review). Kryterium recenzji, poza metodologiczną i merytoryczną poprawnością, jest oryginal-
ność koncepcji i  wkład w  rozwój nauk teologicznych. Szczegółowe informacje na stronie: https://
czasopisma.upjp2.edu.pl/poloniasacra. Ostateczną decyzję dotyczącą przyjęcia bądź nieprzyjęcia 
danego tekstu podejmuje Redakcja.

Zasady wydawnicze
1.	 Stosujemy przypisy dolne; numer przypisu (cyfry arabskie) w tekście umieszczamy przed znakiem 

interpunkcyjnym kończącym zdanie lub jego część.
2.	 W opisach bibliograficznych stosujemy prostą wersję zapisu przecinkowego (przecinek po tytule 

winien być zapisany czcionką prostą, nie kursywą).
3.	 W przypadku dwóch lub więcej miejsc wydania rozdzielamy je półpauzą bez spacji.
4.	Nie podajemy nazw wydawnictw.
5.	 Między numerami stron wpisujemy półpauzę – (a nie dywiz), bez spacji.
6.	 Wskazując stronę i następną, stosujemy zapis: s. 16n (lub wiersz 5n) oraz s. 16nn (lub wiersze 5nn).

•	 A. F. Dziuba, Dynamika wiary, Częstochowa 1997, s. 70–109.
•	 L. Uspieński, Teologia ikony, tłum. M. Żurowska, Poznań 1993, s. 23.
•	 J. Green, Teologia, w: Teologia dziś, red. J. Kowalski, Kraków 2001, s. 73n.

7.	 Tytuły czasopism podajemy czcionką prostą w cudzysłowie; poszczególne elementy opisu biblio-
graficznego czasopism zapisujemy w  sposób następujący: numer rocznika (rok wydania) numer 
zeszytu w roku.
•	 H. Sławiński, Problematyka polityczna w kazaniu, „Polonia Sacra” 31 (2012) nr 2, s. 17–39.



5

Spis treści

7	 Rev. Jan Dziedzic
Respect for older people in the pastoral care of the Church

27	 Rev. Michał Marciniak
The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

49	 Rev. Piotr Łabuda
The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

69	 Rev. Marian Šuráb
A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

95	 Agnieszka B. Ziemińska
The New Testament and integral ecology: 
Charting a path for interpretation

109	 Anna Zellma
Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej 
szkole wyzwaniem dla Kościoła

129	 ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski
Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych 
oraz zarys ich implementacji w dokumentacji komisji 
liturgicznej Konferencji Episkopatu Polski

149	 Dawid Makowski
„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok w stronę większej 
aktywizacji świeckich lektorów, kantorów i ministrantów

165	 ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski
Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie w środowisku 
migracyjnym — studium przypadku parafii św. Pryscylli oraz 
Polskiej Misji Ojców Cystersów w Archidiecezji Chicago



191	 Monika Przybysz
Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

221	 ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak
Zarys koncepcji świętości i kultu świętych 
w Kościele okresu patrystycznego



7

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 7–26

Article history • Received: 12 Jun 2025 • Accepted: 12 Jul 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Rev. Jan Dziedzic – prof. dr hab., Dean of the Faculty and Head of the Department of Pasto-
ral Theology and Psychology at the Faculty of Theology of the Pontifical University of John 
Paul II in Krakow. Coordinator of scientific cooperation with the Faculty of Catholic Theol-
ogy of the Ruhr University in Bochum. Head of the University of the Third Age at the UPJPII. 
Member of the PosT-Netzwerks der mittel- und osteuropäischen Pastoraltheologinnen und 
Pastoraltheologen based in Vienna. His scientific research focuses on pastoral psychology, 
gerontology and thanatology.

Rev. Jan Dziedzic
	K https://orcid.org/0000-0002-7229-8657

jan.dziedzic@upjp2.edu.pl

The Pontifical University of John Paul II in Kraków
	� https://ror.org/0583g9182

Respect for older people 
in the pastoral care of the Church

	' https://doi.org/10.15633/ps.29401



8

Rev. Jan Dziedzic

Abstract
Respect for older people in the pastoral care of the Church

The purpose of the presented article is to answer the question of how the Church im-
plements support for seniors in its pastoral ministry. To answer this question, the au-
thor used the pastoral paradigm of seeing, judging, acting. At the beginning, the con-
cepts of old age were explained, then the issue of old age in the teaching of the Church 
was discussed and finally, what specific help for the elderly consists of was presented. 
In its pastoral activity, the Church offers many opportunities for such development. 
Its most important element is spiritual care such as: participation in Holy Mass, use 
of the sacrament of reconciliation, anointing of the sick, participation in pilgrimages, 
retreats, days of recollection, catechesis for adults. It is important to organize groups 
for seniors. These are often prayer communities, Bible circles, Apostolate of the Sick, 
or other religious brotherhoods and associations. Pastoral proposals include the in-
volvement of seniors in parishes by undertaking various liturgical services, e.g.: ex-
traordinary ministers of Holy Communion, acolytes, lectors, or animators of services. 
They can also help in pilgrimage centers, parishes and clinics, and provide tutoring 
for children and young people. The Church’s duty is to help provide assistance to the 
elderly, for example through the institution of Caritas. Support groups, volunteer-
ing focused on helping the elderly should be created, as well as community day care 
centers for seniors, senior clubs, or occasional religious services for the elderly.

Keywords: aging, old age, human dignity, pastoral care, charitable activity

Abstrakt
Szacunek wobec osób starszych w pastoralnej trosce Kościoła

Celem prezentowanego artykuł jest odpowiedź na pytanie, w jaki sposób Kościół re-
alizuje wsparcie seniorów w swojej duszpasterskiej posłudze. Aby odpowiedzieć na to 
pytanie, autor posłużył się pastoralnym paradygmatem: widzieć, osądzić, działać. Na 
początku zostały wyjaśnione pojęcia dotyczące starości, następnie została omówiona 
problematyka starości w nauczaniu Kościoła i wreszcie przedstawiono, na czym pole-
ga konkretna pomoc wobec osób w podeszłym wieku. W swojej działalności duszpa-
sterskiej Kościół proponuje wiele możliwości takiego rozwoju. Najważniejszym jego 
elementem jest opieka duchowa taka, jak: uczestnictwo we mszy świętej, korzystanie 
z sakramentu pojednania, namaszczenia chorych, udział w pielgrzymkach, rekolek-
cjach, dniach skupienia, katecheza dla dorosłych. Ważne jest organizowanie grup 
dla seniorów. Często są to wspólnoty modlitewne, kręgi biblijne, Apostolstwo Cho-
rych, czy inne bractwa i stowarzyszenia religijne. Propozycje pastoralne obejmują 
zaangażowanie się seniorów w parafiach poprzez podejmowanie różnych posług li-



9

Respect for older people in the pastoral care of the Church

turgicznych, np.: nadzwyczajnych szafarzy Komunii Świętej, akolitów, lektorów czy 
animatorów nabożeństw. Mogą oni pomagać także w ośrodkach pielgrzymkowych, 
parafiach i poradniach, udzielać korepetycji dla dzieci i młodzieży. Powinnością Ko-
ścioła jest pomoc w zapewnieniu osobom starszym pomocy, choćby poprzez instytu-
cję Caritas. Należy tworzyć grupy wsparcia, wolontariat ukierunkowany na pomoc 
ludziom starszym, a także środowiskowe domy pobytu dziennego dla seniorów, kluby 
seniora oraz okolicznościowe nabożeństwa dla osób starszych.

Słowa kluczowe: starzenie się, starość, godność człowieka, duszpasterstwo, 
działalność charytatywna

In its teaching, the Church emphasizes the special importance of sen-
iors. Defending the dignity of the elderly is very important, because in 
today’s society, where the cult of efficiency reigns, there is a temptation 
to treat the elderly as a useless burden1. There is a danger that contempo-
rary culture, which values economic calculation, efficiency, well-being, 
beauty and strength, can see the elderly as an inconvenient burden and 
relegate them to the margins of family and social life2.

In order to meet the needs of the growing group of seniors, the Church 
sees “the elderly are considered essential in ensuring stability, continu-
ity and the historic memory in families and society”3. One of the most 
important tasks of the Church is to defend every person, especially the 
elderly, the suffering, the disabled and the lonely4. An important role in 
the mission of the Church is played by pastoral care for seniors. It focus-
es on the parish liturgy, especially the Eucharist. Participation in Bible 
circles, the Apostolate of the Sick or other religious brotherhoods and 

1 Cf. Jan Paweł II, Audiencja generalna Cenna rola starszych w Kościele, Watykan, 
Sep 7, 1994, „L’Osservatore Romano” Polish ed. 11 (1994) No 1, pp. 38–39.

2 Cf. Jan Paweł II, Środki Przekazu Społecznego i problemy ludzi starszych, Orędzie na 
XVI Światowy Dzień Środków Przekazu Społecznego, Watykan, May 10, 1982, 4, 
in: Jan Paweł II, O cierpieniu. Wypowiedzi Ojca Świętego do chorych i pracowników 
służby zdrowia. Część 2 (1982–1984), wybór i oprac. M. Kloss, Niepokalanów 1988, p. 27.

3  XIV Ordinary General Assembly. The final report of the Synod of Bishops to the holy 
father, pope Francis, 7, https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/
rc_synod_doc_20151026_relazione-finale-xiv-assemblea_en.html#The_Family_as_
the_Irreplaceable_Resource_of_Society (April 26, 2024).

4 Cf. Błachnio J. R., Starość człowieka w myśli filozoficzno-społecznej, “Exlibris. Bibliote-
ka Gerontologii Społecznej” 9 (2015) no 1, p. 83.



10

Rev. Jan Dziedzic

associations is also important. Active involvement of seniors in places of 
worship, pilgrimage centres, parishes and clinics is valuable. We cannot 
forget about seniors who need help, living without sufficient means of 
subsistence. There is room here for social and charitable activities.

1. Understanding old age and ageing

Old age is sometimes referred to as the autumn of life by analogy to the 
seasons that follow one after another in the natural environment. Ac-
cording to John Paul II, there is some similarity between biological 
rhythms of man and cycles of life in nature, which he himself is also 
a part of 5. 

Just as the autumn season includes not only harvest and festive splendour of 
colours, but also balding of branches, falling and decay of leaves [...], so old age 
is not only a strong final chord or a summary of life, but also a time of withering, 
a time when to someone the world becomes alien, life is a burden, and the body 
is a torment6.

In order to specify the concept of the beginning of old age, two cate-
gories are distinguished: calendar age, determined by years of life, and 
biological age determined by individual personal characteristics. Four 
boundaries are proposed to define old age: chronological, biological, 
legal (statutory retirement threshold) and economic (retirement from 
professional activity). Currently, the following thresholds of old age are 
distinguished: early old age (60–74 years), late old age (75–89 years), lon-
gevity (90 years and above)7.

Old age can be defined in various ways. Physicians will pay attention 
to objective and measurable factors resulting from the current state of 

5 Cf. Jan Paweł II, List Ojca Świętego Do moich Braci i Sióstr- Ludzi w podeszłym wieku, 
Watykan, Oct 1, 1999, 5, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/listy/
do_starszych_01101999.html (April 26, 2024).

6 Jan Paweł II, W doświadczeniach starości łączcie się z Chrystusem na Krzyżu. Spotkanie 
z ludźmi starymi w katedrze w Monachium, Nov 19, 1980, w: Nauczanie papieskie, red. 
E. Weron, A. Jaroch, t. 3, cz. 2, Poznań–Warszawa 1986, pp. 699–704.

7 E. Trafiałek, Starość, w: Encyklopedia Pedagogiczna XXI wieku, Warszawa 2006, vol. V, 
p. 947.

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/listy/do_starszych_01101999.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/listy/do_starszych_01101999.html


11

Respect for older people in the pastoral care of the Church

knowledge and research. On the other hand, representatives of social 
sciences focus on other, non-medical aspects, including economic, po-
litical and social ones8.

An elderly person must constantly struggle with the effects of biolog-
ical ageing. According to biologists, the first signs of ageing appear after 
the age of 40. Facial features and body shape begin to change more and 
more visibly. This is associated with a gradual loss of physical attractive-
ness, which in middle age may be one of the causes of crisis. Biological 
changes also result in psychosocial problems9. Old age is the last period 
of a person’s life, which inevitably ends in death, and is led to by a natu-
ral, long-term physiological process called ageing10.

Lifespan and the rate of ageing depend on genetic factors, lifestyle and 
environmental influences. The process of ageing in men is generally fast-
er. The average lifespan worldwide is over 60 years and varies greatly. 
On average, women live for 6 years longer than men on a global scale, al-
though there are also significant differences here11. “Senior changes are 
commonly understood as the gradual loss of tissues and organs, leading 
to a decrease in the body’s efficiency. This applies to, for example, muscle 
strength, vital capacity of the lungs, adaptive capacity of the eye lens, 
the speed of impulses in nerve fibres, renal filtration, basic metabolic 
rate and many other changes12”.

Today, thanks to medical knowledge, we can better understand old 
age as a common and universal phenomenon, and consequently rethink 
social policy actions, with particular attention to the needs of people 
at different stages of old age. This helps to prepare programs aimed at 

8 Cf. K. Zamorska, M. Makuch, Starzenie się społeczeństwa. Wymiar społeczny, gosp-
odarczy i polityczny, Kraków 2018, pp. 29–30.

9 Cf. H. Zielińska-Więczkowska, K. Kędziora-Kornatowska, T. Kornatowski, Starość 
jako wyzwanie, „Gerontologia Polska”16 (2008 ) nr 3, p. 134.

10 Cf. M. Bosacka, G. Bączyk, A. Ulatowska, Aspekty psychospołeczne życia osób w wieku 
podeszłym a możliwości opieki, „Pielęgniarstwo Polskie” 61 (2016) no. 3, p. 440.

11 Cf. H. Zielińska-Więczkowska, K. Kędziora-Kornatowska, T. Kornatowski, Starość 
jako wyzwanie, p. 131.

12 D. Zawadzka, M. Stalmach, Problemy psychologiczne osób w okresie starości. cz. I. Na-
jważniejsze wyzwania i trudności. „Hygeia Public Health” 50 (2015), no. 2, pp. 301–302. 



12

Rev. Jan Dziedzic

including these people in society, educating and raising general aware-
ness about the senior age13.

2. Old age in the thought of the contemporary Church

The Church emphasizes that each elderly person, like each individual, is 
entitled to be treated with dignity. Suffering, old age, and the proximity 
of death do not diminish dignity14. According to Pope Francis, “where 
there is no honour for the eldery, there is no future for the young”15.

Meeting the needs of the growing number of seniors, the Church looks 
at the elderly with love, gratitude and great respect. Seniors are an es-
sential part of the Christian community and society, therefore sensitiv-
ity to the elderly is an essential feature of the civilization16.

The measure of a society’s verification is the protection it given to its 
weakest members. A society turns to be just to the extent that it provides 
all its members with necessary care. Francis has repeatedly warned that 

“a nation that does not take care of its grandparents and does not respect 
them has no future, because it has no memory, it has lost it”. He also 
lamented that so many seniors are “abandoned” in nursing homes. The 
elderly, having lived a long life and being detached from many issues, 
can provide spiritual and existential support for the young17.

John Paul II repeatedly addressed young people to treat the older 
generation with respect, to take care of good relationships, to benefit 
from the experience and life wisdom of older people, to show solidar-
ity with them, because every person lives and enriches themselves in-
ternally by opening up to another person18. Therefore, there should be 

13 Cf. K. Zamorska, M. Makuch, Starzenie się społeczeństwa, p. 39.
14	 Franciszek, Starość nie jest do wyrzucenia, Vatican News 26.04.2025 https://www.

vaticannews.va/pl/papiez/news/2025-04/franciszek-i-ludzie-starsi-starosc-nie-jest-
do-wyrzucenia.html (April 30, 2024).

15  Francis, General audience The family — 6. The elderly (April 20, 2024).
16 Franciszek, Korzenie i pamięć społeczeństwa. Przemówienie podczas audiencji dla 

członków włoskich organizacji seniorów, 15 X 2016, https://opoka.org.pl/biblioteka-
/W/WP/franciszek_i/przemowienia/seniorzy_15102016.html (April 17, 2024).

17 Cf. B. Szatur-Jaworska, P. Błędowski, M. Dzięgieleska, Podstawy gerontologii społec-
znej, Warszawa 2006, p. 104.

18 Cf. Jan Paweł II, List do moich Braci i Sióstr John Paul II, 3.

https://www.vaticannews.va/pl/papiez/news/2025-04/franciszek-i-ludzie-starsi-starosc-nie-jest-do-wyrzucenia.html
https://www.vaticannews.va/pl/papiez/news/2025-04/franciszek-i-ludzie-starsi-starosc-nie-jest-do-wyrzucenia.html
https://www.vaticannews.va/pl/papiez/news/2025-04/franciszek-i-ludzie-starsi-starosc-nie-jest-do-wyrzucenia.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/przemowienia/seniorzy_15102016.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/przemowienia/seniorzy_15102016.html


13

Respect for older people in the pastoral care of the Church

a place for everyone and secured living conditions, “especially when it 
comes to those who, due to illness or age, have to struggle with greater 
difficulties”19.

Pope Francis recalled that the tradition of the Church indicates that 
older people should be teachers of wisdom. The Church cannot and does 
not want to submit to a mentality of impatience, and even less so of in-
difference and contempt towards old age. We must awaken a collective 
sense of gratitude, appreciation, and hospitality that make older peo-
ple feel like a living part of their community. Old age does not bypass 
anyone, and we should be grateful to those who preceded us for what 
we have received from them. This applies especially to lonely and sick 
elderly people, who cannot be abandoned to their fate20.

The Church calls for the appreciation of seniors. According to John 
Paul II: 

Senior people are no longer an exception today. In the 21st century, we have more 
and more seniors, which is why we need to see their value. After all, they are 
essential to the family, society, the Church, the nation as transmitters of values, 
traditions, norms and models21.

It is also important to awaken respect and love for the elderly among 
young people, because their presence in society is a value, not only in 
the socio-cultural dimension, but increasingly also in the economic di-
mension22. If there is a place for today’s grandparents in our family life 
and they are an important part of it, we can count on similar treatment 
when we ourselves grow old23.

Older people help us to look at earthly events more wisely, because 
they have gained knowledge and maturity through life experiences. 

19 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
Gaudium et spes, 66.

20	 Franciszek, O wdzięczności wobec osób starszych.
21 Jan Paweł II, Ludzie starsi są potrzebni. Przemówienie w Castel Gandolfo, 25 VII 1999, 

in: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, vol. XVI, Kraków 2006, p. 393.
22 Cf. J. R. Błachnio, A. Błachnio, Starość jako zadanie dla człowieka — inspiracje w naucza-

niu Jana Pawła II. „Rozprawy Społeczne” 9 (2015) no. 4, p. 61.
23 Cf. J. Lewicka, Wartość doświadczenia osób starszych dla rozwoju ludzi młodych 

w nauczaniu papieża Franciszka, „Colloquia Theologica Ottoniana” 1(2019), p. 105.



14

Rev. Jan Dziedzic

They are the guardians of collective memory, and therefore have a spe-
cial title to be the exponents of common ideals and values that are the 
foundation and rule of social life24.

We need to remember to educate young people in the spirit of solidar-
ity with the elderly. A bond between generations is needed25.

The tasks of seniors include sharing life experiences, wisdom and fam-
ily support through prayer and testimony of faith. John Paul II said to 
them: “You who are elderly have acquired knowledge, wisdom and ex-
perience. I ask you to share this with the younger generation. You have 
something very important to offer the world, and your contribution is 
purified and enriched by the patience and love that you possess when 
you are united with Christ”26. It must be emphasized that old age is an 
integral part of human destiny, intended by the Creator. Only then does 
a person have the chance to live well in the autumn of his life, when he 
turns towards God, His transcendence and in Him finds the answer to 
many questions, including the most important one — about the meaning 
of human life27.

3. Pastoral care for the elderly

The pastoral ministry of the Church is to strengthen the faithful in their 
faith28. Considering the fact that sociologists, based on demographic 
data, confirm the fact that societies in Europe, including Poland, are 
aging, the role of ministry for seniors should be appreciated29.

24 Cf. J. Makselon, Psychologiczno-egzystencjalne aspekty starości, in: Starość. Problem 
czy szansa? Refleksja pastoralnoteologiczna, ed. J. Dziedzic, Kraków 2015, p. 164.

25 Cf. A. A. Karwowska, Człowiek wobec starości: wątki bioetyczne i filozoficzne, in: Starość. 
Poznać, przeżyć, zrozumieć, ed. M. Halicka, J. Halicki, E. Kramkowska, Białystok 2016, 
p. 322.

26 Jan Paweł II, Chrześcijański sens cierpienia i starości i miłości. Spotkanie Jana Pawła 
II z ludźmi starymi i chorymi w szpitalu św. Karola Boromeusza w Ontitsha (Nigeria), 
13 II 1982, in: Nauczanie papieskie, Poznań 1993, vol. V, 1, p. 187.

27 Cf. P. Brudek, A. Ochman, T. Rehlis, R. Sadlak, Duszpasterstwo osób starszych w as-
pekcie psychospołecznym, p. 317, https://e.kul.pl/files/93237/public/artykuy_w_pra-
cach_zbiorowych/brudek_ochman_rehlis_sadlak.pdf (27 April 2024).

28 Cf. S. Bukalski, Śmierć i umieranie. Aspekty psychologiczno-pastoralne, „Studia 
Paradyskie” 24 (2014), p. 110.

29 Cf. P. Brudek, A. Ochman, T. Rehlis, R. Sadlak, Duszpasterstwo osób starszych, p. 318.

https://e.kul.pl/files/93237/public/artykuy_w_pracach_zbiorowych/brudek_ochman_rehlis_sadlak.pdf
https://e.kul.pl/files/93237/public/artykuy_w_pracach_zbiorowych/brudek_ochman_rehlis_sadlak.pdf


15

Respect for older people in the pastoral care of the Church

John Paul II wrote in his Lent message of 2005: 

„Care for the elderly, especially when they are going through difficult times, 
should be close to the hearts of the faithful, especially in the ecclesial commu-
nities”30.

In turn, Pope Francis in the apostolic exhortation Evangelii gaudium 
(no. 202) emphasized that as Christians “we are called to care for the 
most vulnerable inhabitants of the earth”. This includes the elderly. The 
pastoral care and apostolic commitment of seniors now demand recog-
nition and a clearer appreciation in the life of the Church.

3.1. Pastoral care for seniors

Ministry for seniors is an important area of pastoral care for the Church. 
In the Exhortation Christifideles laypeople We read:

A vast area in which the Catholic Church has made and continues to make an 
important and lasting contribution to the elderly is the mission of evangelization 
and the pastoral care of people of third and fourth age31.

Given the great variety of situations and living conditions of the elder-
ly, the Church includes seniors in its pastoral activity and wants to care-
fully recognize their needs, help them overcome apathy and integrate 
them without any discrimination into the community of believers32.

The basis for supporting the elderly in the Church is the appropriate 
formation of believers aimed at shaping a Christian approach to old age, 
i.e. discovering the spiritual, moral and theological depth of this stage 
of life 33. The most important place for this pastoral care is the parish 
community. It is primarily in the parish that the elderly should feel at 

30 Jan Paweł II, Adhortacja Apostolska Familiaris consortio o zadaniach rodziny w świe-
cie współczesnym, Rzym 1981, no. 19.

31 Jan Paweł II, Posynodalna Adhortacja apostolska Christifideles laici o powołaniu i mis-
ji świeckich w Kościele i w świecie, 48.

32 Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, 48.
33 Cf. R. Bieleń, Duszpasterstwo ludzi starszych ze szczególnym uwzględnieniem osób ow-

dowiałych, „Seminare. Poszukiwania naukowe” 29 (2011), p. 29.

https://www.google.com/search?sxsrf=AJOqlzV-yEWLCXKqFK9WJqYMmf6l-xcXSg:1673563604213&q=Christifideles+laici&spell=1&sa=X&ved=2ahUKEwiGjY2hjsP8AhXLgSoKHSPlBi0QkeECKAB6BAgIEAE


16

Rev. Jan Dziedzic

home and have the opportunity to look at their lives from the perspec-
tive of the Gospel34.

In most parishes in Poland, the elderly are guaranteed pastoral 
spiritual care. The Church carries out the task of caring for the elderly by 
supporting their striving for holiness and by deepening the significant 
participation of seniors in religious practices, including the sacraments, 
or by conducting special catechesis for this age group35.

Pastoral care for people of the third and fourth age should facilitate 
the participation of older people in the celebration of the Eucharist, the 
use of the sacrament of reconciliation, participation in pilgrimages, re-
treats and days of recollection. The elderly should also be accompanied 
spiritually. They should be provided with the possibility of receiving the 
sacrament of anointing the sick36.

The basic forms of pastoral care for seniors include preaching the 
Word of God, liturgy and diaconate. Preaching should lead to a deeper 
experience of the Eucharist37. Pastors should help seniors realize their 
vocation in the Church and the world, so that they look at their old age as 
a natural stage of life, as a valuable time that can be lived in an attitude 
of trust in God and, if possible, commitment to the community38.

An important form of support for the elderly is religious education39. 
As a person enters old age, they increasingly often confront the prob-
lem of losing strength, the meaning of suffering, death and immortality. 

34 Cf. J. Ostrowski, W. Przygoda, Seniorów duszpasterstwo, in: Leksykon teologii pasto-
ralnej, ed. R. Kamiński, Lublin 2006, p. 789, (quoted after A. Kalbarczyk, „Nie odtrącaj 
mnie w starości”. O potrzebie profilowanego przepowiadania dla seniorów, „Polonia Sa-
cra” 19 (2014), No. 1, p. 116).

35 Cf. Papieska Rada ds. Świeckich, Godność i posłannictwo ludzi starszych w Kościele 
i świecie, in: Ludzie starsi w rodzinie i społeczeństwie, ed. W. Gubała, S. Kania, Kraków 
1999, pp. 153–157.

36 Cf. Papieska Rada ds. Świeckich, Godność i posłannictwo ludzi starszych w Kościele 
i świecie, Watykan 1 X 1998, No. 5.

37 T. Dyk, Samotność ludzi starszych w nauczaniu Jana Pawła II, „Colloquia Theologica Ot-
toniana” 1 (2015), p. 236.

38 Cf. A. Kalbarczyk, „Nie odtrącaj mnie w starości”. O potrzebie profilowanego przepowi-
adania dla seniorów, „Polonia Sacra” 19 (2014), no 1, p. 129.

39 Cf. B. Grümme, Nicht nur Häkeln und Bingo spielen. Das Alter als religiös-pädagogis-
che Herausforderung, in: Starość. Problem czy szansa? Refleksja pastoralnoteologiczna, 
ed. J. Dziedzic, Kraków 2015, p. 218.



17

Respect for older people in the pastoral care of the Church

These questions should be answered by pastors and lay people prepared 
for this in catechesis for adults.

From a pastoral point of view, organized groups for seniors are very 
important. They are often prayer communities, such as parish rosa-
ry circles or the „Margaretka” apostolate, associated with prayer and 
spiritual adoption of priests. Bible circles are appearing more and more 
often at parishes, in which participants pray the Word of God and reflect 
on it together. A very dynamically developing movement in the Church 
in Europe, as well as in America, is the Apostolate of Good Death40.

It is also important to encourage elderly people to participate in the 
Apostolate of the Sick or in other religious brotherhoods and associa-
tions. Such parish groups they can help in experiencing a  Christian 
approach to the passing of life and thus satisfy the need for a religious 
dimension to permeate human existence41.

It seems very important to have more active involvement of seniors in 
pilgrimage centres, parishes and clinics. It also seems valuable to ena-
ble them to take on liturgical services: extraordinary ministers of Holy 
Communion, acolytes, lectors or animators of religious services42.

The Church also develops the evangelizing mission of the elderly by 
engaging seniors in pastoral work, especially in work with families and 
within religious associations. In this case, their „historical memory” 
should be used, valuing the educational role of grandparents. Working 
apostolic in pastoral structures, the elderly can contribute much good 
to the liturgy and other prayer meetings, to charitable activities, to 
commitment to the „civilization of life” and to experiencing existential 
experiences, especially illness and suffering43.

40 Cf. P. Brudek, A. Ochman, T. Rehlis, R. Sadlak, Duszpasterstwo osób starszych, article 
cit., pp. 319–320,

41 Cf. J. Leonowicz, Duszpasterstwo ludzi starych, in: Duszpasterstwo specjalistyczne, 
ed. R. Kamiński, B. Drożdż, Lublin 1998, p. 50.

42 Cf. W. Przygoda, Starych duszpasterstwo, in:, Encyklopedia katolicka, ed. E. Gigilewicz, 
Bd. 18,

Lublin 2013, kol. 868 870; E. Wiszowaty, Starości się nie wybiera. Wiek sędziwy w perspekt-
ywie teologiczno-pastoralnej, „Forum Teologiczne” 17 (2016), pp. 35–36.

43	 Cf. Papieska Rada ds. Świeckich, Godność i posłannictwo łudzi starszych w Kościele 
i świecie in: Ludzie starsi w rodzinie i społeczeństwie, ed. W. Gubała, S. Kania, Kraków 
1999,, pp. 157–163.



18

Rev. Jan Dziedzic

An important proposal for ecclesial influence on the elderly is pilgrim-
age ministry. It can be observed that seniors are among the people most 
eager to go on a community trip. This is a convenient opportunity for 
pastors to integrate groups operating in the parish, and also to show 
that there is a place in the parish for both younger and older people44. 
It should be added that the number of groups in the parish significant-
ly affects the sense of community among all parishioners, and makes it 
easier for seniors to find their own group that meets their expectations 
and specific religious needs. Apostolic involvement contributes to fuller 
integration of the elderly with the parish community45.

3.2. Involvement of seniors in the parish

John Paul II not only asks the elderly for support, but also reminds us 
that the Church remembers them and counts on them:

„The Church continues to need you. It highly appreciates the services you continue 
to be ready to render to it in various areas of the apostolate, it counts on your 
contribution of persevering prayer, it awaits your advice and it is enriched by the 
evangelical witness you offer every day46.

“In the context of Christian faith and hope, old age can be experienced 
as a gift from God and as a task to be performed. Senior citizens have 
been given a special charism „to use their talents and physical strengths 
in a proper way for their own satisfaction and for the good of others”47.

The charisma typical of old age, such as wisdom, life experience, pa-
tient endurance of suffering, and the practice of prayer, constitute the 
theological basis for the apostolic commitment of older people48.

44 Cf. P. Brudek, A. Ochman, T. Rehlis, R. Sadlak, Duszpasterstwo osób starszych, article 
cit., p. 320.

45	 Cf. W. Przygoda, Wyzwania duszpasterskie wobec osób w podeszłym wieku, in: Starość. 
Problem czy szansa? Refleksja pastoralnoteologiczna, ed. J. Dziedzic, Kraków 2015, 
pp. 92–93.

46 Jan Paweł II, List do moich Braci i Sióstr, op. cit., No. 13.
47 Jan Paweł II, Cenna rola starszych w Kościele, op. cit., p. 39. 
48 Cf. W. Przygoda, Wyzwania duszpasterskie wobec osób w podeszłym wieku, article cit., 

p. 97.



19

Respect for older people in the pastoral care of the Church

Exhortation Christifideles laypeople emphasises that 
„retirement age opens up new opportunities for older people to contin-

ue their apostolic work, which they must undertake courageously, deci-
sively overcoming the temptation to lock themselves up in nostalgia in 
memories of a past that will never return. They must become increasing-
ly aware that their role in the Church and in society does not end with 
age, but merely takes on a new form”49.

The phenomenon of the ageing of European and Polish society gener-
ates many social problems today, which do not remain without influ-
ence on the pastoral activity of the Church. Pastors should constantly 
remember that just as the Church is important for the elderly, so each 
elderly person is important for the Church. Seniors have a specific mis-
sion to fulfil in it. They are irreplaceable apostles, especially in the area 
of building family ties, charitable activity, in the saving experience of 
suffering and prayer. The pastoral challenge is to ensure that seniors are 
aware of their apostolic tasks in the phase of life they are living50.

The Church needs senior citizens and the more pastors realize this, 
the greater will be the fruits of this activity and the satisfaction on both 
sides. This group has a great potential for ecclesial activity that cannot 
be wasted. It is important that pastors increasingly eagerly seek new 
solutions to help senior citizens get closer to God and feel needed51.

The religious activity of the elderly can become more complete, the 
more the clergy surrounds them with pastoral counselling52. The in-
volvement of the elderly in the parish can take various forms. It can be 
tutoring for children and youth, filling out tax returns by former office 
workers in the administrative sector. When including the elderly in spe-
cific activities, their old skills and character traits should be taken into 
account, because they are afraid of new, difficult tasks for them53.

Seniors can also participate in church organizations and movements, 
engaging in the „culture and defence of life”. By accepting suffering and 

49 Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, 48.
50 Cf. I. Celary, Troska duszpasterska wobec osób starszych, article cit., p. 81.
51 Cf. P. Brudek, A. Ochman, T. Rehlis, R. Sadlak, Duszpasterstwo osób starszych, article 

cit., p. 322,
52 Cf. I. Kochan, Rola aktywności religijnej w adaptacji do starości, „Rocznik Teologiczny” 

51 (2009) No. 1–2, p. 141.
53	 Cf. Q. Kűmpel, Rehabilitacja w gerontopsychiatrie, „Psychiatria Polska” 2 (1979), p. 54.



20

Rev. Jan Dziedzic

death in a Christian way, they can bear witness to the sanctity and invi-
olability of life from conception to natural death54. An elderly person in 
the community of believers can fulfil many functions. They need life ex-
perience, prayer, presence and even suffering. Thanks to their religious 
activity, they can influence the upbringing of the younger generation. 
Their presence in society shapes attitudes towards the sick and those in 
need of help.

3.3. Social and charitable activities

In the Apostolic Exhortation Familiaris consortio, John Paul II spoke 
of particular types of pastoral care in relation to various categories of 
people, among whom he mentioned „the elderly, often forced to live in 
solitude and without sufficient means of subsistence”55. Similarly, the 
conciliar Decree on the Apostolate of the Laity, among the various types 
of apostolate, mentions „ensuring for the elderly not only the necessary 
means of living, but also a fair share in the fruits of economic progress”56.

The Church respects the poor and the sick and supports works of 
mercy and mutual aid, aimed at providing assistance in various human 
needs57. It carries out this mission primarily through the institution 
of Caritas58. An important direction of social and charitable activity 
should be to raise awareness and organize help in the immediate envi-
ronment of the sick and lonely. The aim is to activate neighbours, resi-
dents of neighbourhoods and members of parishes, so that by organizing 
help, they can relieve the family or specialized organizations designed 
to provide help59.

The basis of charitable and social care for the elderly is to provide them 
with a friendly environment, the best of which is a family home. Care 
for the elderly is particularly difficult and requires appropriate pre-
dispositions and commitment of the caregiver. Therefore, in the local 

54 Cf. Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, 48.
55 Jan Paweł II, Adhortacja Apostolska Familiaris consortio, 19.
56 Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich, Apostolicam Actuositatem, 20.
57 Dekret o apostolstwie świeckich Apostolicam Actuositatem, No. 8.
58	 Cf. J. R. Błachnio, A. Błachnio, Starość jako zadanie dla człowieka, p. 60.
59	 Cf. I. Celary, Troska duszpasterska wobec osób starszych, p. 80.



21

Respect for older people in the pastoral care of the Church

environment of the parish, commune, housing estate, support groups, 
volunteering focused on helping the elderly, as well as community day 
care homes for seniors should be created. Community centres and day 
care homes for the elderly are also a good form of care for the elderly, 
which allow them to meet in a wider group of peers. Weekly or longer 
charity vacations for the poorest seniors are also needed60.

Many parishes have senior clubs. In such groups, usually run by par-
ish volunteers in cooperation with pastors, the emphasis is primarily on 
regular meetings in the community 61. For members of the senior club, 
catechesis, lectures, meetings with interesting people or evenings with 
religious poetry prepared by the youth can be organized62.

In parish ministry, occasional services for the elderly should be organ-
ized. The occasion for such meetings may be Grandparents’ Day, World 
Day of the Sick, Christmas Eve, Easter, parish fair. Active seniors can be 
involved in various parish projects. These may be office work, cleaning, 
running the parish shop, or running a holiday fair63.

Caritas branches can provide significant assistance to families in 
caring for the elderly and sick. Parishes often have charity groups, soup 
kitchens, and pastors work with social welfare centres, where they are 
often chaplains. The activities of religious congregations are important, 
as they realize their charisma in the service of others and provide assis-
tance to those most in need, including the elderly64.

In the Exhortation Christifideles laypeople The Pope encourages us to 

„educate young members of ecclesial organizations and movements to express 
solidarity with the elderly and be grateful towards them, especially the weak 
and suffering, so that a new, more Christian and humane society can be born in 
the future”65.

60 Cf. W. Przygoda, Wyzwania duszpasterskie wobec osób w podeszłym wieku, article cit., 
pp. 93–95.

61 Cf. P. Brudek, A. Ochman, T. Rehlis, R. Sadlak, Duszpasterstwo osób starszych, article 
cit., pp. 320 –321,

62 Cf. W. Przygoda, Wyzwania duszpasterskie wobec osób w podeszłym wieku, pp. 89–90.
63 Cf. W. Przygoda, Wyzwania duszpasterskie wobec osób w podeszłym wieku, p. 92.
64 Cf. J. R Błachnio, Starość człowieka w myśli filozoficzno-społecznej, p. 83.
65	 Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, 48.



22

Rev. Jan Dziedzic

Conclusions

Old age is defined as the autumn of life, the second youth, the golden 
age of life and the third age. The ageing process is determined biologi-
cally, socially, culturally and psychologically. Old age therefore appears 
as a multidimensional reality that reveals a number of problems, but at 
the same time it is an opportunity.

The Church meets the needs of the elderly. It does this through its 
teaching and pastoral ministry. The elderly must be viewed first and 
foremost in the light of their human dignity, which does not fade with 
the passage of time and the deterioration of their mental and physical 
condition.

Seniors play a  major role in pastoral activity. The most important 
element of this pastoral care is spiritual care, which includes enabling 
participation in the Holy Mass, using the sacrament of reconciliation, 
anointing the sick, participation in pilgrimages, retreats, days of rec-
ollection, catechesis for adults. It is important to organize groups for 
seniors. These are often prayer communities, Bible circles, Apostolate of 
the Sick, and other religious brotherhoods and associations.

It seems very important to engage seniors who are still active in pro-
viding their help in places of worship, pilgrimage centres, parishes and 
clinics. It also seems valuable to enable them to take on liturgical prac-
tices: extraordinary ministers of Holy Communion, acolytes, lectors or 
animators of religious services.

The involvement of older people in the parish can take various forms. 
It can be conducting classes and tutoring for children and young people. 
Seniors have a specific mission to fulfil in the Church. They are irreplace-
able apostles, especially in the area of building family ties, charitable 
activities, in the saving experience of suffering and prayer.

The Church’s duty is to help provide the elderly with the necessary 
means of living, to support works of mercy and mutual assistance, 
through the institution of Caritas. In the local environment of the 
parish, commune, housing estate there is need for support groups and 
voluntary help for the elderly. Community day care centres for seniors, 
universities of the third age, senior clubs should be created. Regular 



23

Respect for older people in the pastoral care of the Church

meetings in the community, as well as occasional services for the elderly 
and charity vacations should be organized.

References

Bieleń R., Duszpasterstwo ludzi starszych ze szczególnym uwzględnieni-
em osób owdowiałych, „Seminare. Poszukiwania naukowe” 29 (2011), 
pp.  21–34.

Błachnio J. R., Starość człowieka w myśli filozoficzno-społecznej, “Exlibris. 
Biblioteka Gerontologii Społecznej” 9 (2015) no. 1, pp. 75–88.

Błachnio. J. R, Błachnio A. Starość jako zadanie dla człowieka — inspiracje 
w nauczaniu Jana Pawła II, „Rozprawy Społeczne” 9 (2015) no. 4, pp. 57–63.

Bosacka M., Bączyk G., Ulatowska A., Aspekty psychospołeczne życia 
osób w  wieku podeszłym a  możliwości opieki, „Pielęgniarstwo Polskie” 
61 (2016) no. 3, pp. 439–447.

Brudek P., Ochman A., Rehlis T., Sadlak R., Duszpasterstwo osób starszych 
w aspekcie psychospołecznym, pp. 307–324, https://e.kul.pl/files/93237/
public/artykuy_w_pracach_zbiorowych/brudek_ochman_rehlis_sad-
lak.pdf (27 April 2024).

Bukalski S., Śmierć i umieranie. Aspekty psychologiczno-pastoralne „Studia 
Paradyskie” 24 (2014), pp. 101–112.

Celary I., Troska duszpasterska wobec osób starszych w  starzejącym 
się społeczeństwie polskim, „Teologiczne Studia Siedleckie” 17 (2020), 
pp. 67–90.

Dyk T., Samotność ludzi starszych w nauczaniu Jana Pawła II, „Colloquia 
Theologica Ottoniana” 1 (2015), pp. 229–242.

Franciszek, Korzenie i  pamięć społeczeństwa. Przemówienie podczas au-
diencji dla członków włoskich organizacji, Watykan, 15 October 2016, 
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/przemowienia/
seniorzy_15102016.html (17 April 2024).

Franciszek, O wdzięczności wobec osób starszych, 4 III 2015, https://www.
deon.pl/religia/serwis-papieski/aktualnosci-papieskie/art,2804,papi-
ez-o-wdziecznosci-wobec-osob-starszych.html (20 April 2024).

Franciszek, Starość nie jest do wyrzucenia, Vatican News 26.04.2025 
https://www.vaticannews.va/pl/papiez/news/2025-04/franciszek-i-
ludzie-starsi-starosc-nie-jest-do-wyrzucenia.html (30 April 2024).



24

Rev. Jan Dziedzic

Grümme B., Nicht nur Häkeln und Bingo spielen. Das Alter als religiös-päd-
agogische Herausforderung, in: Starość. Problem czy szansa? Refleksja 
pastoralnoteologiczna, ed. J. Dziedzic, Kraków 2015, pp. 209–241.

Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Familiaris consortio o zadaniach rodz-
iny w świecie wspólczesnym, Rzym 1981.

Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja apostolska Christifideles laici o pow-
ołaniu i misji świeckich w Kościele i w świecie, Rzym 1988.

Jan Paweł II, Cenna rola starszych w  Kościele, Przemówienie Watykan 
7 IX 1994, „L’Osservatore Romano” Polish ed. 11(1994). 

Jan Paweł II, Chrześcijański sens cierpienia i starości, Przemówienie wygło-
szone w szpitalu św. Karola Boromeusza 13 II 1982 w Onitsha, in: Naucza-
nie Papieskie, vol. V, I, Pallottinum, Poznań 1993, p. 187. 

Jan Paweł II, List do moich Braci i Sióstr — ludzi w podeszłym wieku, Waty-
kan 1 X 1999, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/listy/
do_starszych_01101999.html (26 April 2024).

Jan Paweł II, Ludzie starsi są potrzebni. Przemówienie w Castel Gandolfo, 
25 VII 1999, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. XVI, Kraków 2006, p. 393.

Jan Paweł II, Środki Przekazu Społecznego i  problemy ludzi starszych, 
Orędzie na XVI Światowy Dzień Środków Przekazu Społecznego, Waty-
kan 10 V 1982, no 1, in: Jan Paweł II, O cierpieniu. Wypowiedzi Ojca Święte-
go do chorych i pracowników służby zdrowia (1982–1984), Niepokalanów 
1988, vol. II, pp. 25–28.

Jan Paweł II, W  doświadczeniach starości łączcie się z  Chrystusem na 
Krzyżu. Przemówienie podczas spotkania z ludźmi starymi w katedrze 
w  Monachium, 19 XI 1980, NP III, pp. 699–704, https://www.kul.pl/
chrzescijanski-sens-cierpienia-starosci-i-umierania,art_1771.html 
(30 April 2024).

Kalbarczyk A., „Nie odtrącaj mnie w starości”. O potrzebie profilowanego 
przepowiadania dla seniorów „Polonia Sacra” 19 (2014) no 1, pp. 115–130.

Karwowska A. A., Człowiek wobec starości: wątki bioetyczne i filozoficzne, in: 
Starość. Poznać, przeżyć, zrozumieć, ed. M. Halicka, J. Halicki, E. Kram-
kowska, Wydawnictwo Uniwersytetu w Białymstoku, Białystok 2016, 
pp. 313–324.

Kochan I., Rola aktywności religijnej w adaptacji do starości, „Rocznik Te-
ologiczny” 51 (2009), no 1–2, pp. 133–144.



25

Respect for older people in the pastoral care of the Church

Leonowicz J., Duszpasterstwo ludzi starych, in: Duszpasterstwo specjal-
istyczne, ed. R. Kamiński, B. Drożdż, Lublin 1998, pp. 39–52. 

Lewicka J., Wartość doświadczenia osób starszych dla rozwoju ludzi młod-
ych w nauczaniu papieża Franciszka, „Colloquia Theologica Ottoniana” 
1 (2019), pp. 99–113.

Makselon J., Psychologiczno-egzystencjalne aspekty starości, in: Starość. 
Problem czy szansa? Refleksja pastoralnoteologiczna, ed. J. Dziedzic, 
Kraków 2015, pp. 155–173.

Molesztak A., Wybrane poglądy Jana Pawła II o  seniorach, „Rozprawy 
Społeczne” 9 (2015) no. 4, pp. 48–56.

Ostrowski J., Przygoda W., Seniorów duszpasterstwo, in: Leksykon teologii 
pastoralnej, ed. R. Kamiński, W. Przygoda, M. Fiałkowski, Lublin 2006, 
pp. 789–793.

Papieska Rada ds. Świeckich, Godność i  posłannictwo ludzi starszych 
w Kościele i świecie, 1.10.1998.

Przygoda W., Starych duszpasterstwo, in: Encyklopedia katolicka, ed E. Gig-
ilewicz, Bd. 18, Lublin, 2013, col. 868 870;

Przygoda W., Wyzwania duszpasterskie wobec osób w  podeszłym wie-
ku, in:  Starość. Problem czy szansa? Refleksja pastoralnoteologiczna, 
ed. J. Dziedzic, Kraków 2015, pp. 77–116.

Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich Apostolicam Actu-
ositatem, Rzym 1965.

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o  Kościele w  świecie 
współczesnym Gaudium et spes, Rzym 1965.

Synod Biskupów. XIV Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne, Relacja końco-
wa Synodu Biskupów dla Ojca Świętego Franciszka, Watykan 25 X 2015, 
https://episkopat.pl/wp-content/uploads/2015/12/Synod_Relacja_Kon-
cowa_.pdf (26 April 2024).

Szatur-Jaworska B., Błędowski P., Dzięgielewska M., Podstawy gerontologii 
społecznej, Warszawa 2006

Trafiałek E., Hasło: Starość w: Encyklopedia Pedagogiczna XXI wieku, 
Warszawa 2006, vol. V, p. 947. 

Zamorska K., Makuch M., Starzenie się społeczeństwa. Wymiar społeczny, 
gospodarczy i polityczny, Kraków 2018.



26

Rev. Jan Dziedzic

Zawadzka D., Stalmach M., Problemy psychologiczne osób w okresie staroś-
ci. cz. 1: Najważniejsze wyzwania i  trudności, „Hygeia Public Health” 
50 (2015) nr 2, p. 298–304.

Zielińska-Więczkowska H., Kędziora-Kornatowska K., Kornatowski  T., 
Starość jako wyzwanie, „Gerontologia Polska” 16 (2008) nr 3, pp. 131–136.



27

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 27–48

Article history • Received: 14 Apr 2025 • Accepted: 03 Jul 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Research conducted within the project “Diversity and the phenomenon of networking 
of Catholic Pentecostal communities”, no. 1/2024, financed from a subsidy granted by 
the MNiSW in 2024.

* * *

Ks. Michał Marciniak – mgr lic., prezbiter archidiecezji wrocławskiej, doktorant Szkoły Dok-
torskiej Papieskiego Wydziału Teologicznego we Wrocławiu, duszpasterz ruchów i sto-
warzyszeń katolickich archidiecezji wrocławskiej.

Rev. Michał Marciniak
	K https://orcid.org/0000-0001-9243-230X

michal.marciniak@pwt.wroc.pl

Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu
	� https://ror.org/003jq9j58

The phenomenon of networking 
of Catholic pentecostal communities

	' https://doi.org/10.15633/ps.29402

https://ror.org/003jq9j58


28

Rev. Michał Marciniak

Abstract
The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

The publication focuses on the phenomenon of networking among Catholic pentecos-
tal communities, which are an important part of the contemporary Church constant-
ly undergoing the process of pentecostalization. The article is divided into three parts. 
The first chapter discusses terminological issues based on pentecostal spirituality. 
The second part, through the analysis of specific examples of communities, taking 
into account their different structures and modes of operation, shows the great diver-
sity within Catholic Pentecostalism. The third part offers an ecclesiological reflection 
on the phenomenon of networking and the related challenges.

Keywords: Charismatic Renewal, Catholic pentecostal communities, the phenomenon 
of networking, pentecostal spirituality

Abstrakt
Fenomen usieciowienia katolickich wspólnot pentekostalnych

Prezentowana publikacja koncentruje się na fenomenie usieciowienia katolickich 
wspólnot pentekostalnych, które stanowią ważny element współczesnego Kościoła, 
nieustannie podlegającego procesowi pentekostalizacji. Artykuł został podzielony 
na trzy części. Pierwszy rozdział omawia kwestie terminologiczne, opierając się na 
duchowości pentekostalnej. Druga część pracy, poprzez analizę konkretnych przykła-
dów wspólnot, uwzględniając ich odmienne struktury oraz sposoby funkcjonowania, 
ukazuje wielką różnorodność katolickiego pentekostalizmu. Trzecia część to reflek-
sja eklezjologiczna nad fenomenem usieciowienia oraz problematyką z nim związaną.

Słowa kluczowe: Odnowa Charyzmatyczna, katolickie wspólnoty pentekostalne, 
fenomen usieciowienia, duchowość pentekostalna



29

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

Cardinal Kurt Koch, President of the Pontifical Council for Promoting 
Christian Unity, has noted that the process of pentecostalization1 is 
the most important challenge and change observable in contemporary 
Christianity, and a reality that cannot be ignored.2 It is estimated that 
one third of all Christians live their faith through pentecostal spiritual-
ity,3 with more than 195 million of them being Catholics.4 Latin America 
demonstrates the spectacular strength of the pentecostalization pro-
cess within the Catholic Church. In Brazil today, as many as 61 million 
Catholics are Catholics Pentecostals. Following Cardinal Koch’s state-
ment, it is worthwhile to examine Catholic Pentecostalism in terms of 
its terminology and the diversity of its communities, bearing in mind 
the phenomenon of networking and the emergence of grassroots com-
munity networks.

1. Terminology — Catholic pentecostals or charismatics? 

Although the terms “Catholic Charismatic Renewal” (CCR), “charismat-
ic communities”, “charismatic movements” or “renewalists” are domi-
nant in English, the term “Catholic pentecostal communities” is used 
in this article. The term “Catholic Pentecostalism” was used in the ear-
ly days of the movement, as evidenced by publications such as Catholic 
Pentecostals (Kevin Ranaghan), The Pentecostal Movement in the Catholic 
Church (Edward D. O’Connor), Catholic Pentecostalism (René Laurentin) 
and publications by other authors.5 

1 The spelling “pentecostalisation” reflects British English; this text uses the American 
English form “pentecostalization”.

2 Cf. Papst trifft Waldenser — Interview mit Kardinal Koch, (10.06.2015), https://www.ar-
chivioradiovaticana.va/storico/2015/06/11/papst_trifft_waldenser_%E2%80%93_in-
terview_mit_kardinal_koch/de-1150398 (09.12.2024).

3 Cf. A. Siemieniewski, Pentekostalizacja chrześcijaństwa. Przewodnik teologiczno-pasto-
ralny [The Pentecostalization of Christianity. A theological and pastoral guide], Wrocław 
2020 p. 36.

4 Cf. A. G. Zurlo, T. M. Johnson, P. F. Crossing, World Christianity and Mission 2021: Ques-
tions about the Future, in: International Bulletin of Mission Research, 45 (2021) No. 1, p. 18.

5 See M. Blohm, As by a New Pentecost”: Embodied Prayer in Catholic Charismatic Renewal 
Following Vatican II in: Religions 12 (2021) No. 8, p. 1; M. B. McGuire, Toward a Socio-
logical Interpretation of the “Catholic Pentecostal” Movement, in: Review of Religious 
Research, 16 (1975) No. 2, p. 94; more on instances of use of the name Catholic Pente-

https://www.archivioradiovaticana.va/storico/2015/06/11/papst_trifft_waldenser_%E2%80%93_interview_mit_kardinal_koch/de-1150398
https://www.archivioradiovaticana.va/storico/2015/06/11/papst_trifft_waldenser_%E2%80%93_interview_mit_kardinal_koch/de-1150398
https://www.archivioradiovaticana.va/storico/2015/06/11/papst_trifft_waldenser_%E2%80%93_interview_mit_kardinal_koch/de-1150398


30

Rev. Michał Marciniak

Over time, the term Catholic Pentecostals was abandoned in favour 
of CCR due to concerns about misunderstandings and accusations of 
losing Catholic identity.6 A certain terminological problem was already 
noticed in the 1970s. It was described in the first Malines Document and 
it referred to the term “Charismatic Renewal”. Attention was drawn to 
the fact that this term could suggest that the movement had a monopoly 
on “charismaticity”, whereas every ecclesial community is charismatic.7 
The terms “The Spiritual Renewal” and “The Renewal” were proposed 
instead, emphasising the spiritual dimension of the renewal and the 
source of renewal, i.e., the Holy Spirit, and not just the charismatic as-
pect.8 Today in Poland, the terms “Odnowa” (the Renewal) and “Odnowa 
w Duchu Świętym” (the Renewal in the Holy Spirit)9 are commonly used. 
However, in many countries, the term CCR is still in use. In the sixth 
Malines Document, published twelve years after the first one, Cardinal 
Léon Suenens proposed the term “Pentecostal Renewal”, considering it 
the most accurate.10 A similar issue is also worth noting with the term 

“baptism in the Holy Spirit”,11 which had been replaced for some time 
by phrases such as “release of the Spirit” or “renewal of the sacraments 
of initiation”, to avoid associations with the theology of classical Pen-
tecostalism.12 However, over time, an official document by the ICCRS 
Doctrinal Commission was published under the very title “Baptism in 
the Holy Spirit”,13 representing a Catholic reflection on this experience.

Until recently, the global Pentecostal Movement was explained us-
ing “the Third Wave typology”. The creator of this concept was C. Peter 

costalism, in: V. Ciciliot, The Origins of the Catholic Charismatic Renewal in the United 
States: Early Developments in Indiana and Michigan and the Reactions of the Ecclesiasti-
cal Authorities, in: Studies in World Christianity 25 (2019) No. 3.

6 Cf. M. Moran, The Spirituality at the Heart of the Catholic Charismatic Renewal Move-
ment, in: Transformation, 30 (2013) No. 4, pp. 288–289.

7 Cf. L. J. Suenens, Malines Documents (1): Theological and Pastoral Orientations on the 
Charismatic Renewal, Malines (Belgium) 1974, pp. 34–35.

8 Cf. K. Guzowski, Duch Dialogujący [Dialoguing Spirit], Lublin 2016, p. 261.
9 In Italy similar ‘Rinnovamento nello Spirito Santo’.
10 Cf. L. J. Suenens, Malines Documents (6): A controversial phenomenon. Resting in the 

Spirit, Dublin 1987, p. 13.
11 Cf. L. J. Suenens, Malines Documents (1), pp. 29–33.
12 Cf. L. J. Suenens, Malines Documents (1), p. 29.
13 See. ICCRS — Doctrinal Commission, Baptism in the Holy Spirit, Vatican City 2012.



31

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

Wagner, a professor at Fuller Theological Seminary in California.14 This 
division was based on chronology, which ultimately proved to be flawed. 
It turned out that the so-called “third wave” (assigned to the 1980s) actu-
ally preceded the “first” (early 20th century) and “second” waves (1960s) 
by about 150 years.15 Therefore, today the literature uses the typology 
of “Three Types of Pentecostals”.16 Global Pentecostalism is divided 
into “Type 1 Pentecostals”, “Type 2 Charismatics”, and “Type 3 Inde-
pendent Charismatics”. Type 2 includes the mainline churches such as 
Catholics, Anglicans, Lutherans, and others. Within these churches, 
prayer groups and communities function as one reality among many. 
An example of this is the CCR within the Catholic Church. When look-
ing at the three types of Pentecostalism, a certain pattern can be seen: 
Catholics are categorised as type 2 and are included in the Pentecostal 
division. The key unifying factor for global Pentecostalism is “pentecos-
tal spirituality”, which combines both charismatic and pentecostal ele-
ments. This can be seen, of course, in the prayer meetings of communi-
ties practising this spirituality — common songs, preaching techniques, 
shared literature — despite often significant theological and dogmatic 
differences.17 Although the recognition of baptism remains a doctrinal 
difference among various Christian traditions, it has not proven to be 
a significant obstacle in the ecumenism that unites Pentecostal Chris-
tians, which typically prioritizes shared spiritual experience and rela-
tional unity over formal theological consensus.18 Etymologically, the 
word ‘Pentecostalism’ is derived from the Acts of the Apostles (Acts 2:1), 
where we read about the feast of Pentecost, in Greek πεντηκοστή (pente-
koste). Pentecostal spirituality in a nutshell is based on the experience 

14	 Cf. T. J. Csordas, A Global Geography of the Spirit among. Catholic Charismatic Commu-
nities, in: The Anthropology of Global Pentecostalism and Evangelicalism, ed. S. Coleman, 
R. I. J. Hackett, p. 131.

15 Cf. M. Wilkinson, C. Au, J. Haustein, T. M. Johnson, Brill’s Encyclopedia of Global Pen-
tecostalism, Boston (Brill) 2021, p. XVI.

16 Cf. T. M. Johnson, A. G. Zurlo, Introducing Spirit-Empowered Christianity, Tulsa  2023, 
p. 33. 

17 Cf. A. Siemieniewski, M. Kiwka, Christian Charismatic Movements: Threat or Promise?, 
Göttingen 2021, pp. 252–253.

18 Cf. A. Siemieniewski, From the Council of Churches to the Forum of Christians: a recent 
development in ecumenism, in: Perspectiva. Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne, 
45 (2024) No. 2 pp. 106–107.



32

Rev. Michał Marciniak

of baptism in the Holy Spirit and the actualisation and practice of the 
charisms described in the Scriptures. These include the charisms of 
speaking in tongues, healing, deliverance, prophecy, etc. Although 
a distinction is made in the English language between the charismatic 
and pentecostal elements, when referring to both realities, one speaks 
of “pentecostal spirituality”.19 This spirituality permeates all three 
types of Pentecostalism, within each type according to the doctrine of 
the respective church.

The most important and foundational theological studies concerning 
the Catholic Renewal come from the United States, where CCR was born. 
Today, however, anyone observing the pentecostal reality will notice 
that the growth of Pentecostalism is most visible on the South Ameri-
can continent. Currently, Brazil stands out as a country where pente-
costal spirituality and Pentecostal theology flourish most. In Brazilian 
theology, the term “pentecostalismo católico” is used as a synonym for 

“Renovação Carismática Católica”20 and speaking of “Pentecostal Ca-
tholicism” is not unusual there. In Poland, when referring to classical 
Pentecostalism, the commonly used term is derived from the informal 
colloquial language: “Kościół Zielonoświątkowy” (Pentecostal Church) 
and “Zielonoświątkowcy” (Pentecostals). This terminology originates 
from the Polish colloquial name for the feast of Pentecost, i.e., “Zi-
elone Świątki” (literally: “Green Holidays”).21 Interestingly, in Polish 
there also exist the words “pentekostalny” (pentecostal), “pentekostal-
izm” (Pentecostalism), and “duchowość pentekostalna”22 (pentecostal 
spirituality). However, these equivalents — if used at all in reference to 

19 Cf. A. Siemieniewski, M. Kiwka, Christian Charismatic Movements: Threat or Promise?, 
p. 252.

20	 See A. L. da Rosa, Pentecostalismo católico: Histórico e espiritualidade, in: Revista Uni-
tas, 5 (2017) No. 1; C. F. B. Souza, Catholicism between the tradition and the reinvention: 
new communities, lay consecrated and eremitic life in the Archdiocese of Belo Horizon-
te, in: HORIZONTE — Revista de Estudos de Teologia e Ciências da Religião 17 (2019) 53, 
p. 1243; F. Ferrari Palma, Pentecostalismo católico e entrecruzamentos políticos, teológi-
cos e sociais com a renovacão carismática católica, in: Revista Ñanduty, 6 (2018) No. 9, 
pp. 106–115.

21 Cf. J. Linde-Usiekniewicz, P. G. Smith, Pocket Oxford PWN Polish Dictionary, Oxford 
University Press 2007 p. 281.

22 See P. Sawa, Contemporary Christian spirituality: description, attempted evaluation, 
perspectives, “Studia Pastoralne” 14 (2018), pp. 280–281.



33

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

classical Pentecostalism — typically appear in specialised literature. In 
everyday speech, the term “Zielonoświątkowcy” remains dominant. 
There is also the term “Zielone Świątki”, which refers to the liturgical 
name of the feast of the Descent of the Holy Spirit, though this term is 
rarely used by the younger generation today. Currently, in Catholic the-
ological reflection in Poland, the term “zielonoświątkowy” often carries 
a pejorative connotation. In theological debates, one may even encoun-
ter accusations that Catholic charismatic communities are undergoing 
a process of “uzielonoświątkowienie”23 (becoming Pentecostal), which 
is seen as a sign of the identity and ecclesial issues, suggesting that a giv-
en group or community is turning Protestant.

When organising the reality from a theological and pastoral perspec-
tive, based on the proposal of Cardinal Suenens,24 it is worthwhile — on 
the basis of Catholic reflection — to promote the term “Catholic pentecos-
tal communities”25 to describe what is currently referred to in Poland as 

“charismatic communities” when speaking of groups that live pentecos-
tal spirituality. The term “community” is used here to denote a group 
of believers functioning within the structures of the Catholic Church, 
not an independent ecclesial body. This terminology reflects the fact 
that the communities in question are rooted in pentecostal spirituality, 
and the term “Catholic” indicates that they function within the Catho-
lic Church. The addition of the word “Catholic” is very important, as it 
shows that the spirituality of these communities is fully integrated with 
Catholic theology and tradition, and that it has an ecclesial character. 
A return to this term in the contemporary context could restore clarity 
that pentecostal spirituality is not reserved exclusively for denomina-
tional Pentecostalism, but that the experience of the “new Pentecost”26 
is universal for all Christians, including Catholics.27 The term “Catholic 

23 See A. Kobyliński, Is Pentecostalisation the New Reformation? The Causes and Conse-
quences of the Contemporary Pentecostalization of Christianity, “The Religious Studies 
Review” 266 (2017) No. 4, p. 108.

24 Cf. L. J. Suenens, Malines Documents (1), pp. 34–35.
25 Cf. A. Siemieniewski, M. Kiwka, Christian Charismatic Movements: Threat or Promise?, 

pp. 180–181.
26 See R. Martin, A New Pentecost, Maynooth 2011.
27 Cf. M. Moran, The Spirituality at the Heart of the Catholic Charismatic Renewal Move-

ment, pp. 288–289.



34

Rev. Michał Marciniak

pentecostal communities” may raise concerns among English-speaking 
readers who associate the word “Pentecostal” exclusively with Classi-
cal Pentecostal churches. In the Catholic context—especially outside 
the Anglophone world—this term also refers to a type of spirituality, not 
merely denominational affiliation. In line with Cardinal Léon Suenens’s 
concept of “Pentecostal Renewal”, its use in this article is intentional 
and theologically grounded, and should not be regarded as a methodo-
logical confusion. Terminology derived from the English language does 
not have to be considered normative. In fact, there is a strong case for 
terminological pluralism, which should follow the “liberty of choice but 
unity in meaning”,28 aiming for the best possible representation of real-
ity in a given language.

This article is written from the perspective of Polish theology, and 
therefore the term “katolickie wspólnoty pentekostalne” (Catholic pen-
tecostal communities) has been chosen. The article follows a consistent 
writing convention: “Classical Pentecostalism” (capitalised) — when 
referring to the denomination; “pentecostal spirituality” (lower-
case) — when referring to spirituality; “Catholic pentecostal communi-
ty”29 (lowercase).

2. The diversity of Catholic pentecostalism

All the terminological discussion so far has been necessary in order to 
now recognize the importance of applying it. While the CCR is the most 
well-known movement within the Catholic Church that lives out pente-
costal spirituality, it is important to acknowledge that today, using the 
term “Charismatic Renewal” to describe all communities of this nature 
can be misleading and overly narrow. At present, there are many com-
munities or groups within the Catholic Church that are not affiliated 
with the CCR movement, yet they live pentecostal spirituality and have 
entirely different structures and priorities. These types of communities 
are often referred to as “charismatic communities”. For this reason, it 
is worth considering the wider use of the term “Catholic pentecostal 

28 L. J. Suenens, Malines Documents (1), p. 33.
29 Hereafter, the name may appear in the abbreviated version “pentecostal community” 

without the term Catholics, as this is the further context.



35

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

communities”, which is more inclusive. The year 1967 and the famous 
“Duquesne Weekend” in Pittsburgh (PA, USA) is regarded as the sym-

bolic beginning of the CCR within the Catholic Church.30 The CCR was 
spreading across the globe, marking the first stage in the growth of pen-
tecostal spirituality in the Catholic Church. The second stage was the 
emergence of communities operating in parishes or dioceses that were 
not formally connected to the CCR movement as such. After that, the 
first “network communities” began to form, bringing together various 
individual Catholic pentecostal communities.31 To understand the phe-
nomenon of community networking, it is necessary to present the cur-
rent landscape of Catholic pentecostal reality by highlighting specific 
examples of existing communities.

2.1 CHARIS

In the early stages of the CCR, the International Communications Office 
was established to support the growth and coordination of the move-
ment. Over time, this office evolved into International Catholic Char-
ismatic Renewal Services (ICCRS),32 the first organization officially ap-
proved by the Holy See to coordinate the Renewal. Its most important 
tasks were to foster Catholic unity and identity, and to ensure the proper 
development of the movement.33 Meanwhile, in 1990, another papally 
recognized network was established, i.e., the Catholic Fraternity of 
Charismatic Covenant Communities and Fellowships.34 The Catholic 
Fraternity emerged from the initiative of various Catholic pentecostal 

30 Cf. V. Ciciliot, The Origins of the Catholic Charismatic Renewal in the United States: 
The Experience at the University of Notre Dame and South Bend (Indiana), 1967–1975, 
in: Transatlantic Charismatic Renewal, c.1950–2000, ed. A. Atherstone, J. Maiden, 
M. P. Hutchinson, no city, p. 144.

31 Cf. M. Calisi, The Charismatic Covenant Communities. Historical Aspect (Rome, 
18.05.2022), https://www.academia.edu/92486997/the_charismatic_covenant_com-
munities_historical_aspect_by_matteo_calisi?sm=b (23.05.2024).

32 See The Pontifical Council for the Laity, Decree, in: ICCRS, Then Peter stood up…, Vati-
can City 2017, pp. 179–181.

33 Cf. Pontificio Consiglio per i Laici, Associazioni Internazionali di Fedeli. Repertorio, Vat-
ican City 2004, pp. 267–168.

34 See Pontifical Council for The Laity, International Associations of the Faithful, Directory, 
Vatican City 2006, p. 27.



36

Rev. Michał Marciniak

communities.35 By the end of its existence, the Catholic Fraternity had 
united 116 member communities across 220 countries.36 A major turn-
ing point occurred in 2017 when, at the initiative of Pope Francis, both 
organizations were merged into CHARIS (Catholic Charismatic Renew-
al International Service).37 CHARIS is based on three main pillars: pro-
moting baptism in the Holy Spirit, ecumenism, and serving the poor. 
Additionally, it supports the development of charisms in the Church, 
provides formation for leaders and clergy, organizes conferences, and 
collaborates with communities worldwide. CHARIS is not a covenant 
community but a  service network supporting the pentecostal reality 
within the Catholic Church. Its establishment represents the Holy See’s 
approval of the Charismatic Renewal and acknowledgment of its role in 
evangelization and building ecclesial unity.38

2.2 Magnificat Comunità

A completely different reality is Magnificat Comunità, an association ap-
proved by the Holy See in 2024.39 The community began with an experi-
ence of baptism in the Holy Spirit among several families in Perugia. In 
1979, the newly born Magnificat Community received official approval 
from the Archbishop of Perugia. The group expanded into other Italian 
dioceses. Its missionary activity led to the establishment of fraternities 
in Turkey, Romania, Argentina, Uganda, and Pakistan. Currently, it is 
also beginning to take root in Africa and Asia. From a small parish-based 

35 Cf. M. Moran, The Spirituality at the Heart of the Catholic Charismatic Renewal Move-
ment, p. 289.

36	 Catholic Fraternity Of Charismatic Covenant Communities And Fellowships, https://
www.academia.edu/73685614/catholic_fraternity_of_charismatic_covenant_com-
munities_and_fellowships_catholic_charismatic_renewal?source=swp_share 
(12.07.2024).

37 Cf. Francis, Ad participes Occursus Internationalis Moderatorum Servitii Internationalis 
Renovationis Charismaticae Catholicae, “Acta Apostolicae Sedis” 7 (2019), pp. 1075–1078. 

38 Cf. Francis, Ad participes Occursus provecti a Catholic Charismatic Renewal Internation-
al Service, “Acta Apostolicae Sedis” 12 (2023), pp. 1370–1372.

39 See Dicastery for the Laity, Family and Life, Approvazione degli Statuti della Comunità 
Magnificat, Rome, 19.01.2024, https://www.laityfamilylife.va/content/dam/laity-
familylife/Documenti/Prefetto/Doc%20Pref%20ITA/Comunit%C3%A0%20Magnifi-
cat%20-%2019.01.2024.pdf (Dec 09, 2024).



37

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

community, the initiative has grown into an international network 
with Papal recognition.

2.3 Obra de Maria

The community Eis Aí Tua Mãe — Obra de Maria was founded in 1990 
by Gilberto Gomes Barbosa, who was the last president of the Catholic 
Fraternity. It combines pentecostal and Marian spirituality. Obra de 
Maria is active in 62 countries, including Brazil, Portugal, Italy, Isra-
el, and many countries in Africa and Latin America, engaging in both 
evangelistic and social missions.40 The community includes more than 
5,100 missionaries, and its headquarters is located in São Lourenço da 
Mata (Brazil). In 2025, Obra de Maria celebrated its 35th anniversary at 
the Arena Pernambuco stadium in Recife, with the participation of 110 
bishops and 2 cardinals. It is important to note that Obra de Maria is 
not a papally-recognized association. It has an approved statute by the 
diocesan bishop as a private association of the faithful. When operating 
in other parts of the world, the community seeks approval from the local 
bishop, an example being the decree from the bishop of the Diocese of 
Leiria-Fátima in Portugal, issued in 2015.41

2.4 Disciples of the Lord Jesus Christa Franciscan 
Charismatic Religious Community — DLJC

In 1972, a small group of young women gathered around Mother John 
Marie Stewart to begin its formation as a religious community.42 All of 
these women were involved in the CCR and shared a common vision of 
the Church entering into a “New Pentecost”, fulfilling the wisdom and 
guidance of the Second Vatican Council. In 1979, the community became 

40 Cf. C. A Cavalcanti A. C. Moura, A Comunidade católica Obra De Maria: Formas De Socia-
bilidade, Estilo De Vida E Catolicismo contemporâneo, “Revista Encontros Teológicos” 33 
(2018) No. 1, pp. 97, 99.

41 See Decreto de Reconhecimento e Ereção Canónica da Comunidade Obra de Maria — Eis Aí 
Tua Mãe! (05.11.2015 Leiria), https://www.leiria-fatima.pt/comunidade-obra-de-ma-
ria-eis-ai-tua-mae/ (Oct 19, 2024).

42 Cf. J. M. Stewart, Laying the Foundation. A history of the Disciples of the Lord Jesus Christ, 
TX (USA) 2005, pp. 1–9.

https://www.leiria-fatima.pt/comunidade-obra-de-maria-eis-ai-tua-mae/
https://www.leiria-fatima.pt/comunidade-obra-de-maria-eis-ai-tua-mae/


38

Rev. Michał Marciniak

a public association of the faithful, and in 1991 it became a religious insti-
tute adopting the Franciscan Rule. Today, DLJC has 40 sisters who serve 
through organizing evangelization retreats, faith renewal seminars, in-
tercessory prayer, and spiritual discernment. Each sister vows chastity, 
obedience, and poverty. DLJC community houses are located in the USA, 
and since 2024, they have also established mission houses in Mexico and 
Poland. This is an example of a traditional religious community of sis-
ters — a conventional religious order living out pentecostal spirituality.

2.5 European Network of Communities — ENC

ENC (European Network of Communities) was founded in 1996 and is 
a network of sovereign Catholic pentecostal communities from across 
Europe, including some with an ecumenical character. Each community 
within the network remains autonomous and self-governing. The com-
munities belonging to ENC are often referred to as “third way commu-
nities”43 meaning they are neither parishes nor churches in the classical 
sense of congregations, but something in between. ENC brings together 
over 3,000 members from across Europe, creating a synergy that no sin-
gle community could achieve on its own. It provides a space for sharing 
information, organizing joint meetings, and initiating collaborative ef-
forts. ENC includes communities from both Western and Eastern Europe. 
The network is a grassroots initiative and currently functions as a civil 
association under national law. However, it only includes communities 
that have been approved by their respective bishops. A similar network 
to ENC is the North American Network of Charismatic Covenant Com-
munities (NAN). Leaders of various US communities formerly affiliated 
with the Catholic Fraternity sought to continue their fellowship after 
the fraternity ceased its operations. They also aimed to incorporate 
an ecumenical dimension into their association, focusing specifically 
on North America. This network operates in a very similar way to ENC 
and shares similar goals. Currently, nine major communities belong to 
this young network. Both NAN and ENC are in contact with CHARIS. 
Interestingly, ENC and NAN are also connected with the International 

43	 See J. Fichtenbauers, Principles of Leadership in Communities of the Third Way, YouTube 
17.05.2022, (1m 36s), https://www.youtube.com/watch?v=wWrn6qa6J-s (19.10.2024).

https://www.youtube.com/watch?v=wWrn6qa6J-s


39

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

Partnership of Ecumenical Charismatic Communities (IPECC).44 ENC, 
as a community network, is connected with the IPECC network, which 
essentially functions as a  network of networks. This affiliation high-
lights the complex and multi-layered nature of the movement.

2.6 Hallelu Jah Community

The Hallelu Jah Community from Wrocław (Poland) is a Catholic private 
association of the faithful that was founded in 1983 as a parish group. Its 
activities quickly expanded beyond the parish, leading to formal reg-
istration and dynamic growth.45 Hallelu Jah now has three branches 
located in Warsaw, Stronie Śląskie, and Wrocław-Złotniki. The pillars 
of the community are the Eucharist, Worship, Evangelisation, and Ec-
umenism. Since 2022, the community has been a member of the ENC 
network; previously, it was affiliated with the Catholic Fraternity. In 
addition to charismatic ministry and organizing prayer meetings, Hal-
lelu Jah is also a formation community. Children and young people are 
prepared for the sacraments within the community. Members also meet 
weekly to celebrate the Sunday Mass together. Hallelu Jah consists of 
adults, young people, children, married couples and families.46 The 
Hallelu Jah association is a flagship example of a “third way communi-
ty”. It is a Catholic private association of the Archdiocese of Wrocław, 
although its activity extends beyond the diocese.

2.7 Alleluia Community, Georgia

The Alleluia Community is an ecumenical Christian community found-
ed in 1970, based in Augusta, GA, USA.47 Its mission is to support one 

44 See P. Poppleton, The Formation of the IPECC, in: New Wine and New Wineskins, 11 (2023) 
fall, pp. 4–5.

45	 Cf. J. Borowska, Katolicka Wspólnota Hallelu Jah. O jej początkach i życiu wspólnotowym 
oczyma świadków historii i sprzymierzonych [Hallelu Jah Catholic Community. About its 
origins and the life of the community through the eyes of witnesses of history and those 
who are in the covenant], Wrocław 2013, pp. 103–104.

46 Cf. W. Wołyniec, Podręcznik formacyjny. I rok formacji grup małżeństw i rodzin [Forma-
tion Manual. First year formation of marriage and family groups], Wrocław 2013, pp. 9–10.

47 Cf. D. Swenson, Alleluia!: The Return of the Prototype, Wrocław 2018, p. 9.



40

Rev. Michał Marciniak

another in living for the glory of God, guided by the Holy Spirit. The 
community is built on three core values: Christianity, Ecumenism, 
and Covenant. It operates, in a sense, with “two lungs” — Catholic and 
non-Catholic — allowing it to build bridges and facilitate the exchange 
of gifts between different Christian traditions, fostering mutual growth 
in faith. In addition to prayer and communal life, and charismatic min-
istry, there is also space for forming ecclesial identity according to each 
member’s affiliation. For example, Catholics attend Sunday Mass while 
non-Catholics participate in their own Sunday services. Community 
members live in Faith Village, a neighbourhood in South Augusta, form-
ing a kind of a residential area, which enables them daily life-sharing 
and mutual assistance. They also run an ecumenical school where chil-
dren can learn in a Christian environment. Among the graduates are 
today’s priests and religious sisters. The community cooperates with 
local bishops and clergy, and its activity remains in line with Catholic 
Church teaching.48 The Alleluia Community is part of the NAN network.

3. The phenomenon of networking

It is not possible to include a  complete description and history of all 
communities in this article. The examples presented illustrate “the phe-
nomenon of networking” among Catholic pentecostal communities. The 
concept of “networking” is used here in a spiritual and pastoral sense. It 
refers to the diversity, as well as the relational and often interconnect-
ed nature of contemporary Catholic communities and groups rooted in 
pentecostal spirituality, which tend to function in network-like struc-
tures, taking the form of umbrella bodies. What may initially appear to 
an uninformed observer as merely an ecclesial movement of the CCR is 
in fact incredibly diverse. Within Catholic Pentecostalism, there are en-
tities with varying statuses: papal associations, international, national, 
diocesan, parish-based, religious, ecumenical communities, networks 
of communities, and even a network of networks of communities. There 
are also communities that draw from pentecostal spirituality, even 
though it is not their central focus, for example, the Nuovi Orizzonti 

48 Cf. A. Calisi, La comunità di Gesù e l’ecumenismo, “Paralleus” 8 (2017) No. 17, p. 23.



41

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

community.49 With Catholic Pentecostalism in mind, the concept of 
a  “network” can be understood in two ways. In a  narrower sense, it 
refers to organizations that bring together communities, such as ENC 
or NAN. In a broader sense, it refers to autonomous communities that 
themselves function as a network, operating at the diocesan, national, 
or international level. In international literature, the term umbrella 
body is also used.50 From this perspective, CHARIS is an example of an 
umbrella that encompasses the entire reality of Catholic Pentecostalism. 
ENC fosters relationships among autonomous communities, acting as 
an umbrella for them. Meanwhile, a  community such as Obra de Ma-
ria is a network, i.e., another form of umbrella. When we speak of the 
phenomenon of networking communities, we refer to the entire “gal-
axy” of such communities and umbrella bodies, i.e., a wide panorama 
of Catholic Pentecostalism. A particularly noteworthy phenomenon is 
the networking of communities in the narrower sense — independent 
entities like ENC or NAN. Through the act of forming networks, these 
autonomous communities, many of which are themselves umbrella bod-
ies, seek unity in this “networking”, which offers them support, shared 
ministry, safety, and opens new horizons and opportunities for service. 
The pursuit of unity in terms of communion and doctrine makes the 
communities gathered in these networks more ecclesial. The criterion 
of unity is one of the most important aspects of networking because it 
practically fulfils the message from 1 Corinthians 12:12–13.

The basic model of Catholic pastoral ministry is built on the parish 
structure, while within Catholic Pentecostalism, two main organi-
zational models can be identified: prayer groups and communities.51 
A prayer group usually operates within a parish, though it often brings 
together individuals from other parishes as well, therefore its influ-
ence goes beyond territorial boundaries. Its main form of activity con-
sists of weekly prayer meetings, supplemented by occasional pastoral 

49 Cf. C. Amirante, Solo l’amore resta. Nuovi Orizzonti nell’inferno della strada, Milano 
2018, pp. 132–132.

50 See Umeh, Pentecostalism and mission, A missiological Study of Nigerian Pentecostalism, 
Rome 2008, p. 214.

51 Cf. T. J. Csordas, A global geography of the spirit: the case of Catholic Charismatic com-
munities, p. 132.



42

Rev. Michał Marciniak

initiatives. The community has a  more developed structure, deeper 
member involvement, and shared spaces for life and communal prayer. 
In this context, the concept of “Third Way Community” is also particu-
larly interesting.52 These communities are the fruit of an internal mat-
uration that did not begin with institutional directives, but with the 
decisions of individuals who recognized a spiritual need and initiated 
new movements.53 A “Third Way Community” is one whose members 
are significantly more involved in its life than in the life of the parish in 
which they live. They often actively participate in the evangelizing ef-
forts of the diocese. It happens that they live out their sacramental lives 
within the community — from the baptism of their children to the sacra-
ment of marriage. It is important to note that such communities already 
began to emerge in the early 1980s and received the approval of local 
bishops. It is true that there is a certain tension between the tradition-
al parish-based pastoral model as the first community and the model 
represented by “Third Way Communities”. While in the past there were 
questions about their proper place in the Church, today their value and 
the new dynamism they bring to Church life are increasingly being rec-
ognized.54 The existence of movements that transcend parish structures 
is not a violation of the Church’s fundamental and typical pastoral mod-
el.55 On the contrary — it enriches and complements it.56 

The rise of networks like ENC, NAN, or Third Way Communities may 
pose some challenges in terms of possible bases in the canonical law 
or ecclesiastical documents. In practice, however, this can be seen as 
a sign of the times. Various student ministries create a similar climate. 
Students also form communities that often weaken their connection to 
their residential parishes. Today, every parish community is called to 

52 See J. Fichtenbauers, Principles of Leadership in Communities of the Third Way, YouTube 
17.05.2022, (1m 36s), https://www.youtube.com/watch?v=wWrn6qa6J-s (19.10.2024).

53	 Cf. Bóg i świat. Z kardynałem Josephem Ratzingerem rozmawia Peter Seewald [God and 
the world. Cardinal Joseph Ratzinger is interviewed by Peter Seewald], Kraków 2001, 
pp. 419–420.

54 Cf. John Poul II, Novo millennio ineunte, Vatican City 2001, 46.
55 Cf. A. Siemieniewski, Pluralizm wspólnot w parafii — postulaty i realia, „Wrocławski 

Przegląd Teologiczny Wrocław Theological Review” 11 (2003) No. 1, p. 146.
56 Cf. Congregation for the Doctrine of the Faith, Iuvenescit Ecclesia, Rome 2016, 2.

https://www.youtube.com/watch?v=wWrn6qa6J-s


43

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

enter a “new phase of evangelisation”,57 stepping beyond its territorial 
structures.58 Third Way Communities are, in a sense, a clear confirma-
tion of this idea. Benedict XVI, while still Prefect of the Congregation 
for the Doctrine of the Faith and with a deep understanding of the na-
ture of Catholicism, emphasised that the Church must remain a living 
spiritual organism, open to diverse forms of living the faith. New forms, 
even if they do not initially fit into theoretical frameworks or lack spe-
cific norms,59 should be ordered and welcomed as a gift. A key aspect of 
his statement is also the call for “a great deal of internal ecclesial tol-
erance”,60 which allows this diversity to be seen as a natural element 
of the Church rather than a threat to its unity. This very idea supports 
the thesis that Third Way Communities and networks of communities 
have their place in the Church and should not be marginalized. There 
is a need for ecclesiological reflection on such communities in order to 
avoid excessive privatization of the faith on the one hand, and to em-
brace the gift and strengthen their ecclesiality, on the other.

Conclusions

When looking at the whole spectrum of Catholic Pentecostalism, one 
might tend to put everything in one category, i.e., label every group as 
the CCR. However, such thinking narrows the reflection on today’s real-
ity of the Church. The choice of the term “Catholic pentecostal communi-
ties” arises from the need to more accurately express both the spiritual-
ity and the lived reality of these groups. In this context, terminological 
precision carries not only academic significance but also pastoral value, 
helping to avoid misunderstandings. The varying levels of formalisa-
tion within these realities highlight the power of the pentecostalization 
process. Diversity in unity is perhaps the best way to describe the phe-
nomenon of networking among communities, as well as the existence of 

57 Congregation for the Clergy, Instruction. The pastoral conversion of the Parish commu-
nity in the service of the evangelising mission of the Church, Rome 2020, 3.

58	 Cf. Congregation for the Clergy, Instruction. The pastoral conversion of the Parish com-
munity in the service of the evangelising mission of the Church, 123.

59	 Cf. Bóg i świat. Z kardynałem Josephem Peter Seewald, pp. 419–420.
60 Cf. Bóg i świat. Z kardynałem Josephem Peter Seewald, pp. 419–420.



44

Rev. Michał Marciniak

networks such as ENC or NAN. Naturally, questions arise about wheth-
er such umbrella bodies are replacing traditional parish pastoral units. 
It is also important to reflect on the phenomenon of “Third Way Com-
munities”. At the same time, one should recognize a certain grassroots 
phenomenon that has emerged as an initiative of individuals connected 
to pentecostal spirituality — people who sought mechanisms of support 
and unity, while also fulfilling fundamental ecclesial criteria, resulting 
in the creation of networks such as NAN or ENC. The existence of such 
a reality is a fact, not a theory that may happen.

References

Amirante C., Solo l’amore resta. Nuovi Orizzonti nell’inferno della strada, 
Milano 2018.

Blohm M., As by a New Pentecost”: Embodied Prayer in Catholic Charismatic 
Renewal Following Vatican II, “Religions” 12 (2021) no. 8.

Borowska J., Katolicka Wspólnota Hallelu Jah. O  jej początkach i  życiu 
wspólnotowym oczyma świadków historii i  sprzymierzonych [Hallelu 
Jah Catholic Community. About its origins and the life of the community 
through the eyes of witnesses of history and those who are in the covenant], 
Wrocław 2013. 

Bóg i świat. Z kardynałem Josephem Ratzingerem rozmawia Peter Seewald 
[God and the world. Cardinal Joseph Ratzinger is interviewed by Peter See-
wald], Kraków 2001.

Calisi A., La comunità di Gesù e l’ecumenismo, “Paralleus” 8 (2017) no. 17, 
pp. 11–26.

Calisi M., The Charismatic Covenant Communities. Historical Aspect, (Rome, 
18.05.2022), https://www.academia.edu/92486997/the_charismat-
ic_covenant_communities_historical_aspect_by_matteo_calisi?sm=b 
(23.05.2024).

Catholic Fraternity of Charismatic Covenant Communities and Fellowships, 
https://www.academia.edu/73685614/catholic_fraternity_of_charis-
matic_covenant_communities_and_fellowships_catholic_charismat-
ic_renewal?source=swp_share (12.07.2024).



45

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

Cavalcanti C. A., Moura A. C., A Comunidade católica Obra De Maria: For-
mas De Sociabilidade, Estilo De Vida E Catolicismo contemporâneo, “Re-
vista Encontros Teológicos” 33 (2018) no. 1.

Ciciliot V., The Origins of the Catholic Charismatic Renewal in the United 
States: Early Developments in Indiana and Michigan and the Reactions of 
the Ecclesiastical Authorities, “Studies in World Christianity” 25 (2019) 
no. 3.

Ciciliot V., The Origins of the Catholic Charismatic Renewal in the United 
States: The Experience at the University of Notre Dame and South Bend 
(Indiana), 1967–1975, in: Transatlantic Charismatic Renewal, c.1950-2000, 
ed. A. Atherstone, J. Maiden, M. P. Hutchinson, pp. 134–164.

Congregation for the Clergy, Instruction. The pastoral conversion of the 
Parish community in the service of the evangelising mission of the Church, 
Rome 2020.

Congregation for the Doctrine of the Faith, Iuvenescit Ecclesia, Rome 2016.
Csordas T. J., A Global Geography of the Spirit among. Catholic Charismatic 

Communities, in: The Anthropology of Global Pentecostalism and Evangel-
icalism, ed. S. Coleman, R. I. J. Hackett.

Decreto de Reconhecimento e Ereção Canónica da Comunidade Obra de Ma-
ria — Eis Aí Tua Mãe!, Leiria, 5.11.2015, https://www.leiria-fatima.pt/co-
munidade-obra-de-maria-eis-ai-tua-mae/ (19.10.2024).

Dicastery for the Laity, Family and Life, Approvazione degli Statuti del-
la Comunità Magnificat, Rome, 19.01.2024, https://www.laityfami-
lylife.va/content/dam/laityfamilylife/Documenti/Prefetto/Doc%20
Pref%20ITA/Comunit%C3%A0%20Magnificat%20-%2019.01.2024.pdf> 
(09.12.2024).

Ferrari Palma F., Pentecostalismo católico e entrecruzamentos políticos, te-
ológicos e sociais com a renovacão carismática católica, in: Revista Ñan-
duty, 6 (2018) no. 9.

Fichtenbauers J., Principles of Leadership in Communities of the Third Way, 
YouTube 17.05.2022, (1m 36s), https://www.youtube.com/watch?v=w-
Wrn6qa6J-s (19.10.2024).

Francis, Ad participes Occursus Internationalis Moderatorum Servitii Inter-
nationalis Renovationis Charismaticae Catholicae, in: Acta Apostolicae 
Sedis, 7 (2019), pp. 1075–1078.



46

Rev. Michał Marciniak

Francis, Ad participes Occursus provecti a Catholic Charismatic Renewal 
International Service, in: Acta Apostolicae Sedis, 12 (2023), pp. 1370–1372.

Guzowski K., Duch Dialogujący (ang. Dialoguing Spirit), Lublin 2016.
ICCRS — Doctrinal Commission, Baptism in the Holy Spirit, Vatican City 

2012.
ICCRS — Doctrinal Commission, Deliverance Ministry, Vatican City 2017.
John Poul II, Novo millennio ineunte, Vatican City 2001.
Johnson T. M., Zurlo A. G., Introducing Spirit-Empowered Christianity, Tul-

sa 2023.
Kobyliński A., Is Pentecostalisation the New Reformation? The Causes and 

Consequences of the Contemporary Pentecostalisation of Christianity, 
“The Religious Studies Review” 266 (2017) no. 4.

Laurentin R., Catholic Pentecostalism, Doubleday(publisher) 1977.
Linde-Usiekniewicz J., Smith P. G., Pocket Oxford PWN Polish Dictionary, 

Oxford University Press 2007.
Martin R., A New Pentecost, Maynooth 2011.
McGuire M. B., Toward a Sociological Interpretation of the “Catholic Pente-

costal” Movement, in: Review of Religious Research, 16 (1975) no. 2.
Moran M., The Spirituality at the Heart of the Catholic Charismatic Renewal 

Movement, “Transformation” 30 (2013) no. 4.
Oconnor E. D., The Pentecostal Movement in the Catholic Church, Ave Maria 

Press 1971.
Papst trifft Waldenser — Interview mit Kardinal Koch, (10.06.2015), https://

w w w.archivioradiovaticana.va/storico/2015/06/11/papst _trifft _
waldenser_%E2%80%93_interview_mit_kardinal_koch/de-1150398 
(09.12.2024).

Pontifical Council For The Laity, International Associations of the Faithful. 
Directory, Vatican City 2006.

Pontificio Consiglio per i Laici, Associazioni Internazionali di Fedeli. Reper-
torio, Vatican City 2004.

Poppleton P., The Formation of the IPECC, “New Wine and New Wineskins” 
11 (2023) fall.

Ranaghan K., Ranaghan D., Catholic Pentecostals, Paulist Press 1969.
Rosa A. L., Pentecostalismo católico: Histórico e  espiritualidade [Catholic 

Pentecostalism: history and spirituality], “Revista Unitas” 5 (2017) no. 1.



47

The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

Sawa P., Contemporary Christian spirituality: description, attempted eval-
uation, perspectives, “Studia Pastoralne” 14 (2018).

Siemieneiwski A., Pluralizm wspólnot w  parafii — postulaty i  realia, 
„Wrocław Theological Review Wrocławski Przegląd Teologiczny” 1 (2003) 
no. 11.

Siemieniewski A., From the Council of Churches to the Forum of Christians: 
a recent development in ecumenism, “Perspectiva. Legnickie Studia Teo-
logiczno-Historyczne” 45 (2024) no. 2.

Siemieniewski A., Pentekostalizacja chrześcijaństwa. Przewodnik teolog-
iczno-pastoralny [The Pentecostalization of Christianity. A theological and 
pastoral guide], Wrocław 2020.

Siemieniewski A., Kiwka M., Christian Charismatic Movements: Threat or 
Promise?, Göttingen 2021.

Souza C. F. B., Catholicism between the tradition and the reinvention: new 
communities, lay consecrated and eremitic life in the Archdiocese of Belo 
Horizonte, “HORIZONTE — Revista de Estudos de Teologia e Ciências da 
Religião” 17 (2019) no. 53.

Stewart J. M., Laying the Foundation. A history of the Disciples of the Lord 
Jesus Christ, TX, USA 2005.

Suenens L. J., Malines Documents (1): Theological and Pastoral Orientations 
on the Charismatic Renewal, Malines (Belgium) 1974.

Suenens L. J., Malines Documents (6): A controversial phenomenon. Resting 
in the Spirit, Dublin 1987.

Swenson D., Alleluia!: The Return of the Prototype, Wrocław 2018.
The Pontifical Council for the Laity, Decree, in: ICCRS, Then Peter stood up…, 

Vatican City 2017.
Umeh J. O., Pentecostalism and mission. A missiological Study of Nigerian 

Pentecostalism, Rome 2008.
Wilkinson M., Au C., Haustein J., Johnson T. M., Brill’s Encyclopedia of 

Global Pentecostalism, Boston (Brill) 2021.
Wołyniec W., Podręcznik formacyjny. I rok formacji grup małżeństw i rodzin 

[Formation Manual. First year formation of marriage and family groups], 
Wrocław 2013.

Zurlo A. G., Johnson T. M., Crossing P. F., World Christianity and Mission 
2021: Questions about the Future, “International Bulletin of Mission Re-
search” 45 (2021) no. 1.





49

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 49–68

Article history • Received: 20 Mar 2025 • Accepted: 8 Apr 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Rev. Piotr Łabuda – Associate Professor at the Pontifical University of John Paul II in Krakow, 
Head of the Department of Sacred Scripture and Patrology at the Faculty of Theology, 
Tarnów Branch, Lecturer in the New Testament at the Pontifical University of John Paul II 
in Krakow and at the Redemptorist Seminary in Tuchów. Editor-in-chief of several biblical 
series (e.g. Krąg Biblijny, W Kręgu Słowa, Tolle, Lege!, Źródło Wody Żywej).

Rev. Piotr Łabuda
	K https://orcid.org/0000-0002-9044-817X

piotr.labuda@upjp2.edu.pl

The Pontifical University of John Paul II in Kraków
	� https://ror.org/0583g9182

The Holy Spirit as the gift 
in the ‘Hour of Jesus’

	' https://doi.org/10.15633/ps.29403



50

Rev. Piotr Łabuda

Abstract
The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

According to Luke, the ascending Jesus instructs his disciples to remain in Jerusalem 
until they are ‘clothed with power from on high’ (Luke 24:49). In the account of the 
Acts of the Apostles, the Master’s promise is fulfilled on the day of Pentecost (Acts 
2:1–4). John, however, presents the gift of the Holy Spirit differently. In the Fourth 
Gospel, the Church receives the gift of the Spirit in the ‘hour of Jesus.’ John empha-
sizes that Jesus, ‘bowed his head and gave up his spirit’ (John 19:30), marking the inau-
guration of the outpouring of the Holy Spirit. This gift is also symbolized by the water 
that flowed from Jesus’ side (John 19:34). The Risen Christ imparted this Spirit to his 
disciples when he appeared to them and “breathed on them” (John 20:22). This paper 
explores the theological intent of John, who shapes the Passion narrative and the ac-
count of the Resurrection to demonstrate that the gift of the Spirit is continuously 
bestowed by Jesus upon the Church community. The study seeks to answer whether 
John’s account presents a different perspective on the ‘gift of the Spirit’ compared to 
Luke’s or whether it serves to complement it.

Keywords: Hour of Jesus, Holy Spirit, Passion of Jesus, gift, Gospel of John

Abstrakt
Dar Ducha Świętego w „godzinie Jezusa”

Według św. Łukasza wstępujący do nieba Jezus, nakazuje uczniom, by ci pozostali 
w  Jerozolimie, aż zostaną „przyobleczeni w  moc z  wysoka” (Łk 24,  29). W  przeka-
zie Dziejów Apostolskich obietnica Mistrza spełnia się w  dzień Pięćdziesiątnicy 
(Dz  2,  1–4). Inaczej dar Ducha Świętego ujmuje św. Jan. W  Czwartej Ewangelii bo-
wiem Kościół otrzymuje dar Ducha Świętego w „godzinie Jezusa”. Św. Jan podkreśli, 
iż Jezus „skłoniwszy głowę, oddał ducha” (J 19, 30). Była to inauguracja czasu wylania 
Ducha Świętego. Ten dar symbolizuje również woda, która wypłynęła z boku Jezusa 
(J 19, 34). Tego Ducha przekazuje uczniom Zmartwychwstały, który przyszedłszy do 
nich „tchnął na nich” (J 20, 22). Opracowanie pokazuje teologiczny zamysł św. Jana, 
który tak kreśli wydarzenia pasyjne oraz przekaz o zmartwychwstaniu aby pokazać, 
iż dar Ducha jest nieustannie przekazywany przez Jezusa wspólnocie Kościoła. Stu-
dium stara się odpowiedzieć na pytanie, czy przekaz św. Jana jest różny czy uzupeł-
niający się z dziełem św. Łukasza ujęciem „daru Ducha”.

Słowa kluczowe: Godzina Jezusa, Duch Święty, Męka Jezusa, dar, Ewangelia św. Jana



51

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

In Johannine theology, the motif of the hour of Jesus — His passion, death, 
and glorification — is of central significance.1 These events represent the 
climax of John’s Christology.2 In keeping with the apocalyptic tradition, 
this is an eschatological hour, which the evangelist closely associates 
with the outpouring of the Holy Spirit. John underscores that the Spirit 
actualizes the event of Jesus in history and that Christ bestows the Spirit 
upon His disciples to empower them for their apostolic mission.3 Unlike 
the Gospel of Luke, John shows that this bestowal takes place not on the 
day of Pentecost but in the ‘hour of Jesus’4.

This article comprises four sections:
1.	 “Jesus desires that all be ‘finished’” (John 19:28);
2.	“He gave up his spirit” (John 19:30);
3.	“Blood and water came out” (John 19:34);
4.	“Receive the Holy Spirit” (John 20:22).
The aim of this study is to examine the interrelation between the hour 

of Jesus and the mystery of the gift of the Holy Spirit — an examination 
of when and how, according to John’s intent, the imparting of the Spir-
it took place. The Fourth Gospel, unlike Luke, indicates that the Holy 
Spirit was given to the community of believers not only on the day of 
Pentecost but also in the ‘hour of Jesus.’ It is therefore appropriate to 

1 See I. de La Potterie, Męka Pańska według świętego Jana (J 18, 1–19, 42), in Męka według 
czterech Ewangelii, ed. A. Vanhoye, Ch. Duquoc, I. de La Potterie, and É. Charpenti-
er (Kraków: Kairos, 2002), 71; H. Witczyk, ‘„Godzina Jezusa” — ofiara zbawczej męki, 
śmierci i zmartwychwstania’, Verbum Vitae 8 (2003): 117.

2 F. Porsch, Johannes–Evangelium (Stuttgarter Kleiner Kommentar, NT, Bd. 4) (Stutt-
gart: Verlag Katholisches Bibelwerk, 1988), 205; A. Marchadour, L’Évangile de Jean. 
Commentaire pastoral (Commentaires) (Paris: Centurion-Outremont, Novalis, 1992), 
236–237; K. Wengst, Das Johannesevangelium. 2. Teilband: Kapitel 11–21 (Theologischer 
Kommentar zum Neuen Testament, 4.2) (Stuttgart 2001), 260.

3 See L. F. Ladaria, Cristología del Logos y cristología del Espíritu, Gregorianum 61 (1980), 
no. 2: 353–360; I. de la Potterie, Cristologia e pneumatologia in San Giovanni, in Bibbia 
e cristologia. Pontificia Commissione Biblica (Parola di Dio 5) (Cinisello Balsamo (Mi-
lano): Edizioni Paoline, 1987), 275.

4 For discussions on the Holy Spirit in the work of Luke, see R. Głuchowski, “‘Gdy 
nadszedł w końcu dzień Pięćdziesiątnicy…” (Dz 2, 1), ’ in Duch Święty, ed. P. Łabuda, 
(Źródło Wody Żywej 4) (Tarnów: Biblos, 2017), 291–300; M. Bednarz, “The Holy Spirit in 
the Gospel of St. Luke, ” in Duch Święty, ed. P. Łabuda, (Źródło Wody Żywej 4) (Tarnów: 
Biblos, 2017), 229–236.



52

Rev. Piotr Łabuda

reflect on whether these are two distinct perspectives on the ‘gift of the 
Spirit’ or complementary ones.

1. Jesus desires that all now be ‘finished’ (John 19:28)

John’s account of Jesus’ death (John 19:28–30) is framed by the verb τελέ 
ω –‘It is finished’ (John 19:28, 30). The phrase τετέ λεσται, ἵνα τελειωθῇ 
ἡ γραφή signifies the completion of Jesus’ mission and the fulfilment 
of God’s plan.5 Jesus accomplishes everything foretold in Scripture and 
desires to complete the work entrusted to Him by the Father (John 17:4). 
While dying, Jesus is not alone (John 8:29), as His death marks His re-
turn to the Father. This is emphasised by His final words, ‘It is finished’ 
(τετέ λεσται), which simultaneously constitute an act of salvation for hu-
manity. The words τετέ λεσται and τελειωθῇ (John 19:28, 30) are closely 
linked to the blood flowing from Christ’s pierced side (John 19:34), which 
in the Bible symbolises life (cf. Lev. 17:11, 14; Deut. 12:23).

The term ‘all’ (πά ντα; John 19:28) refers to the entirety of Jesus’ Pas-
sion (cf. John 18:4). John emphasises that Jesus fully completes the work 
He undertook. In John 13:1, what Jesus knows pertains to the hour that 
has already arrived. Thus, the phrase ‘in order to fulfil the Scripture’ 
(John 19:28) refers not only to what preceded it but also to everything 
that follows.6 This is the only instance in which the evangelist employs 
the term teleio, w (‘to fulfil’) in reference to Scripture. Elsewhere, he uses 
the verb πληρό ω (‘to complete’).7 The verb τελειό ω appears to originate 
from an earlier tradition.8 John employs this term with full awareness, 
as demonstrated by several factors. Firstly, τελειό ω shares the same 

5 See H. van den Bussche, Jean. Commentaire de l’Évangile spirituel (Bruges: Desclée 
de Brouwer, 1967), 516; S. Mędala, Ewangelia według świętego Jana, rozdziały 13–21. 
Wstęp — przekład z oryginału — komentarz, Częstochowa 2010, 246–247 (Nowy Komen-
tarz Biblijny, vol. IV/2).

6 See X. Léon-Dufour, Lecture de l’Évangile selon Jean, vol. 4: L’heure de la glorification 
(chapitres 18–21) (Parole de Dieu) (Paris 1996), 151; R. E. Brown, La mort du Messie. Ency-
clopédie de la Passion du Christ, de Gethsémani au tombeau. Un commentaire de récits de 
la Passion dans les quatre évangiles, Paris 2005, 1178.

7 See John 12:38; 13:18; 15:25; 17:12; 19:24.
8 See M.-É. Boismard, A. Lamouille, L’Évangile de Jean (Synopse des quatre Évangiles, 

vol. 3) (Paris 1977), 440; R. E. Brown, La mort du Messie (Paris 2005), 1179.



53

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

root as tele, w, indicating that the fulfilment of Scripture constitutes the 
complete realisation of Jesus’ mission. Moreover, the evangelist has al-
ready used the verb τελειό ω in relation to the work entrusted to Jesus by 
the Father.9 Finally, the meaning of τετέ λεσται confirms this interpre-
tation: the term signifies the culmination of the Son’s journey, in which 
He consistently carries out the Father’s will. The phrase ‘he bowed his 
head and gave up his spirit’ (John 19:30) indicates that Jesus accepted 
death of His own volition. The act of bowing His head symbolises His 
entrustment to the Father.10

The verb τετέ λεσται serves as a literary bracket, both opening and 
closing the account of Jesus’ dying. This structure is formed by John 
19:28 and John 19:30, which parallel each other. In both passages, Jesus 
Himself is the agent of the actions described: 

a)	Jesus knew that all was now finished (τετέ λεσται) — John 19:28
b)	He said, ‘I am thirsty.’ — John 19:28
a’) He said, ‘It is finished.’ (τετέ λεσται) — John 19:30
b’) Then he bowed his head and gave up his spirit. — John 19:30.
At the centre of this account is Christ’s cry, διψῶ (‘I thirst’), a natural 

plea from a dying man experiencing intense thirst. This also serves as 
evidence that Jesus truly had a human body.11 However, because this 
occurs in the context of Scripture being fulfilled, we can discern a deep-
er meaning in His words, ‘I thirst.’ John emphasises that Jesus is aware 
that this is how ‘the Scripture is fulfilled’ and that He longs to be united 
with the Father. Christ identifies with the persecuted psalmist, 12 even 
though the evangelist does not quote the psalm, as its author appears to 
reproach God for his fate.

9 See John 4:34; 5:36; 17:4.
10 It is also worth noting that the verb tetélestai corresponds to the conclusion of the cre-

ation account: ‘God finished his work on the sixth day’ (Gen. 2:2). See X. Léon-Dufour, 
Lecture de l’Évangile selon Jean, vol. IV (Paris: Seuil, 1996), 156.

11 See H. Langkammer, Passio Domini Nostri Jesu Christi. Nowy Testament o męce i śmierci 
Jezusa, Wrocław 1994, 112. Some exegetes indicate that this cry primarily expresses 
a thirst for love: ‘He gave everything and received nothing in return—neither under-
standing nor a response, except from that small group of faithful ones. Therefore, His 
thirst is intense.’ R. Laurentin, Prawdziwe życie Jezusa Chrystusa, Kraków 1999, 397.

12 See Ps. 63:2; 69:22; 22:15. Zob. R. E. Brown, La mort du Messie, 1181; S. Mędala, Ewangelia 
według świętego Jana, rozdziały 13–21, 247.



54

Rev. Piotr Łabuda

Jesus Himself directs His own path (cf. John 10:17–18).13 Undoubtedly, 
the verb ‘I thirst’ means His determination to ‘drink the cup’ given to 
Him by the Father (John 18:11) in a spirit of obedience (John 13:1). How-
ever, the words ‘I thirst’ may also be analyzed on a symbolic and salvific 
level. One may discern here a reference to the Passover lamb — Jesus as 
the ‘Lamb of God who takes away the sin of the world’ (John 1:29). His 
role parallels that of the Passover lamb in the theology of the chosen 
people. Thus, Jesus thirsts for our salvation. In the Gospel of John, the 
phrase ‘I thirst’ serves as a summary: He has completed the work of rev-
elation and redemption (‘It is finished’).

The words ‘I thirst’ may also recall the Samaritan woman’s request: 
‘Sir, give me this water, so that I may never be thirsty or have to keep 
coming here to draw water’, as well as Jesus’ assurance that He will 
give her ‘living water’, after which she will never thirst again (see John 
4:7–15).14 This passage clearly illustrates the twofold meaning of ‘I thirst’. 
The first pertains to the physical need of a thirsty man. The second refers 
to the spiritual realm — it is the Holy Spirit who will satisfy the spiritual 
thirst of a  believer. The spiritual dimension of thirst is explicitly ex-
pressed in John 7:37–38, which speaks about the last day of the Feast of 
Tabernacles. This idea is further developed in the following verse about 

‘living water’: ‘Now he said this about the Spirit, which believers in him 
were to receive; for as yet there was no Spirit, because Jesus was not yet 
glorified’ (John 7:39).15

Jesus’ words to the Samaritan woman, as well as His proclamation in 
the Temple during the Feast of Tabernacles, were fulfilled on the cross. 
The dying Jesus longed for the Holy Spirit to descend upon believers.16 
Therefore, in John 19:30, the evangelist notes that Jesus παρέ δωκεν τὸ 
πνεῦμα (‘gave up, ’ or perhaps more precisely, ‘handed over’ the Spirit). 
Thus, the event of Jesus reached its completion: ‘It is finished’ (John 19:28), 

13 See R. E. Brown, La mort du Messie, 1181; S. Mędala, Ewangelia według świętego Jana, 
rozdziały 13–21, 247.

14	 See B. Maggioni, Ewangeliczne opowieści o Męce Pańskiej, Kraków 2002, 326.
15 Some manuscripts add ‘Holy’ in John 7:39. See S. Mędala, Ewangelia według święte-

go Jana, rozdziały 1 — 12. Wstęp — przekład z oryginału — komentarz (Częstochowa 2010), 
652–653 (Nowy Komentarz Biblijny, IV/1).

16 See R. E. Brown, La Passione nei Vangeli (Brescia 1988), 105; S. Witkowski, Męka Pańska 
według Ewangelii św. Jana (Kraków: Wydawnictwo „La Salette”, 2001), 82. 



55

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

though the history of salvation continues until the end of time. It is on 
the cross that the era of the Holy Spirit begins as the continuation of 
Christ’s work.

2. He ‘gave up his spirit’ (John 19:30)

The author of the Fourth Gospel emphasizes that, having said, ‘It is fin-
ished’ (tete, lestai), Jesus ‘bowed his head and gave up his spirit’ (κλί νας 
τὴν κεφαλὴν παρέ δωκεν τὸ πνεῦμα) (John 19:30). While Mark (Mark 
15:37) and Luke (Luke 23:46) use the term ἐξέπνευσεν (‘breathed his last’), 
John employs a completely different expression: παρέδωκεν τὸ πνεῦμα. 
Consciously and purposefully, he speaks about Jesus’s death with en-
tirely new words.

The expression παρέδωκεν τὸ πνεῦμᾴ carries a  threefold meaning. 
Firstly, it signifies that Jesus died. The active voice of the verb suggests 
that His death was a conscious act: until the very end, Jesus remained in 
control of His fate. However, a deeper interpretation points to the com-
pletion of His earthly mission. The phrase ‘gave up his spirit’ reflects the 
defining characteristic of His entire work: Jesus’ disposition of self-giv-
ing. Thirdly, John had already suggested a connection between Christ’s 
departure — His glorification — and the gift of the Holy Spirit (John 7:39; 
16:7). John’s account of Christ’s death reveals the fulfillment of this pre-
diction: as Jesus left the world, He imparted to His disciples the Spirit He 
had promised them as the fruit of His return to the Father.17

The phrase ‘he bowed his head’ (John 19:30) may be understood as a de-
piction of Jesus’ complete exhaustion. However, John uses these words 
to emphasize that Jesus retains control over His fate. As He journeys to 
Golgotha and dies upon the cross, He is truly Lord and King. He needs no 
assistance — He carries His cross Himself (John 19:17).

Bearing this in mind, we can see in this moment more than merely the 
gesture of a dying man.18 Christ ‘bowed his head’ toward two persons: 

17 See S. Mędala, Ewangelia według świętego Jana, rozdziały 13–21 (Częstochowa: Edycja 
Świętego Pawła, 2010), 248.

18 See R. E. Brown, La mort du Messie, 1188. John does not emphasize the tragic and pain-
ful dimension of the Passion events but rather the kingship of the Master. See P. Łabu-
da, ‘Jezus jako król w czwartej Ewangelii. “To Ty powiedziałeś, że jestem królem” 



56

Rev. Piotr Łabuda

His Mother and the beloved disciple.19 He inclined toward those who 
represented the nascent Church and entrusted them with the inher-
itance of the Holy Spirit. This event inaugurates the outpouring of the 
Holy Spirit.20 

Such an interpretation aligns with the dual or even triple-layered 
meaning that is characteristic of John’s Gospel.21

While the Synoptic Gospels describe the dying Jesus as surrendering 
His spirit to the Father, St. John identifies this spirit with the Holy Spirit, 
who was in Christ and acted through Him. From this moment on, the 
Holy Spirit will be present and will act in believers. In His death, Christ 
opened the way for the Holy Spirit, whom those standing at the foot of 
the cross receive on behalf of the Church.22

3. ‘Blood and water came out.’ (John 19:34)

The final scene depicting Jesus’ crucifixion provides a spiritual and the-
ological explanation of His death. This is emphasized by its three-part 
structure:
Introduction (John 19:31–32)
A. The Events (John 19:33–34)

–	 Negative rendering: ‘They did not break his legs’ (John 19:33)

(J 18, 37), “Seminare” 24 (2007), pp. 83–94, https://doi.org/10.21852/sem.2007.24.09; 
J. Królikowski, Królewskość Jezusa Chrystusa w opisie męki w Ewangelii św. Jana, “Sem-
inare” 25 (2021), no. 2, 12–146. 

19 See X. Léon-Dufour, Lecture de l’Évangile selon Jean, vol. 4, 159; A. Marchadour, L’évan-
gile de Jean, 237; S. Witkowski, Męka Pańska według Ewangelii św. Jana, 89.

20	 See I. de la Potterie, Męka Pańska według św. Jana, 86.
21 See C. M. Martini, Męka Jezusa Chrystusa według czterech Ewangelii (Kraków: WAM, 

1999), 137; É. Charpentier, ‘Pomoc w uroczystej lekturze opisów Męki’, in: Męka według 
czterech Ewangelii, 127. 

22 According to Saint John, Jesus is exalted already on the cross, passing from this world 
to the Father (see John 13:1; 17:11), and rejoices in what, according to the other evange-
lists, He obtained only after the Resurrection. In the Fourth Gospel, the cross is the 
source of the gift of life — the Holy Spirit. Its bestowal occurs in various circumstances. 
Thus, Saint John presents his own concept of Pentecost, distinct from Luke’s version 
(see Acts 2:1–42). Cf. I. de la Potterie, ‘La Passione secondo Giovanni (18, 1 — 19, 42)’, in: 
La Passione secondo i quattro Vangeli, ed. A. Vanhoye, I. de la Potterie, and Ch. Duquoc, 
Brescia 1983, 70 (UT 5); F. Porsch, Johannes–Evangelium, Stuttgart 1988, 206; A. Pa-
ciorek, Ewangelia według św. Jana, Biblia Lubelska (Lublin 2000), 207.



57

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

–	 Positive rendering: ‘One of the soldiers pierced his side with a spear, 
and at once blood and water came out’ (John 19:34)

B. The Triple Testimony (John 19:35)
–	 ‘He who saw this has testified’
–	 ‘His testimony is true’
–	 ‘He knows that he tells the truth’

A’. The Significance of the Events (John 19:36–37)
–	 Negative rendering: ‘None of his bones shall be broken’ (John 19:36)
–	 Positive rendering: ‘They will look on the one whom they have 

pierced’ (John 19:37).
The evangelist presents circumstances essential for understanding 

the event that particularly interests him (John 19:31–32), situating it 
within the Paschal context. He is the only one to mention that ‘it was the 
day of Preparation’ (John 19:31) and that Jesus was sentenced to death 

‘about noon’ (John 19:14), the time when priests were offering lambs in 
the Temple in preparation for the feast. Only John describes what hap-
pened immediately after Jesus’ death: the Jews asked Pilate to have the 
legs of the crucified men broken to hasten their death before the Passo-
ver feast so that they could be taken down from their crosses (see Deuter-
onomy 21:22–23). Pilate agreed, even though Roman law stipulated that 
the bodies were to remain on the crosses. Through this presentation of 
events, John reveals a deeper significance of the events.23

According to John, Jesus’ death is not a  defeat but leads to life. In-
stead of breaking His legs, one of the soldiers pierced His side with 
a spear, from which blood and water came out. The piercing (or open-
ing) of Christ’s side may have two meanings. Firstly, it was intended to 
hasten His death. The spear pierced His heart, causing His death, and 
from His heart flowed blood and water. In this way, the evangelist em-
phasizes both Jesus’ death and His humanity. However, John’s intent is 
more profound: he draws theological conclusions from this event.24 This 

23 See H. van den Bussche, Jean. Commentaire de l’Évangile spirituel, 531.
24 The event that occurred cannot be easily explained medically (see C. M. Martini, Męka 

Jezusa Chrystusa według czterech Ewangelii, p. 147). However, it is possible that in a cru-
cified person, a certain amount of blood remains in the heart, and a serous fluid ac-
cumulates around it (see P. Benoit, Passion et Résurrection du Seigneur, (Lire la Bible 6), 
Paris: CERF, 1969, 250). 



58

Rev. Piotr Łabuda

is evident in the way he underscores his testimony (John 19:35), which 
stands at the centre, thereby connecting the event itself with its inter-
pretation rooted in Scripture. The particular emphasis on testimony 
suggests that John considers the recorded event to hold special signif-
icance for the life of the Church. He attributes great importance to this 
scene, especially to the outpouring of blood and water.25

The witness is the one who ‘saw.’ In the way the soldiers looked, there 
was no faith (John 19:33). In the eyewitness (John 19:35), on the contrary, 
there was an act of faith. He looked at a twofold event — one rendered 
both negatively and positively (John 19:33–34).26 The eyewitness delved 
into the significance of the event and conveyed its dual dimension: as 
a fact and as a symbolic reality. The verb ‘to see,’ which refers to the tes-
timony, is in the perfect tense (ὁ ἑωρακὼς), thus expressing an ongoing 
effect. This stresses that seeing is transformed into testimony, acquir-
ing a  sense of continuity and permanence. The witness recounts the 
event that he understood through faith. This perspective sheds light 
on his statement: ‘His testimony is true, and he knows that he tells the 
truth’ (John 19:35). The terms ‘true’ and ‘the truth’ refer not only to the 
event itself but also to the spiritual dimension of reality (truth). The 
verb μαρτυρέω (‘to testify’) is also in the perfect tense. The evangelist’s 
statement is open to the future — from Jesus to the time of the Church, 
from the eyewitness to believers of all times. The witness saw the event, 
understood it, and bore testimony. We, on the other hand, believe based 
on his seeing (as a historical event), his understanding (through faith), 
and his testimony. The seeing of this firsthand witness would become 
the way the Church, i.e. future believers, sees it (‘they will look’). Thus, 
we will be able to attain salvation as disciples of Jesus, contemplating 
the Crucified One with the eyes of faith. The Holy Spirit authenticates 
this testimony: ‘He knows that [Jesus] tells the truth, so that you also 

25 See I. de la Potterie, Męka Pańska według świętego Jana, 87.
26 The significance of the events is emphasized by biblical quotations. The first: ‘You shall 

not break any of its bones’ (Ex 12:46) refers to the first event (the soldiers did not break 
Jesus’ legs — John 19:33); and the second: ‘When they look on the one whom they have 
pierced’ (Zech 12:10) refers to the second event (the flow of blood and water — John 
19:34).



59

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

may believe, for He comes from the Father and the Son and continually 
makes present the word of Jesus’ (cf. John 15:26ff; 16:14f).27

The pericope John 19:31–37 is closely connected to the preceding one, 
which recounts the death of Jesus (John 19:28–30). The verses John 
19:28, 30, and 34 develop the theme of the gift of the Holy Spirit, granted 
by Jesus. While dying, He thirsts for His ministry to continue through 
the action of the Holy Spirit (John 19:28; cf. John 16:7), which is fulfilled 
when He ‘gave up his spirit’ (John 19:30). The water that flowed from Je-
sus’ side (John 19:34) also symbolizes the outpouring of the Holy Spirit.

The priests of the Old Covenant killed the lamb in such a way that its 
blood, identified with life, would flow out and not coagulate. Similar-
ly, the author of the Fourth Gospel emphasizes that from Jesus’ side ‘at 
once blood and water came out’ (καὶ ἐξῆλθεν εὐθὺς αἷμα καὶ ὕδωρ, John 
19:34). Immediately after His death, Jesus bestowed the gifts of blood 
and water. Thus, He brought life.28

The outpouring of water signifies the enduring gift of the Holy Spirit 
from the moment Christ died.29 This fulfills what Jesus had previously 
foretold: ‘As the Scripture has said, “Out of his heart shall flow rivers of 
living water.”’ (John 7:38, Revised Standard Version Catholic Edition). 
It was then that He applied to Himself the prophetic words of Ezekiel (cf. 
Ezek. 47:1). The verb ἐξέρχομαι (‘flowed out’) appears in Ezekiel’s proph-
ecy, which speaks of water issuing from below the threshold of the Tem-
ple and becoming a stream that waters the desert.

It is in this spirit that the Book of Zechariah prophesies: ‘On that day 
a fountain shall be opened for the house of David and the inhabitants of 
Jerusalem, to cleanse them from sin and impurity’ (Zech. 13:1; cf. Ezek. 
36:25–27). These words relate to an earlier prophecy: ‘And I will pour out 
a spirit of compassion and supplication on the house of David and the 
inhabitants of Jerusalem, so that, when they look on the one whom they 
have pierced, they shall mourn for him’ (Zech. 12:10). The words from 

27 S. Mędala, Ewangelia według świętego Jana, rozdziały 13–21, 261.
28 The verse John 19:34 was, in some manuscripts (e.g. B, C, L), added at the end of Mat-

thew 27:49. In the Gospel of Matthew, it expresses the idea that Jesus was pierced with 
a spear before His death.

29 See R. Laurentin, Prawdziwe życie Jezusa Chrystusa, 397; I. de la Potterie, Cristologia 
e pneumatologia in San Giovanni, 284.



60

Rev. Piotr Łabuda

Zechariah refer not only to the piercing of Jesus’ side but also to the wa-
ter that flows from it.

According to John, all this was fulfilled when Jesus’ side was pierced. 
He became the source of living water that symbolizes the Holy Spir-
it (cf. John 7:38–39). Lifted up on the cross, Jesus draws all people to 
Himself (John 12:32), and all who believe in Him receive the Holy Spirit 
(cf. John 7:39).30

Here, water signifies the Holy Spirit and is connected with blood, 
which symbolizes Christ’s sacrifice. The Holy Spirit is Jesus’ gift; He is 
the source of the Spirit. The order of words plays a role here. Some man-
uscripts reverse the sequence (water and blood), no doubt due to harmo-
nization with 1 John 5:6. In this case, the scribes were already influenced 
by Christian experience.31 

It is out of Jesus’ death that sacramental life emerges: baptism (water) 
and the Eucharist (blood). The Church was given these gifts by the Cru-
cified. The order of words — mentioning water after blood — Implies that 
the Holy Spirit is the fruit of Jesus’ sacrifice.32

4. ‘Receive the Holy Spirit’ (John 20:22)

In his account of the encounter between the Risen Christ and His dis-
ciples, John emphasizes that Jesus gives them the Holy Spirit (John 
20:19–23). This pericope consists of two closely interrelated parts: 
Jesus’ appearance (John 20:19–21) and the conferral of the mission 

30 See. I. de la Potterie, La Passione secondo Giovanni, 70; X. Léon-Dufour, Lecture de 
l`Évangile selon Jean, vol. IV, 163; A. M. Ramsey, La résurrection du Christ. Essai de the-
ologie biblique (Tournai: Casterman, 1968), 97; B. Maggioni, Ewangeliczne opowieści 
o Męce Pańskiej, 331.

31 See J. Kremer, Die Osterevangelien — Geschichten um Geschichte (Stuttgart: Verlag 
Katholisches Bibelwerk, 1977) 162.186; R. E. Brown, La Passione nei Vangeli, 107; 
C. M. Martini, Męka Jezusa Chrystusa według czterech Ewangelii, 148–149; B. Maggioni, 
Ewangeliczne opowieści o Męce Pańskiej, 331; R. E. Brown, La mort du Messie, 1301.

32 See P. Benoit, Passion et Résurrection du Seigneur, 253; I. de la Potterie, Cristologia 
e pneumatologia in San Giovanni, 285–286.



61

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

(John 20:22–23).33 This takes place in the evening on the first day of the 
week.34 John stresses the initiative of the risen Christ, who enables the 
disciples to recognize Him and entrusts them with their mission. He 
breathes on them, thus imparting the Holy Spirit and the power to for-
give sins.

While depicting the events related to the appearances of the risen 
Christ, the evangelists emphasize the role of the ecclesial community, 
particularly the mission of the apostles (these are the so-called mis-
sionary revelations).35 The disciples are sent forth to continue the mis-
sion of their Master, which He was given by His Father (John 17:17–19).36 
While writing about the sending of the Son by the Father, John does 
not use the aorist tense but the perfect tense (‘As the Father has sent 
me’ — ἀπέσταλκέν με ὁ πατήρ, John 20:21). In this way, he underscores 
the ongoing nature of the mission, which will be continued by the assem-
bly of the apostles.37 In the world, the apostles will reflect His presence 
and, thereby, the presence of the Father. Jesus bestows the Holy Spirit 
upon the apostles, indicating a Trinitarian truth: the entire Trinity is 

33 On the literary relationship between these two parts, see Ph. Seidensticker, Die Aufer-
stehung Jesu in der Botschaft der Evangelien. Ein traditionsgeschichtlicher Versuch zum 
Problem der Sicherung der Osterbotschaft in der apostolischen Zeit, Stuttgart 1967, 130–
131 (Stuttgarter Bibelstudien 26).

34 This is not only chronological information but also liturgical. It refers to the first day of 
the week, when the Eucharist was celebrated (see Acts 20:7; 1 Cor 16:2). See X. Léon-Du-
four, Résurrection de Jésus et message pascal, (Parole de Dieu), Paris 1971, 235.

35 The missionary revelations of Jesus are referred to by others as official or apostolic 
Christophanies. See M.-É. Boismard, A. Lamouille, L̀ Évangile de Jean, 365; J. Daniélou, 
La risurrezione (Torino: Borla Editore, 1970), 52.

36 M.-É. Boismard argues that the theme present here is that of Jesus as the new Moses, 
in accordance with Deuteronomy 18:18. Just as Moses, Jesus conveys to the people the 
words He received from God (cf. John 7:16b; 8:28; 12:49–50; 14:24b). See M.-É. Bois-
mard, A. Lamouille, L’Évangile de Jean, 471.

37 See P. Benoit, Passion et Résurrection du Seigneur, 369. X. Léon-Dufour argues, however, 
that this does not refer to the Apostles and their successors, but to all the disciples. See 
X. Léon-Dufour, Lecture de l`Évangile selon Jean, vol. IV, 235; F. Porsch, Johannes–Evan-
gelium, 215. Prophets often appointed their successors. The one who sent a representa-
tive authorized him, granting him a portion of his authority so that he could properly 
represent him. Likewise, Jesus appeared to the Apostles and sent them into the world 
(self-revelation and mission). See G. Ghiberti, I racconti pasquali del cap. 20 di Giovanni: 
confrontati con le altre tradizioni neotestamentarie, (Studi Biblici 19), (Brescia: Paideia, 
1972) 101–102.



62

Rev. Piotr Łabuda

the source of sanctification. This marks both the culmination and the 
conclusion of Jesus’ mission.38

When Jesus came, He ‘showed them his hands and his side’ (John 
20:20), proving that He was the same Jesus who had been crucified. He 
did not show them His hands and feet but His hands and His side. Thus, 
He presented Himself as the one who had been crucified and from whose 
side blood and water had flowed (John 19:34). From Jesus’ side came 
forth the Holy Spirit, who enlivens the human soul just as water gives 
life to the earth.

Life, particularly life in union with Jesus, is a distinctive theme of 
the Fourth Gospel.39 Through His words and deeds, Jesus reveals life in 
its various meanings. Its full revelation and outpouring could not take 
place before Christ’s Passion and Resurrection. Only the blood and wa-
ter that came from His side refer to the Holy Spirit, who is the life-giv-
ing power whose source is the dying Christ (John 19:34). By pointing to 
His pierced side, Jesus recalled the water of life that flowed from Him, 
symbolizing the Holy Spirit given to those who believe (John 19:34; cf. 
John 7:39). In doing so, He signified that the promises concerning the 
Paraclete were fulfilled in the hour of His glorification.40

Jesus ‘breathed on them’ the Holy Spirit. With the power of the Spirit, 
He awakened in the disciples Paschal faith and transformed them into 
a new creation that could continue His salvific mission in the world (John 

38 See G. Ghiberti, I racconti pasquali del cap. 20 di Giovanni 28; Ph. Seidensticker, Die 
Auferstehung Jesu in der Botschaft der Evangelien, 134; X. Léon-Dufour, Résurrection de 
Jésus, 235.

39 Ph. Seidensticker, Die Auferstehung Jesu in der Botschaft der Evangelien, 132.
40 Only Saint John calls the Holy Spirit the Paraclete (John 14:16, 26; 15:26; 16:7; 1 John 

2:1). This is a noun formed from the passive voice of the verb parakalew (I call, usually 
to aid). In Greek secular literature, it most often means ‘to encourage, ‘to give cour-
age, ’ and refers to someone called for help. From these meanings, the terms ‘advocate’ 
and ‘defender’ emerged. In Saint John’s thought, this verb carries a deep significance, 
consistent with the tradition of the early Church. It primarily means ‘to give good 
counsel, ’ ‘to admonish, ’ and ‘to encourage.’ It also expresses the idea of effective help, 
guardianship, intercession, defense, and even accusation (John 16:8–11). Considering 
the rich semantic range of the term para, klhtoj, it is more appropriate not to translate 
it but to retain its Greek form. See M. Bednarz, ‘Zapowiedzi zesłania Ducha Świętego 
w Ewangelii św. Jana, ’ Tarnowskie Studia Teologiczne 16 (1998), 76–77.



63

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

20:23; cf. Acts 1:8–9).41 Apart from John’s Gospel, the verb ‘breathed’ 
(ἐμφυσάω) does not appear anywhere else in the New Testament. It is 
used in the account of the creation of man (Gen. 2:7 LXX), where it em-
phasizes that man exists by the breath of God. Thus, the risen Christ 

‘breathed’ just as God did in the act of man’s creation: ‘He breathed into 
his nostrils the breath of life’ (Gen. 2:7 LXX; cf. also Wis. 15:11). The one 
who experienced death made Himself known as the Lord of life.42

While writing about the forgiveness of sins, John uses the passive 
voice of the verb (ἀφέωνται — ‘they are forgiven’). This construction sug-
gests John’s intention to avoid directly pronouncing the name of God. 
Thus, the passage may be translated as: ‘If you forgive the sins of any, 
God will forgive them; if you retain the sins of any, God will retain them’ 
(John 20:23; cf. 1 John 1:7, 9). Jesus grants the apostles the authority to 
forgive sins, cleansing them through God’s power. Their ministry in-
volves restoring a living communion with Jesus through His merits.43 
In the Greek text, a perfect tense is used, which corresponds to a contin-
uous present tense. Consequently, sins are being forgiven in the present 
and will also be forgiven in the eschatological world.44

41 See I. de la Potterie, Cristologia e pneumatologia in San Giovanni, 286–287.
42 See H. van den Bussche, Jean. Commentaire de l`Évangile spirituel, 551; C. F. Evans, 

Resurrection and the New Testament, (Studies in Biblical Theology. Secound Series 12), 
(London: Canterbury Press, 1970) 125; K. Romaniuk, A. Jankowski, L. Stachowiak, Ko-
mentarz praktyczny do Nowego Testamentu. T. 1 (Poznań–Warszawa–Tyniec: Palloti-
num, 1999) 391; F. Porsch, Johannes–Evangelium, 216; A. Paciorek, Ewangelia według 
św. Jana, 214; X. Léon-Dufour, Lecture de l`Évangile selon Jean., vol. IV, 236; C. S. Keener, 
Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, (PSB), (Warszawa: Vocatio, 
2000), 231; K. Wengst, Das Johannesevangelium. 2. Teilband: Kapitel 11 — 21, 292. 

43	 The situation is similar to Peter being entrusted at Caesarea Philippi (see Matt. 16:19), 
although in the case of the first of the Apostles, it concerns authority in a broader sense, 
not only the forgiveness of sins. The statement in John 20:23 is closer to Jesus’ words 
in Matt. 18:18, where He addresses all the Apostles, speaking about sins and fraternal 
correction. On the connection between John 20:23, Matt. 16:19, and Matt. 18:18, see G. 
Ghiberti, I racconti pasquali del cap. 20 di Giovanni, 143–167. He considers John’s text to 
be a modification of an earlier tradition. See A. Paciorek, Ewangelia według świętego 
Mateusza, rozdziały 14 — 28. Wstęp — przekład z oryginału — komentarz (Nowy Komen-
tarz Biblijny, vol. I/2), Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2008, 128–130, 226–227.

44 See M.-É. Boismard, A. Lamouille, L̀ Évangile de Jean, 472. It seems that some man-
uscripts modify the text to the present or future tense for the sake of simplification. 
See S. Mędala, Ewangelia według świętego Jana, rozdziały 13 — 21, 299. John 20:22–23 
is considered a classic passage for the institution of the sacrament of penance. 



64

Rev. Piotr Łabuda

Some scholars suggest that John 20:19–23 describes the ‘Johannine 
Pentecost.’45 St Luke, in narrating the final Christophany, speaks only of 
the promise of the sending of the Holy Spirit (cf. Luke 24:49), as if direct-
ing the reader to the second part of his work. St John, however, presents 
an ‘anticipation’ of the outpouring of the Holy Spirit. While depicting 
the final Christophany, Luke writes solely about the promise to send 
the Holy Spirit (see Luke 24:49), thus referring the reader to the second 
part of his work. John, on the contrary, anticipates the outpouring of 
the Holy Spirit. His intention was to encapsulate the entire Paschal mys-
tery in a single scene. In this way, he emphasized that through Christ’s 
resurrection, a new world was born.46 

The outpouring of the Spirit takes place gradually, both before and 
after Pentecost. The imparting of the Spirit at Pascha, at Pentecost, and 
later are signs of the same reality that has been transforming the world 
from the moment of Jesus’ glorification (John 7:37–39). All these out-
pourings are one. On Pascha, the disciples were given the Spirit for the 
sake of their mission. Its solemn outpouring took place when the new 
people of God were being established (Acts 2:1–4).47 In the last instance, 
the giving of the Holy Spirit serves as the starting point and the birth 
of a new community, which will march victoriously through the world 
under the guidance and power of the same Spirit.

Conclusions

The Gospel of John reveals a  special, deeply internal relationship be-
tween Christ and the Holy Spirit. At the beginning of His public minis-
try, Jesus is presented by John the Baptist as the dwelling place of the 
Spirit of God. Then Jesus passes on the words that He received from His 

See X. Léon-Dufour, Lecture de l’Évangile selon Jean, vol. IV, 239–243. Some scholars 
claim that it may refer to the giving of the Spirit to those who have come to believe as 
a result of the disciples’ ‘mission’ and have joined the community. See Th. Perkins, The 
Gospel According to John, in The Catholic Biblical Commentary, ed. R. E. Brown, J. A. Fitz-
myer, R. E. Murphy, (PSB), (Warsaw: Vocatio, 2001), 1174.

45	 See X. Léon-Dufour, Résurrection de Jésus, 239.
46 See A. M. Ramsey, La résurrection du Christ. Essai de theologie biblique, 105.
47 See H. van den Bussche, Jean. Commentaire de l`Évangile spirituel, 552; P. Benoit, Pas-

sion et Résurrection du Seigneur, 367.



65

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

Father. Having said, “It is the Spirit that gives life; the flesh is useless,” 
He adds, “The words that I have spoken to you are spirit and life” (John 
6:63). He is referring to the life-giving Spirit. Jesus’ words are capable 
of convincing people to live in accordance with their message. They car-
ry the sanctifying power of the Spirit (cf. 1 John 2:14; 3:9). In His fare-
well discourse, Jesus gives five promises of the Paraclete (John 14:16–17; 
14:25–26; 15:26–27; 16:8–11; 16:13–15). All of them speak of the Spirit’s per-
fecting work for the Church community.48 

Further passages in the Fourth Gospel indicate that the Holy Spirit, 
as a gift, comes from Jesus. He is the source of the Spirit. This is evident 
primarily in Christ’s solemn statement in the Temple during the Feast 
of Tabernacles and, most significantly, in the accounts of His Passion, 
Death, and Resurrection.

The ministry of the historical Jesus is complete: ‘It is finished’ (John 
19:28). Nonetheless, the history of salvation unfolds until the end of time. 
On the cross, the time of the Holy Spirit began — the Spirit that Jesus 
poured out on believers. He gave up His spirit (John 19:28). While dying, 
He made way for the Holy Spirit, received by those standing at the cross 
on behalf of the Church. Jesus is the source of living water, the symbol 
of the Holy Spirit. Lifted up on the cross, the Lord draws all people to 
Himself, and all who believe in Him receive the Holy Spirit. From His 
pierced side, blood and water flowed. The water signifies the Holy Spir-
it and is connected with the blood, which symbolizes Christ’s sacrifice. 
This implies that the Holy Spirit comes from Jesus. He is its source, and 
its work continues Christ’s ministry.

While appearing to His disciples, the Risen One shows them His hands 
and side, reminding them that He is the Crucified One from whose side 
blood and water flowed (John 19:34). It was from His side that the Holy 
Spirit flowed out, nourishing the earth as water does. When Jesus came 
to His disciples, He breathed the Holy Spirit upon them, thus imparting 
the power to forgive sins and bringing new life within them. The One 
who had experienced death revealed Himself as the Lord of life. By be-
stowing the Spirit upon His disciples, Jesus also awakened their faith, 
through which they would proclaim the Good News.

48 See A. Jankowski, Duch Dokonawca. Nowy Testament o posłannictwie eschatologicznym 
Ducha Świętego (Katowice: Księgarnia św. Jacka, 1983) 104.



66

Rev. Piotr Łabuda

In John’s account, the bestowal of the Holy Spirit brings the Paschal 
mystery to its fulfillment. Through Christ’s resurrection, a new world 
was born. The outpouring of the Holy Spirit on Easter, at Pentecost, and 
thereafter is each time a sign of the same reality — one that, since the glo-
rification of Jesus, was transforming the world. All these outpourings 
constitute a unified whole.

There is, therefore, no contradiction between Luke’s account — In 
which, as recorded in the Acts of the Apostles, the Holy Spirit was sol-
emnly given to the Church community on the day of Pentecost (see Acts 
2:1–4) — and John’s account, for whom the giving of the Spirit took place 
in the ‘hour of Jesus,’ i.e. during his Passion and after his resurrection. 
The same Spirit is continually given to the community of believers.

References

Bednarz M., Zapowiedzi zesłania Ducha Świętego w  Ewangelii św. Jana, 
„Tarnowskie Studia Teologiczne” 16 (1998), pp. 75–100.

Benoit P., Passion et Résurrection du Seigneur, Paris: CERF 1969 (Lire la Bible, 
6).

Boismard M.-É., A. Lamouille, L̀ Évangile de Jean, Paris 1977 (Synopse des 
quatre Évangiles, 3).

Brown R. E., La mort du Messie, La mort du Messie. Encyclopédie de La Pas-
sion du Christ, de Gethsémani au tombeau. Un commentaire de récits de la 
Passion dans les quatre évangiles, Paris 2005.

Brown R. E., La Passione nei Vangeli, Brescia 1988.
Bussche H. van den, Jean. Commentaire de l`Évangile spirituel, Bruges 1967.
Daniélou J., La risurrezione, Torino 1970.
de la Potterie I., Cristologia e  pneumatologia in San Giovanni, w: Bibbia 

e cristologia. Pontificia commissione biblica, Cinisello Balsamo (Milano) 
1987, pp. 275–291 (Parola di Dio, 5).

de la Potterie I., La Passione secondo Giovanni (18, 1–19, 42), w: La Passione 
secondo i quattro Vangeli, eds. A. Vanhoye, I. de la Potterie, Ch. Duquoc, 
(UT 5), Brescia 1983, pp. 55–71.

de la Potterie I., Męka Pańska według świętego Jana (J 18, 1–19, 42), w: Męka 
według czterech Ewangelii, eds. A. Vanhoye, Ch. Duquoc, I. de la Potterie, 
É. Charpentier, Kraków 2002, pp. 69–88.



67

The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

Evans C. F., Resurrection and the New Testament, Studies in Biblical Theol-
ogy. Second Series — 12), London 1970.

F. Porsch, Johannes–Evangelium, Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 
1988 (Stuttgarter Kleiner Kommentar NT, 4).

Ghiberti G., I racconti pasquali del cap. 20 di Giovanni: confrontati con le 
altre tradizioni neotestamentarie, Brescia 1972 (Studi Biblici, 19).

Jankowski A., Duch Dokonawca. Nowy Testament o posłannictwie eschato-
logicznym Ducha Świętego, Katowice 1983.

Kremer J., Die Osterevangelien — Geschichten um Geschichte, Stuttgart 1977.
Królikowski J., Królewskość Jezusa Chrystusa w opisie męki w Ewangelii św. 

Jana, „Sympozjum” 25 (2021) no. 2, pp. 121–146.
Ladaria L. F., Cristología del Logos y cristología del Espíritu, „Gregorianum” 

61 (1980) no. 2, pp. 353–360.
Langkammer H., Passio Domini nostri Jesu Christi. Nowy Testament o męce 

i śmierci Jezusa, Wrocław 1994.
Laurentin R., Prawdziwe życie Jezusa Chrystusa, Kraków 1999.
Léon-Dufour X., Lecture de l`Évangile selon Jean. T. IV. L̀ heure de la glorifi-

cation (chapitres 18–21), (Parloe de Dieu), Paris 1996.
Léon-Dufour X., Résurrection de Jésus et message pascal, (Parole de Dieu), 

Paris 1971. 
Łabuda P., Jezus jako król w czwartej Ewangelii. „To Ty powiedziałeś, że jest-

em królem” (J 18, 37), „Seminare” 24(2007), 83–94.
Łabuda P., Duch Święty, ed. P. Łabuda, Tarnów 2017 (Źródło Wody Żywej, 4).
Maggioni B., Ewangeliczne opowieści o Męce Pańskiej, Kraków 2002.
Marchadour A., L̀ évangile de Jean, Commentaire pastoral, (Commentaires), 

Paris–Outremont, Novalis, 1992.
Martini C. M., Męka Jezusa Chrystusa według czterech Ewangelii, Kraków 

1999.
Mędala S., Ewangelia według świętego Jana, rozdziały 13 — 21. Wstęp — prze-

kład z oryginału — komentarz, Częstochowa 2010 (Nowy Komentarz Bib-
lijny, IV/2).

Miglietta M., Uwagi o  procesie Chrystusa, „Zeszyty Prawnicze” 5 (2005) 
no. 1, pp. 5–49.

Paciorek A., Ewangelia według św. Jana, (Biblia Lubelska), Lublin 2000.



68

Rev. Piotr Łabuda

Paciorek A., Ewangelia według świętego Mateusza, rozdziały 14–28. 
Wstęp — przekład z  oryginału — komentarz, Częstochowa 2008 (Nowy 
Komentarz Biblijny, I/2).

Perkins Th., Ewangelia według świętego Jana, w: Katolicki komentarz bibli-
jny, eds. R. E. Brown, J. A., Fitzmyer, R. E., Murphy, Warszawa: Vocatio, 
2001, s. 1108–1176 (PSB).

Ramsey A. M., La résurrection du Christ. Essai de theologie biblique, Tournai 
1968.

Romaniuk K., Jankowski A., Stachowiak L., Komentarz praktyczny do 
Nowego Testamentu, T. 1, Poznań–Warszawa–Tyniec 1999.

Seidensticker Ph., Die Auferstehung Jesu in der Botschaft der Evangelien. Ein 
traditionsgeschichtlicher Versuch zum Problem der Sicherung der Oster-
botschaft in der apostolischen Zeit, Stuttgart 1967 (Stuttgarter Bibelstu-
dien, 26).

Witkowski S., Męka Pańska według Ewangelii św. Jana, Kraków 2001.
Witczyk H., „Godzina Jezusa” — ofiara zbawczej męki, śmierci i zmartwych-

wstania, „Verbum Vitae” 8 (2003), pp. 117–136.



69

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 69–94

Article history • Received: 15 May 2025 • Accepted: 3 Jul 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Marian Šuráb – Prof. ThDr., PhD. lectures on pastoral theology, homiletics, and rhetoric at 
the Faculty of Roman Catholic Theology of Sts. Cyril and Methodius, Comenius University 
in Bratislava, at the Department of Practical Theology. He is a priest of the Nitra diocese.

Rev. Marian Šuráb
	K https://orcid.org/000-0003-4977-1386

surab1@uniba.sk

Comenius University in Bratislava
	� https://ror.org/0587ef340

A rhetorical-pastoral analysis 
of the trial of Jesus

	' https://doi.org/10.15633/ps.29404



70

Rev. Marian Šuráb

Abstract
A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

The trial of Jesus is one of the essences of the Gospel accounts. In the first part, this 
paper introduces Jewish and Roman law and its application to the trial. In the second 
part, the trial is analysed in terms of the presence of rhetorical components. First, 
the focus is on Jesus’ communication in general, followed by the roles of the main 
protagonists of the trial, the argumentation and persuasion, and, finally, the purpose 
of questions as crucial rhetorical figures. In the last part, the paper connects specific 
forms of rhetorical expression with the ways they can be applied in pastoral theology.

Keywords: Jesus Christ, law, process, rhetoric, pastoral theology

Abstrakt
Retoryczno-pastoralna analiza procesu Jezusa

Proces Jezusa jest jednym z  głównych tematów relacji ewangelicznych. Pierwsza 
część rozprawy przedstawia żydowskie i  rzymskie prawo oraz jego zastosowanie 
w procesie. W drugiej części proces jest analizowany pod kątem obecności elemen-
tów retorycznych. Po pierwsze, przedstawiono ogólny sposób komunikacji Jezusa, 
pozycję głównych bohaterów procesu, argumentację, perswazję i znaczenie pytania 
jako ważnej figury retorycznej. W ostatniej części tekst łączy omówione kwestie re-
toryczne z zastosowaniami w teologii pastoralnej.

Słowa kluczowe: Jezus Chrystus, prawo, proces, retoryka, teologia pastoralna



71

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

Rhetorical analysis is concerned with how speakers use language and 
other communication techniques to argue, inform, or engage their audi-
ence. In the ancient Greek and Roman worlds, rhetoric held an irreplace-
able position in the judicial environment. The trial of Jesus is considered 
one of the emblematic scenes of Western culture and rightly requires 
rhetorical analysis. Its uniqueness is also in the fact that Jesus is judged 
by two types of legal processes: Jewish and Roman. Rhetorical analysis 
aids theological analysis, which by its methodology clarifies the process 
in its essence and significance in the salvation history. Since rhetoric is 
part of practical theology, it is from this aspect that its contribution will 
be presented.

1. Jewish and Roman law applied to the trial of Jesus

In the Athens of the fifth century BC, the judiciary reform and the intro-
duction of a democratic constitution contributed to the development of 
rhetoric, the art of speaking and arguing. The ability to argue and per-
suade often made the difference between life and death. Successful trials 
brought the speakers, whether they were prosecutors or defence attor-
neys, fame and recognition among the people. This trend then continued 
in the Roman Empire, which further perfected the legal system. A type 
of judicial speech also arose — genus iudicale, which used a simple style 
(genus subtile).1 The Jewish legal system was different. The primary rea-
son is that it had a theocratic basis. It is built on the Covenant between 
Yahweh and the chosen people. The trial of Jesus is set in both the Jewish 
and Roman judicial systems. 

Jewish law

Ancient Jewish criminal law is contained in the Five Books of Moses — the 
Pentateuch, and in the Talmud. The Pentateuch laid down the rules for 
social and religious life. It contains moral precepts that are based on 
natural law, as well as civil norms that organize the workings of Isra-
el’s civil institutions (family, economy, society, and the courts). Cultic 

1 The simple style (genus subtile) was characterized by simplicity, clarity, sharpness, 
and efficiency. 



72

Rev. Marian Šuráb

law establishes the norms of the true cult with its ceremonies, services, 
and ritual regulations. At the heart of the Pentateuch is the Decalogue, 
which articulates religious and moral principles. The commandments 
are apodictic in nature: they are unquestionable and irreversible.2

The Talmud describes Jewish customs and rabbinic interpretations of 
law. It consists of two parts: the Mishnah and the Gemara. The Mishnah 
is a collection of the religious-legal precepts of rabbinic Judaism. The 
Gemara are commentaries on these provisions. Hebrew criminal law 
addresses several crimes for which it imposes the death penalty. In ad-
dition to crimes such as adultery, kidnapping, incest, murder, and even 
disrespecting one’s parents, there were also religious crimes — blasphe-
my, abandonment of the Jewish faith by an entire community, prophe-
sying in the name of pagan gods, or false prophecy. Later, the halakhah 
(a legislative interpretation of the legal portion of the Torah — the Pen-
tateuch), and haggadah (free commentaries on the epic portion of the 
Pentateuch) were also added to the Talmud. In post-Christ times, Jewish 
legal rules were arranged in the mishnah (135–200 CE).3

The Sanhedrin — the Great Council, was the supreme Jewish court 
with the greatest civil, criminal, religious and social jurisdiction, and 
authority. It was, in fact, not only a court, but also a legislative body 
of high authority. It consisted of 71 judges, 3 chambers, and was head-
ed by a president (high priest) and a vice-president. The first chamber 
represented the Jewish clergy, the second chamber represented the 
scribes, and the third chamber, the so-called elders, the people’s el-
ement of the institution. There were 3 court reporters at the sessions 
of the high council. One wrote down the acquittals and the arguments 
that the judges were required to give, which included the provision of 
the Torah. The second reporter wrote down the contrary verdicts and 
their arguments, and the third one wrote down all of this information 
together. The Jewish criminal justice system did not know the institu-
tion of a prosecutor. Thus, the dispositional principle applied here. Only 
the witnesses themselves could be prosecutors. Nor do we encounter 
concepts such as defence counsel or attorney in criminal proceedings. 

2 Cf. W. Przybyś, Dzisiaj usłyszys Boga..., Kraków 1996, p. 142–146. 
3 Cf. R. Hreňo, R. Súdny proces s Ježišom, http://www.zoe.sk/?zoepedia&heslo=S%FAd-

ny+proces+s%A0Je%9Ei%9Aom+Kristom (15.4.2025). 

http://www.zoe.sk/?zoepedia&heslo=S%FAdny+proces+s%A0Je%9Ei%9Aom+Kristom
http://www.zoe.sk/?zoepedia&heslo=S%FAdny+proces+s%A0Je%9Ei%9Aom+Kristom


73

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

To  convict the accused, a  majority vote by at least two votes was re-
quired. The decision of the grand jury could no longer be appealed. It is 
important to note that Jewish law placed great emphasis on the staffing 
and qualifications of the members of the Grand Council. The members 
of the Grand Council were “elders” from prominent families, former 
high priests and scribes, especially from the Pharisee group. As far as 
personal qualifications were concerned, a  judge had to be, according 
to the Torah, mild, religious, courageous, popular, or even free from 
anomalies of appearance. A person who didn’t have a business or a reg-
ular working position to earn a living could not become a judge. When 
imposing capital punishments, Jewish criminal law even excluded the 
presence of a judge who was elderly or a man who did not yet have a son 
of his own. This was to ensure a reasonable and moderate verdict. The 
Romans limited the powers of the high court, and it is not entirely clear 
whether the high court could pronounce a sentence of death. It is more 
likely that it needed the consent of a Roman procurator. 4

The Gospel before the Jewish authorities mentions the first three in-
terrogations of Jesus: 

1.	 The first interrogation took place on the night before the deposed 
high priest Ananias (Jn 18:12–23). 

2.	The second interrogation was before the high priest Caiaphas 
(Mt 26:57–68; Mk 14:53–65; Lk 22:54; 63–65; Jn 18:24).

3.	The third interrogation was before the Sanhedrin (Mt 27:1; Mk 15:1; 
Lk 22:66–71).

Roman law

In the context of the trial of Jesus, the use of the Lex Iulia de Maiestate 
seems most likely. This law, promulgated by the emperor Augustus 
(27 B.C.–14 A.D.), made it possible to punish any anti-Roman action in 
all provinces. Emperor Tiberius (A.D. 14–37) revised this law, and during 
his reign crimen maiestatis (treason) became a crime against the state 

4 Cf. J. Heriban, Príručný lexikón biblických vied, Bratislava 1994, p.1056; Cf. T. Pobi-
jak, Súdny proces s Ježišom nazaretským, https://www.iusetsocietas.cz/fileadmin/
user_upload/Vitezne_prace/Pobijak_-_Sudny_proces_s_Jezisom_Nazaretskym.pdf 
(14.04.2025). 

https://www.iusetsocietas.cz/fileadmin/user_upload/Vitezne_prace/Pobijak_-_Sudny_proces_s_Jezisom_Nazaretskym.pdf
https://www.iusetsocietas.cz/fileadmin/user_upload/Vitezne_prace/Pobijak_-_Sudny_proces_s_Jezisom_Nazaretskym.pdf


74

Rev. Marian Šuráb

in the broadest possible sense. It represented not only any attack on the 
Roman state and its institutions, but also on the emperor himself as the 
personification of the state, and the members of his family. The death 
penalty carried out was coupled with the forfeiture of property and even 
the obliteration of the memory of the condemned (damnatio memoriae).5

The indictment, called postulatio, was in Roman law the initiation of 
criminal proceedings. The Romans, like the Jews, did not know the in-
stitution of state prosecutors in criminal proceedings. However, unlike 
the Jews, the prosecution did not have to be brought by a direct witness 
to the crime. Any citizen could bring an action, and for a variety of mo-
tives. It could be the injured citizen himself, but also another citizen 
who could be motivated financially (the plaintiff acquiring ¼ of the 
convicted person’s property) or by the patriotic pathos of an indignant 
Roman citizen. The prosecution itself was a very important element of 
the Roman criminal process and set the tone for the whole trial. 

Pontius Pilate, as governor of the province of Judea, requests the 
wording of the indictment against Jesus from the Jewish high coun-
cil. The high council significantly amends the indictment brought in 
the Jewish trial. The council is probably aware of the Romans’ tolerant 
attitude toward religions and of the fact that a mere religious reason 
(blasphemy) would likely be insufficient for the prosecutor to impose 
the death penalty. This is why blasphemy is replaced by other charges: 
subversive activity, appeals for evasion of taxes to the emperor, and Je-
sus’ claim to be the King of the Jews. The original religious accusation 
thus takes on a secular and, above all, political character. The province 
was under the direct administration of Rome, so the existence of a king 
as a Jewish national institution was out of the question. The declaration 
that Judea had a king, not an emperor, was a serious offense against the 
Roman armed presence.6

5 Cf. V. Vladár, Proces s Ježišom Kristom pred Ponciom Pilátom podľa rímskeho práva, in: 
Súdne reči a veľké súdne procesy podľa justiniánskych Digest a iných prameňov rímskeho 
práva. Zborník príspevkov z 11. konferencie právnych romanistov SR a ČR. Trnava 
15–16. máj 2009., s. 107–108. 

6 Pobijak, Súdny proces s Ježišom nazaretským. For more on the punishments used by 
the Romans, see: H. Sławiński, Przepowiadanie Chrystusowego krzyża, Warszawa 1997, 
p. 21–46.



75

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

The other three interrogations mention the Gospels before the Roman 
authorities: 

1.	 The fourth interrogation was before Pilate (Mt 27:2, 11–14; Mk 15:1–5; 
Lk 23:1–6; Jn 18:28–38. He wanted to avoid court, so he tried to offer 
another solution:

—	 He sent Jesus to Herod Antipas (Lk 23:6–12).
—	 He offered amnesty, in exchange for Barnabas (Mk 15:6–15).
—	 He had Jesus scourged (Jn 19:1–5) and declared him innocent 

(Lk 23:22ff).
2.	The fifth interrogation before Herod (Lk 23:6–12). 
3.	The sixth interrogation before Pilate (Mt 27:15-26; Mk 15:6–15; 

Lk 23:13–25; Jn 18, 39–19, 16). 

2. The trial from a rhetorical point of view 

The trial of Jesus can also be evaluated from the point of view of rhetoric. 
This will show the uniqueness and unrepeated nature of the trial of the 
Son of God. In the Gospels, Jesus is presented to us as a master communi-
cator, but, in the individual parts of the trial, this mastery takes on vari-
ous forms. We can conclude that Jesus behaves in a “non-rhetorical” way.

Jesus’ three years of intense communication

Jesus represented a  type of communicator open to every person. His 
communication was a gift of love, especially to those who were in vari-
ous difficult situations. It helped to heal people from spiritual and phys-
ical pathologies and thus became a  sign of God’s presence in human 
history. Jesus was able to adapt his communication to all those who es-
tablished communicative relations with him. He proclaimed God’s mes-
sage in a sincere and accessible way, without compromise, effectively 
and persistently. In his communication he adopted a way of speaking 
and thinking that was peculiar to the people of his time, country and 
situation.7 At the same time, he acted with authority. His authority was 
shown in the fact that he was able to influence the thinking and actions 

7 Cf. Pápežská rada pre spoločensko komunikačné prostriedky, Communio et progressio, 
p. 11. 



76

Rev. Marian Šuráb

of those who found themselves under its influence. The Greek word for 
“authority” is exousia, which means teaching or speaking from one’s 

own experience, from the essence of one’s own being. Jesus could say: 
What he said and what he spoke about were identical. He testified of 
the truth he proclaimed. The Evangelist Matthew wrote: “When Jesus 
finished these words, the crowds were astonished at his teaching, for 
he taught them as one having authority, and not as their scribes” (Mt 
7:28–29). And the Evangelist Luke adds: “And he won the approval of all, 
and they were astonished by the gracious words that came from his lips” 
(Lk 4:22).8 The guards of the temple who were to arrest him returned 
with the words: “No one has ever spoken like this man” (Jn 7:46) and 
were unable to arrest him.9 

We can state that there really is Jesus — the biblical speaker. The New 
Testament repeatedly stylizes Jesus as a fundamental rhetorical speaker. 
The writings of Matthew and John express this by means of an oft-repeat-
ed rhetorical formula. They use the simple performative verb “to say”, in 
Greek “légein”, in Latin “dicere”: “You have heard that it has been said” 
(audistis quia dictum est) and “But I say this to you” (Ego autem dico vo-
bis) (Mt 5:21–43). This stereotypical formula is used in the Gospel of St. 
Matthew repeats more often. A comparable variant of the rhetorical for-
mula is found in the Gospel of St. John: “In all truth I tell you” (Amen 
amen, dico vobis) (Jn 5:19–25). Here the mission of the speaker is clearly 
shown: he takes an established habit and re-focuses it on a new reali-
ty.10 Jesus thus follows the prophets of the Old Testament, who were 
orators and conveyed God’s message “with a voice full of power” (Ps 68).11

Jesus’ communication can also be evaluated from the point of view of 
the theory of persuasion, which was a practice recommended by clas-
sical rhetoric. There are three ways of persuasion provided by the spo-
ken word. The first type depends on the character traits of the speaker; 
the second type is about putting the audience in a certain state of mind; 

8 Cf. C. Pope, To Teach as Jesus Taught — A Reflection on the Qualities of Jesus as Preacher 
and Teacher, https://blog.adw.org/2017/01/teach-jesus-taught-reflection-qualities-je-
sus-preacher-teacher/ (10.4.2025).

9 Cf. P. Seewald, Ježiš Kristus, Trnava 2012, p. 255. 
10 Cf. J. Knape, Was ist Rhetorik?, Stuttgart 2000, p. 29–30. 
11 Cf. J. Kraus, Rétorika v evropské kultuře, Praha 1998, p. 59. 



77

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

the third type is based on evidence, or perceived evidence, provided by 
the words of the speech itself.12 These three modes of persuasion are 
described in three Greek words: ethos (persuasion based on morals), 
pathos (persuasion based on emotions), and logos (persuasion based on 
logic). It is noteworthy that Jesus almost never presented his teachings 
in the form of logical arguments, even though his speeches had a logical 
structure. When he called his disciples, he presented himself as trust-
worthy (ethos) and then called them: “Come after me and I will make you 
into fishers of people” (Mk 1:17). In addition to this kind of appeal to char-
acter, Jesus also appealed to emotions (pathos) to convince others. When 
confronted by the scribes and Pharisees about a woman who had been 
caught committing adultery, he replied: “Let the one among you who is 
guiltless be the first to throw a stone at her” (Jn 8:7). His words changed 
the emotional setting of the scene. Before he spoke, the crowd had an 
aggressive desire to undermine Jesus while condemning the woman and 
ignoring her as a person created by God. When he spoke, “went away one 
by one, beginning with the eldest” (Jn 8: 9).13

Rhetorical elements in Jesus’ trial

Jesus had a reputation as a capable orator who was listened to by mul-
titudes. However, the Gospel accounts of the trial do not fully confirm 
this. They present a certain “rhetorical matter”, but do not mention co-
herent speeches, attitudes, dialogues, dynamic defence and prosecution, 
or other elements that normally happen during a trial. Jesus shifts be-
tween the Jewish and Roman communication environments, and his 
strategy reflects his divine-human identity. The whole trial thus reflects 
the tension between the earthly kingdom, represented by Pilate, the 
Jewish theocracy, and the kingdom of heaven, which was proclaimed by 
Jesus and was at the same time part of his identity. For this reason, the in-
dividual protagonists of the trial found themselves in “their own world”, 
which they defended and did not accept the world of the other two. 

12 Cf. Aristoteles, Rétorika, Martin 2009, p. 31–32. 
13 Cf. G. R. Beabout, What Apologists Need to Know about Rhetoric, https://www.catho-

lic.com/magazine/print-edition/what-apologists-need-to-know-about-rhetoric 
(16.4.2025). 

https://www.catholic.com/profile/gregory-r-beabout
https://www.catholic.com/magazine/print-edition/what-apologists-need-to-know-about-rhetoric


78

Rev. Marian Šuráb

A. Position of the main protagonists of the process

Ancient Greek and Roman rhetoric helped speakers achieve social and 
political influence. Prominent speakers were expected to speak expert-
ly against the enemies of the establishment, civil society, and outside 
conquerors. In this type of political oratory, speakers not only gained 
influence and public position, but also garnered hostility, persecution, 
or exile. The relationship between speech — politics — power — morality is 
one of the essential content elements of these rhetorical outputs.14 The 
ethical dimension of the speeches was also of great importance.15 In the 
case of Jesus’ trial, there is religious and political power on the one hand, 
and Jesus, who represents God’s rule over the world, on the other. He 
also said this to Pilate: “You would have no power over me at all if it had 
not been given you from above; that is why the man who handed me over 
to you has the greater guilt” (Jn 19:11). 

High priests and Pharisees

Chief priests and Pharisees, two Judaist groups in Jesus’ time, did not 
agree on many things, but found a common opinion on the necessity of 
Jesus’ death: “If we let him go on in this way everybody will believe in 
him, and the Romans will come and suppress the Holy Place and our na-
tion” (Jn 11:48). In the trial of Jesus, there are two high priests: Anani-
as and Caiaphas. Although Ananias no longer held the position of high 
priest, he was still respected by the Jews as a true authority. Ananias 

14	 For example, Plutarch (42–125 AD) mentions in his famous work The Biographies of the 
Orator Demosthenes and his political speeches against Philip of Macedon (239–179 BC), 
who fought against the Greeks. He was able to speak in such a way that he was admired 
by the whole of Greece and even by Philip of Macedon himself. (cf. Plutarch, Životopisy, 
Martin 2014, p. 110–111). Similarly, Cicero (106–43 BC) became famous. A.D.) who made 
12 speeches in the Senate against Marcus Antony (83-30 BC), an ally of Emperor Julius 
Ceaser. They also had the character of philippics. Cf. M. T. Cicero, Filipiky, in: Rečník. 
Reči proti Catilinovi. Filipiky a iné, Bratislava 1982, p. 203–269. 

15 Aristotle writes that in order to believe the speaker, his moral stance (ethos) has a de-
cisive influence (Cf. Aristoteles, Rétorika, p. 32). Quintilian adds that the speaker must 
be an honest man, because if he were a good orator and a bad person, it would be detri-
mental to public and private life (Cf. M. F. Quintilianus, Základy rétoriky, Praha 1985, 
p. 546).



79

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

still had a significant say in important decisions. His five sons also be-
came high priests. His position and power testify to the fact that he was 
able to communicate with the Romans in such a way that they support-
ed him.16 The high priest Caiaphas was an equally skilful and pragmat-
ic diplomat. He managed to stay in power from year 18 to 37. In the 1st 
century, no other high priest was in power for whole 19 years. Caiaphas 
could not have remained in the office so long if he had not come from an 
important family and if he had not been loyal to the Roman governor.17 
Jewish tradition required that the high priest be richer than all his col-
leagues. Since the office of high priest had to be paid for, the Roman ad-
ministrators were in the habit of changing the high priest every year. 
From this point of view, too, it is necessary to perceive the cunning of 
Caiaphas.18

The Pharisees paid the greatest attention to the question of observ-
ing the laws of ritual purity. The precepts for the chastity of priests that 
were established for the rite became for the Pharisees the ideals of con-
duct in all matters of daily life, which was thus ritualised and sacral-
ised. Jesus’ critical attitude towards the Pharisees refers mainly to their 
formalism, hypocrisy and exaggeration in observing external precepts 
(Mt 23:13–36), their pride (Lk 18:10ff.), superstitious observance of the 
Sabbath (Mk 2:27ff.; Jn 15:18ff.) and arrogance for belonging to the de-
scendants of Abraham (Mt 3:9; Lk 3:8). The Pharisees, on the other hand, 
reproached Jesus for his liberal attitude towards formalistic religious 
precepts, such as fasting (Mk 2:19; Mt 9:14ff.; Lk 5:33–35), or the Sabbath 
rest (Mk 2:19; Jn 11:47–57). It is therefore logical that, together with the 
chief priests, they played an important role in Jesus’ trial and death 
sentence.19

Pilate

Pilate is the representative of the Roman judicial institution. The out-
come of the trial, which Pilate conducts as he sees fit, depends on him. 

16 Cf. C. V. Pospíšil, Utrpení Páně podle Jana, Praha 2021, p. 45. 
17 Cf. G. Lohfink, Ježišov posledný deň, Bratislava 2008, p. 21. 
18 Cf. J. Imbert, Proces s Ježišom, Bratislava 1991, p. 26. 
19 Cf. Heriban, Príručný lexikón biblických vied, p. 384–385. 



80

Rev. Marian Šuráb

The Jews want to destroy Jesus at all costs, while Pilate wants to free 
him. The reason for Pilate’s attitude lies neither in Jesus himself, nor in 
the sense of justice, but above all in an attempt to humiliate the Jews. 
As relations between Rome and Judea were not the best, Pilate could not 
miss such an opportunity.20 Some historical sources (Josephus) point to 
Pilate’s violent nature, prone to cruelty. He is also described as a corrupt 
official, rapist, and murderer. However, the Gospels, in describing the 
trial of Jesus before him as a judge, point to his indecisive nature. Indi-
rectly, they suggest that in the end, at least from a moral point of view, 
Christ paid with death for Pilate’s suppression of his sense of justice un-
der the pressure of the Jewish authorities and the manipulated mob.21 

Jesus 

Jesus said of his mission on Earth: “My food is to do the will of the one 
who sent me, and to complete his work” (Jn 4:34). This is reflected in 
the whole trial. He acts calmly and evenly. His answers are direct and 
clear. When the servant struck him, Jesus calmly said to him: “If there 
is some offence in what I said, point it out; but if not, why do you strike 
me?” (Jn 18:23). When the high priest asks him about his teaching, Jesus 
answers: “I have spoken openly for all the world to hear; I have always 
taught in the synagogue and in the Temple where all the Jews meet 
together; I have said nothing in secret. Why ask me? Ask my hearers 
what I taught; they know what I said” (Jn 18: 20-21). Similarly, when he 
is asked if he is the Messiah: “It is you who say it. But, I tell you that from 
this time onward you will see the Son of man seated at the right hand of 
the Power and coming on the clouds of heaven” (Mt 26:64). To Pilate’s 
most important question, whether he is a king, he answers prudently 
and truthfully: “It is you who say that I am a king. I was born for this, 
I came into the world for this, to bear witness to the truth; and all who 
are on the side of truth listen to my voice“ (Jn 18:37).

20	 Cf. F. Porsch, Evangelium sv, Jána, Malý stuttgrtský komentář, Kostelní Vydří 1998, 
p. 179–180. 

21 Cf. Vladár, Proces s Ježišom Kristom pred Ponciom Pilátom podľa rímskeho práva, p. 98. 



81

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

B. Argumentation and persuasion

Influencing or convincing listeners was a fundamental requirement of 
classical rhetoric. The quality of a speaker was judged by whether he 
had arguments strong enough to convince the audience. That is why 
rhetoric was considered not only as ars bene dicendi — the art of speak-
ing well, but also as ars persuadendi — the art of persuasion. In the trial, 
argumentation consisted of a summary of evidence and assumptions 
that were supposed to prove or refute the accusation. Different ways of 
arguing arose.22 Just before the trial, we encounter “argumentum bac-
ulinum” — argumentation by fear. Caiaphas used it: “It is better for one 
man to die for the people” (Jn 18:14) and “the whole nation should per-
ish” (Jn 11:50). The warning against the Roman occupying power could 
best be expressed by the argument of fear. John explicitly refers to this 
statement as a “prophetic inspiration” formulated by Caiaphas thanks 
to his high priestly charism, and not by himself (Jn 11:51). Paradoxically, 
however, the doing of God’s will was accompanied by Caiaphas’ egois-
tic blindness.23 The trial of Jesus ends with a similar argument. Pilate 
finally decides to have Jesus crucified when the Jewish superiors use 
a strong argument: “If you set him free you are no friend of Caesar’s; 
anyone who makes himself king is defying Caesar” (Jn 19:12). Prior to 
this statement, Pilate argued in favour of Jesus. After scourging him, he 
said: “Look, I am going to bring him out to you to let you see that I find 
no case against him” (Jn 19:4). 

Already after the event of the cleansing of the Temple (Jn 2:13–22), 
two accusations against Jesus hung in the air. The first was about words 
that explained the prophetic symbolic act of driving cattle and vendors 
out of the temple. These appeared to be an attack on the holy place it-
self and thus on the Torah, on which the whole life of Israel was based. 

22	 Argumentatio ad rem — factual argumentation; argumentatio ad hominem — an argu-
mentation addressed to a specific person; argumentum ad auditorium — the impression 
that the speaker leaves on the audience; argumentum baculinum — arguing by fear; ar-
gumentum ad ignoratiam — arguments to people who do not understand things; argu-
mentum ad misericordiam — appealing to compassion and mercy; argumentum ad pop-
ulum — popular argumentation (Cf. M. Klapetek, Komunikace, argumentace, rétorika, 
Praha 2008, p. 104 — 108).

23 Cf. J. Ratzinger, Benedict XVI, Jesus of Nazareth II, Trnava 2011, p. 169. 



82

Rev. Marian Šuráb

The second point unfolded from Jesus’ speeches in the Temple, in which 
he identifies himself with the Messiah: “The Jews gathered round him 
and said: ‘How much longer are you going to keep us in suspense? If 
you are the Christ, tell us openly.’ Jesus replied: ‘I have told you, but 
you do not believe. The works I do in my Father’s name are my witness’” 
(Jn 10:24–25). This statement may have seemingly contradicted the foun-
dations of Israel’s belief in one God.24 Both statements had the power to 
accuse Jesus. They were strong enough for the Jewish side of the trial. 
However, they were not enough for the Roman side. Before Pilate, they 
used another argument that finally weighed in: “We found this man in-
citing our people to revolt, opposing payment of the tribute to Caesar, 
and claiming to be Christ, a king” (Lk 23:2). 

Witnesses also spoke out against Jesus, which corresponds to the Jew-
ish procedural rules of the time. Because, unlike the Roman trial, the 
centre of which was the interrogation of the accused, the basis of the 
Jewish trial were witnesses. The incriminating witnesses played the role 
of a public prosecutor.25 Regarding the witnesses, Mark wrote: “Several, 
indeed, brought false witness against him, but their evidence was con-
flicting. Some stood up and submitted this false evidence against him. 
We heard him say, ‘I am going to destroy this Temple made by human 
hands, and in three days build another, not made by human hands’” 
(Mk 14:56–58; Mt 26:60). 

Persuasion can also have a manipulative intention when the manip-
ulator wants to achieve his goal. In Jesus’ trial, this is seen above all in 
the cries of the manipulated crowd: “Crucify! Crucify him!” (Mt 27:23; 
Mk 15:13; Lk 23:21; Jn 19:15). 

C. Questions

Classical rhetoric worked in trials with four types of questions — quat-
tuor status generales: (1) the status of conjecture (coniectura) — the ques-
tion is directed to whether the accused actually committed the act him-
self; (2) the status of the assessment (definitio) — leads to the definition of 
the act to the relevant legal norm; (3) quality status (qualitas) — includes 

24 Cf. J. Ratzinger, Benedict XVI, Jesus of Nazareth II. p. 172–174. 
25 Cf. Lohfink, The Last Day of Jesus, p. 21. 



83

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

the indication of justifiable, mitigating or aggravating circumstances; 
(4) status of delegation (translatio) — expression of doubt as to whether 
a particular court is capable of taking a decision.26

Already during the first interrogation after the captivity, the high 
priest Caiaphas asks Jesus: “And the high priest said to him, ‘I put you 
on oath by the living God to tell us if you are the Christ, the Son of God.’ 
Jesus answered him, ‘It is you who say it. But, I tell you that from this 
time onward you will see the Son of man seated at the right hand of the 
Power and coming on the clouds of heaven’” (Mt 26:63 — 64). Caiaphas’ 
question belongs to the category of coniectura, which examines wheth-
er the accusations that Jesus considers himself to be the Messiah are 
true. Pilate asks the Jews: “But what harm has he done?” (Mt 28:23; Lk 
23:22). Addressing Jesus, Pilate asks: “So, then you are a king?” Jesus an-
swered: “It is you who say that I am a king. I was born for this, I came into 
the world for this, to bear witness to the truth; and all who are on the 
side of truth listen to my voice” (Jn 18:37). These questions also have the 
character of coniectura, but at the same time they gravitate toward to 
definitio, because, both in the Jewish or in the Roman practice, a penal-
ty was established for a positive answer. The following question of Pilate 
can be included in the status of qualitas: “Truth?” said Pilate. “What is 
that?” And his next statement to the Jews: “I find no case against him” 
(Jn 18:38). The process with Jesus also presents individual competencies. 
You can see it when Jesus is led from Caiaphas to the government build-
ing. Pilate asks them in front of the building: “What charge do you bring 
against this man?” (Jn 18:29). They answer him with a general statement: 

“If he were not a criminal, we should not have handed him over to you” 
(Jn 18:30). Pilate is convinced that condemnation is within their compe-
tence: “Take him yourselves, and try him by your own Law.” The Jews 
answered, „We are not allowed to put anyone to death” (Jn 18:31). Pilate 
decided to send Jesus to Herod (Lk 23:6–12). He again sent him to Pilate, 
who decided to comply with the request of the people, who cried out: 

“Let him be crucified!” (Mt 27:22; Lk 23:21; Mk 15:13). 
Jesus answers the questions briefly or is silent. This is also one of the 

rhetorical positions: not to answer. “Herod was delighted to see Jesus; 

26 Cf. J. Kraus, Rétorika a řečová kultura, Praha 2004, p. 37. 



84

Rev. Marian Šuráb

he had heard about him and had been wanting for a long time to set eyes 
on him; moreover, he was hoping to see some miracle worked by him. 
So, he questioned him at some length, but without getting any reply” 
(Lk 23:8–9); Finally, two false accusers came and said: “This man said, 

‘I have power to destroy the Temple of God and in three days build it up.’ 
The high priest then rose and said to him: ‘Have you no answer to that? 
What is this evidence these men are bringing against you?’ But Jesus 
was silent” (Mt 26:61–63). Also, Pilate was confronted with Jesus’ silence: 

“He entered the government building again and asked Jesus: ‘Where do 
you come from?’ But Jesus made no answer” (Jn 19:9).

3. Rhetoric at the service of pastoral theology

Pastoral theology answers the question: what should the Church do here 
and now? It examines the pastoral activity of the Church at a specific 
time and defines the criteria for its activity. Pastoral theology is also 
helped by the knowledge of the humanities. Among them is rhetoric. In 
the external trial before Pilate, the theological trail — Jesus’ controversy 
with the world — reaches its dramatic climax.27 Before his death, Jesus 
said to his Father: “I have glorified you on earth by finishing the work 
that you gave me to do” (Jn 17:4). From this work of faithfulness people 
will live until the end of time.

Critical rhetoric and communication theory

Pastoral theology works primarily with critical rhetoric. It does not 
understand human speech as an instrument (instrumental rhetoric) to 
achieve certain goals, but as a form that helps the all-round development 
of man. This type of rhetoric respects his freedom and cares about the 
pragmatic dimension of public speech. It is interested not only in the 
content, but also in what influence and what actions the speech evokes in 
the listeners. It is based on the model of the immediate act of communica-
tion, and offers models to promote freedom, the ability to communicate 
with each other and the equal opportunities of communication partners. 

27 Cf. Porsch, Evangelium sv. Jána, Malý stuttgartský komentář, p. 179.



85

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

Critical rhetoric looks for ways to speak responsibly in a given situation. 
How can the situation be changed, if necessary. Critical rhetoric looks 
at the extent to which the interests of the stronger have a destructive 
effect on the style of speech. That is, to what extent they disqualify the 
conversation partners and reduce the chance of understanding.28 

Critical rhetoric in pastoral ministry uses the knowledge of commu-
nication theory, which is considered the basis of modern rhetoric. There 
are 3 sets of criteria that determine the success of arguments: emotional, 
which capture the heart; original, which aim to surprise; and unforget-
table, which present things in a way that cannot be forgotten. Emotional 
criteria stem from the humanity of the lecturer. They are characterized 
by zeal, storytelling and speaking to listeners. You can’t argue without 
enthusiasm. Arguing through stories has a greater effect than merely 
rational arguments. They help to be more aware of the connections and 
implications that are missing in abstract evidence.

Originality brings new perspectives and a greater effect of argumen-
tation. The speaker, if he wants to offer new perspectives, must be fond 
of solitude. Only in solitude can he successfully develop his creativity. 
The first advice for speakers is not to talk about “their” topics all the time. 
The brain does not pay attention to boring things. People remember in-
tense events, while they forget the mundane ones. Things that evoke 
emotions can be seen with greater clarity than the more mundane ones. 
The activation of emotions supports memory. It is advisable to use con-
crete examples to illustrate abstract arguments. If the audience does 
not understand, the speaker cannot surprise them. In addition to the 
element of surprise, the speaker is supposed to arouse interest and curi-
osity. The human brain is wired to welcome any change. The best way to 
get attention is to disrupt the existing patterns in the listeners’ minds. 
The argument will be more effective when the other party feels that the 
speaker is open and honest. He can only convince people if they believe 
him and see that he has respect for them.29

In principle, the argument of Christians does not consist in proving 
that someone is doing wrong, but in the ability to recognise the good 

28 Cf. R. Zerfass, Od aforyzmu do kazania, Kraków 1995, p. 35–43. 
29 Cf. G. Carmine, Hovor ako TED. Brno 2016; Cf. C. Heath, D. Heath, Jak zaujmout hned 

napoprvé, Praha 2009, p. 210–211.



86

Rev. Marian Šuráb

they desire. This type of argument is not primarily rooted in words or 
thoughts, but in the personal joy of encountering Jesus Christ.30

Spiritual and temporal power

A rhetorical analysis of the trial of Jesus offers several stimuli to pasto-
ral theology. The first is the acceptance of a world that is hostile to Jesus 
Christ and the Church. St. John Paul II wrote that Christ is judged for the 
truth throughout history. Did not Jesus Christ himself, when he stood 
as a prisoner before the judgment of Pilate and when Pilate questioned 
him about what the members of the Sanhedrin had accused him of, an-
swer: “I was born for this, I came into the world for this, to bear witness 
to the truth; and all who are on the side of truth listen to my voice” (Jn 
18:37)? With these words, which he uttered at the decisive moment be-
fore the judge, it is as if he were reaffirming the statement he had already 
spoken: “You will come to know the truth, and the truth will set you 
free” (Jn 8:32). Throughout the centuries and generations, beginning 
with the time of the Apostles, Jesus Christ has so many times stood by 
the side of people judged for the truth, and suffered death with people 
condemned for the truth. He still remains the interpreter and advocate 
of persons who live “in Spirit and truth” (Jn 4:23). Just as he does not 
cease to be so before the Father, so he is also so with regard to human 
history. And the Church, in spite of the many weaknesses inherent in 
her human history, does not cease to follow the One who declared: “But 
the hour is coming — indeed is already here — when true worshippers will 
worship the Father in spirit and truth: that is the kind of worshipper the 
Father seeks” (Jn 4:2).31

The first Christians can serve as example. Pope Benedict XVI said of 
them that they bore witness when they were cruelly persecuted, but 
also when they did services of love and charity to the suffering in their 
surroundings, including those who were not members of the Christian 
community. It was their testimony and behaviour that led many to 
the Christian faith. The Christians of the early Church did not regard 

30 Cf. B. Britton, Prečo katolíci opúšťajú Cirkev: pohľad kňaza, in. Nová apologetika, ed. 
M. Nelson, Bratislava 2024, p. 48. 

31 Cf. Ján Pavol II, Redemptoris hgominis, p. 12.



87

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

missionary preaching as propaganda to expand their group, but as an 
intrinsic necessity in accordance with the nature of their faith. The God 
in whom they believed was the God of all people, the only true God who 
revealed himself in the history of Israel, and ultimately in his Son. He of-
fered an answer that was of interest to everyone and for which all people 
are waiting in their hearts. The universality of God, and the mind that 
is open to him, is what gave the early Christians motivation and com-
mitment to proclaim God’s message. They saw their faith not as a part 
of cultural customs that distinguish people from each other, but as the 
essence of a truth that applies equally to all people.32

The Church’s communication with the secular world has been one of 
the important topics discussed and written about ever since the Second 
Vatican Council. At the same time, it is a very complex topic. This is also 
because secularism wants to become the main doctrine of states and 
ceases to be neutral. It is even explicitly anti-religious. It imposes on 
society the idea that the essence of Christianity, or other important re-
ligions, is division and extremism. Secularism is an ideology that seeks 
to exclude religion from public life and to relegate God into exile. It is no 
more neutral to religion than Marxism or fascism. All the while, every 
religious person understands that secular things are subject to different 
rules than sacred things. In order to exist, the secular space does not 
need secularism.33

Some Christian observers speak out loud about the ignorance of 
Christianity by Europe’s highest political institutions. In international 
European institutions, historical figures and thinkers are quietly men-
tioned, but there is almost complete silence about Jesus Christ. And yet 
no one can deny that it was he who changed the course of history.34 

That is why the questions for today’s representatives of secularist ide-
ology are relevant: after so many generations of rampant contempt of 
religion, do most secularists have the tools or the moral strength to con-
duct a sincere, considerate dialogue? Are secular men and women ready 
to admit that tolerance must always be mutual? Is there enough moral 

32 Cf. Benedikt XVI, Príhovor vo Francúzskej akadémii vied, 2008, https://www.tkkbs.sk/
zc/2008/bulletin200838.pdf (20. 4. 2025). 

33 Cf. J. C. Chaput, Čo je cisárovo, cisárovi. Kežmarok 2014, p. 37. 63. 
34 Cf. A. Giordano, A. Campoileoni, Iná Európa je možná, Prešov 2015, p. 35–37. 



88

Rev. Marian Šuráb

strength among secular people to overcome the underestimation of re-
ligion?35 Mutual and beneficial communication could only be achieved 
if what Albert Camus said after the Second World War were true: “Di-
alogue is possible only between people who remain what they are and 
who speak the truth.”36

Today’s secular tendencies help many contemporaries to make the 
decision not to negotiate on the fundamental topics of life. This mani-
festation is also called consistency. It helps a person to hold firmly in his 
hands the things he considers sacred. If he does not outwardly defend 
what he is internally convinced of, he gradually becomes untrustworthy. 
At the same time, if someone holds different principles, he can be per-
ceived as a danger to the whole. Society will leave alone only those who 
behave in a conformist manner. Only when a person manages to attack 
his values and has to defend them will he send a signal of his consisten-
cy.37 However, he must take into account what is written in the Acts of 
the Apostles: “While Peter and John, after the healing of the lame man, 
were speaking to the people, the priests, the captain of the temple guard, 
and the Sadducees attacked them and rebuked them for teaching the 
people and proclaiming the resurrection in Jesus. They laid their hands 
on them and put them in prison by morning.” (Acts 4:1–3). Pastoral theol-
ogy must also take seriously this permanent “sign of the times” and offer 
a true analysis of the times. It is theologically intended to help to realize 
the delicate balance between “being” in the world and “not being” of the 
world (Jn 17:6–19). 

Old and new arguments

Even today, pastoral theology helps to find adequate arguments for the 
defence of the faith. It offers classical argumentation, which is theocen-
tric in nature, as well as contemporary argumentation, which is more 
anthropological. St. Paul is an example of someone who was able to com-
bine both types of argumentations. On his missionary journey to Athens 

35 These questions are asked by Jürgen Habermans, one of the most famous European 
atheists (Cf. M. Novak, Nobody Sees God, Bratislava 2014, pp. 280–286). 

36 Cf. T. Radcliffe, Prečo chodiť do kostola? Zvolen 2013, p. 79. 
37 Cf. R. Dobelli, Umenie dobrého života, Bratislava 2021, p. 29. 



89

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

(Acts 17:16–34), he faced particular difficulties. He was confronted with 
a culture that for centuries valued philosophical debate and public de-
bate. During his visit to Athens, he met thinkers and scholars who spent 
their time talking and listening to the latest ideas (v. 21). If Paul wanted 
to speak to them about Jesus Christ, about God and the Resurrection, 
he had to be at the disposal of the Athenians: “Therefore he spoke in the 
synagogue with Jews and with religious people, and every day in the 
marketplace with those who were there” (v. 17). The way Paul conducts 
a dialogue about faith in Athens is also instructive. By identifying the 
unknown god with the biblical God, the Creator (vv. 22–28), he creates 
space for a dialogical approach. However, his openness to the Greeks 
does not relieve him of his duty to proclaim the Gospel. He speaks of the 
Resurrection, which some cannot accept and leave, while others believe 
(vv. 32–34). Being present at the “aeropagus of the world”, whether in 
real life or through social media, is the first prerequisite for effective 
argumentation. Since contemporaries worship many idols, there is 
a varied space for arguments about the existence of the true God.38 In 
a secularized world, it is not enough to passively wait for an opportuni-
ty. Paul imitated Jesus, who came among people. He said to Zacchaeus: 

“Come down. Hurry, because I am to stay at your house today” (Lk 19:5). 
The difficulties encountered by Christians in a secularized society can 
lead to a tendency to “lock themselves up” in small communities and 
isolate themselves from the world. It is true that Christ gathered his first 
witnesses around the table, as in Emmaus (Lk 24:29–30), but this was 
only the initial stage, followed by a mission among all nations. 

Classical theological argumentation is necessary even today. First 
of all, it’s cosmological argumentation via the order in the universe. 
It helps a person to realise that there is a source or principle of this or-
der. One can point out the order of the universe and present an argu-
ment about design. On a  larger scale, argumentation can include the 
laws of motion, causality, conditionality, perfection, finitude, morality, 
truth, and others. The second is the argument of the radical difference 
between man and God. God does not exist like other beings. God’s exist-
ence is strange and different. The third type of argument affirms that 

38 Cf. K. Koch, Konfrontace nebo dialog, Praha 2000, p. 16–17. 



90

Rev. Marian Šuráb

God exists in a much nobler way than anything else. Its existence tran-
scends all categories and concepts. These three ways of arguing help us 
to know that God exists, as well as to realise that we do not know what 
God really is.39 God and the world do not compete for space on the same 
ontological chessboard, they do not grow on the same field, and they do 
not have a common origin. 

Anthropological argumentation is based on human nature. The two 
dimensions that differentiate human beings from other species are aes-
thetics and ethics (beauty and morality). That is, we are the only living 
beings who can feel strong emotions, a mixture of joy and wonder when 
something beautiful touches us. And at the same time, we are the only 
beings who are able to realise the goals of our actions and determine 
whether or not we want to pursue them.40

The argument of beauty has been preferred in recent decades. True 
beauty is an objective value that must be distinguished from that which 
only gives subjective satisfaction. Beauty can penetrate the whole per-
son and change them at the same time. It directs the person to eternal 
Beauty, to God. In this area, the Church can offer contemporaries many 
objects of beauty. These include beautiful cathedrals, paintings, sculp-
tures, icons, exceptional literary works, works of art.41 Beauty is less 
confrontational in its persuasive power, in contrast to rational argu-
ments, which often cause disproportionate confrontation or relativis-
tic apathy in the current ideological arena. The argument of beauty can 
raise questions of a religious-philosophical nature in the mind, which 
the spiritual and intellectual tradition of the Church is ready to answer.42

The second anthropological argument is based on morality, or the un-
conditional requirement of the good. The very compulsion of moral duty 
unites man with the transcendent and introduces him to the presence 
of universal eternal value. The performing of a noble and moral act is in 

39 Cf. J. D. Brent, Trojitá cesta, in: Nová apologetika, ed. M. Nelson, Bratislava 2024, 
p. 253–256.

40 K.V. Turley, Fashion expert: My Greates Inspiration Is Our Lady, https://www.ncregister.
com/features/fashion-expert-my-greatest-inspiration-is-our-lady (20. 2. 2025). 

41 Cf. R. Barron Obnovme si nádej, Trnava 2021, p. 47–50. 
42 Cf. M. Stevens, Nové zjavenia krásy, in: Nová apologetika, ed. M. Nelson, Bratislava 

2024, p. 82. 



91

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

itself a participation in the Good itself.43 Moral relativism holds that if 
there is disagreement or diversity of moral opinions on an issue, there is 
no universal truth on the matter. This attitude can lead to the absurd no-
tion that if moral relativism is correct, that is, that there is no objective 
morality, then it is not wrong, for example, to compare Mother Teresa to 
Hitler. This means that there can then be no moral progress (for example, 
desegregation), nor moral reformers, because progress or reformation 
presupposes a universal objective morality towards which societies and 
individuals can move and according to which we can evaluate ourselves 
and people outside our society and culture.44

Argumentation should help refute unacceptable ways of talking about 
God. The first way is to speak of God as a scientific entity, waiting to be 
discovered by science. The second way is the ever-decreasing need for 
God, whose significance is diminishing in parallel with scientific dis-
coveries and explanations. Next, when God is perceived as a dam that 
prevents endless returning. The idea of God as a super-father who can 
do more than ordinary people is also unacceptable. Finally, when God 
is interpreted as a subjective feeling that the individual cannot passed 
on. All these concepts exaggerate the anthropomorphic concept to enor-
mous proportions.45

Argumentation is greatly helped by asking appropriate questions. 
Asking questions is a virtually hassle-free way to manage a conversation. 
Universal questions include: What do you think? Why do you think so? 
How do you know it’s true? What do you mean by that exactly? For ex-
ample, in a conversation about faith, there are questions: Do you think 
God does not exist, or do you think that God can exist, but there is no 
sufficient proof of His existence? What exactly do you mean by being 
an atheist? And so on. Some people may think that they are not able to 
answer certain questions. We should always be helped by the words of 
Jesus to those who are persecuted: “And when you are taken to be hand-
ed over, do not worry beforehand about what to say; no, say whatever 
is given to you when the time comes, because it is not you who will be 

43	 Cf. R. Barron, Živé paradoxy. Bratislava 2020, p. 93–94. 
44 Cf. J. F. Beckwith, Morálny relativizmus: argumenty za a proti, in: Nová apologetika, 

ed. M. Nelson, Bratislava 2024, p. 61–62. 
45	 Cf. M. Novak, Boha nikto nevidí, Bratislava 2014, p. 205–207. 



92

Rev. Marian Šuráb

speaking; it is the Holy Spirit“ (Mk 13:11). Jesus did not answer some of 
the questions. For example, to Pilate, when he asked him what the truth 
was (Jn 18:38). Or when he said to him: “Do you not hear all the testi-
monies against you?” But he did not answer them a word, so that the 
governor was greatly astonished (Mt 27:13–14). Sometimes it is better to 
argue with silence than with words.46

Conclusions

A  rhetorical analysis of Jesus’ trial offered several rhetorical compo-
nents that were part of Greek, Roman, and Jewish judicial practice. 
They became part of a trial where the result was obvious at the very be-
ginning. This trial went down in history as a pre-manipulated one. The 
examination of the legal proceedings is interesting precisely from the 
point of view of the use of external judicial and rhetorical means, which 
only have a formal significance and do not fundamentally influence the 
judicial decision. Trials with verdicts decided in advance have been 
part of the history of judiciary systems even since. This is confirmed, 
whether in the past or in the present, by the unfair trials of persecuted 
Christians. It is a paradox that Christians have encoded in their DNA. 
Although they have the right to a fair trial, the true likeness to Jesus 
comes in an unfair trial. 

Apart from this fundamental level, pastoral theology can use rhe-
torical knowledge in its theological-pastoral reflection, in the form of 
concrete analyses and recommendations. The positions of the individual 
protagonists of the trial of Jesus are discernible in every era of salvation 
history. This helps pastoral theology to accept reality and not to live in 
illusion. There will always be followers of the Jewish superiors with 
their manipulative attitudes, people like Pilate with his power and fear, 
and followers of Jesus Christ. At the same time, the trial has shown us 
that Christians must use rhetorical tools, such as persuasive argumen-
tation. It is therefore important that communication tools are a vital 
part of Christian identity and mission. They can help us cope with the 
recommendation of St. Peter that we should always be ready to defend 

46 T. Horn, Sokrates, in: Nová apologetika, ed. M. Nelson, Bratislava 2024, p. 111–113. 



93

A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

ourselves before anyone who asks us to give reasons for the hope that is 
in us (1 Pet 3:15). 

References

Aristoteles, Rétorika, Martin 2009. 
Barron R. Živé paradoxy, Bratislava 2020. 
Barron R. Obnovme si nádej, Trnava 2021. 
Beabout G. R., What Apologists Need to Know about Rhetoric, https://www.

catholic.com/magazine/print-edition/what-apologists-need-to-know-
about-rhetoric (16.4.2025). 

Beckwith F., Morálny relativizmus: argumenty za a proti, in: Nová apologe-
tika, ed. M. Nelson, Bratislava 2024. 

Benedikt XVI, Príhovor vo Francúzskej akadémii vied, 2008. 
Brent J. D., Trojitá cesta, in: Nová apologetika, ed. M. Nelson, Bratislava 

2024. 
Britton B., Prečo katolíci opúšťajú Cirkev: pohľad kňaza, in: Nová apologet-

ika, ed. M. Nelson, Bratislava 2024. 
Carmine G., Hovor ako TED, Brno 2016. 
Cicero M. T., Filipiky, in: Rečník. Reči proti Catilinovi. Filipiky a iné, Brati-

slava 1982. 
Dobelli R., Umenie dobrého života, Bratislava 2021. 
Giordano A, Campoileoni A., Iná Európa je možná, Prešov 2015. 
Heriban J., Príručný lexikón biblických vied, Bratislava 1994. 
Heath C., Heath D., Jak zaujmout hned napoprvé, Praha 2009. 
Hreňo R., Súdny proces s Ježišom, http://www.zoe.sk/?zoepedia&hes-

lo=S%FAdny+proces+s%A0Je%9Ei%9Aom+Kristom (15.04.2025). 
Horn T., Sokrates, in: Nová apologetika, ed. M. Nelson, Bratislava 2024.
Chaput J. C., Čo je cisárovo, cisárovi, Kežmarok 2014. 
Imbert J., Proces s Ježišom, Bratislava 1991. 
Ján Pavol II, Redemptoris hominis. 
Klapetek M., Komunikace, argumentace, rétorika, Praha 2008. 
Knape J., Was ist Rhetorik?, Stuttgart 2000. 
Koch K., Konfrontace nebo dialog?, Praha 2000.
Kraus J., Rétorika v evropské kultuře, Praha 1998. 
Kraus J., Rétorika a řečová kultura, Praha 2004.



94

Rev. Marian Šuráb

Kroll, G., Auf den Spuren Jesu, Leipzig 1988. 
Lohfink G., Ježišov posledný deň, Bratislava 2008. 
Novak, M., Boha nikto nevidí, Bratislava 2014. 
Pápežská rada pre spoločensko komunikačné prostriedky, Communio et 

progressio. 
Plutarchos, Životopisy, Martin 2014. 
Pobijak T., Súdny proces s Ježišom nazaretským, https://www.iusetsocietas.

cz/fileadmin/user_upload/Vitezne_prace/Pobijak_-_Sudny_proces_s_
Jezisom_Nazaretskym.pdf (14.04.2025). 

Pope C., To Teach as Jesus Taught — A  Reflection on the Qualities of Je-
sus as Preacher and Teacher, https://blog.adw.org/2017/01/teach-je-
sus-taught-reflection-qualities-jesus-preacher-teacher/

Porsch F., Evangelium sv. Jána, Malý stuttgrtský komentář, Kostelní Vydří 
1998. 

Pospíšil C. V., Utrpení Páně podle Jana, Praha 2021. 
Przybyś W., Dzisiaj usłyszys Boga..., Kraków 1996. 
Quintilianus M. F., Základy rétoriky, Praha 1985. 
Radcliffe T., Prečo chodiť do kostola?, Zvolen 2013. 
Ratzinger J.– Benedikt XVI., Ježiš Nazaretský II, Trnava 2011. 
Seewald P., Ježiš Kristus, Trnava 2012. 
Sławiński H., Przepowiadanie Chrystusowego krzyża, Warszawa 1997.
Stevens M., Nové zjavenia krásy, in. Nová apologetika, ed. M. Nelson, Bra-

tislava 2024.
Turley K. V., Fashion expert: My Greatest Inspiration Is Our Lady, https://

www.ncregister.com/features/fashion-expert-my-greatest-inspira-
tion-is-our-lady

Vladár V., Proces s Ježišom Kristom pred Ponciom Pilátom podľa rímskeho 
práva, in: Súdne reči a veľké súdne procesy podľa justiniánskych Digest 
a iných prameňov rímskeho práva, Zborník príspevkov z 11. konferencie 
právnych romanistov SR a ČR. Trnava 15–16. máj 2009.

Zerfass R., Od aforyzmu do kazania, Kraków 1995. 



95

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 95–108

Article history • Received: 24 May 2025 • Accepted: 4 Jul 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Agnieszka B. Ziemińska – Dr, completed her PhD in Biblical Theology at the Pontifical 
University of John Paul II in Krakow in 2024. Her doctoral dissertation was recognised with 
the university’s Rector’s Prize for outstanding research. Her primary research interests lie at 
the interdisciplinary dialogue between biblical studies and other sciences, with a particular 
focus on ecology. She is also engaged in projects exploring the application of artificial 
intelligence to biblical analysis.

Agnieszka B. Ziemińska
	K https://orcid.org/0000-0002-8439-6019

agnieszkaziemin@gmail.com

The Pontifical University of John Paul II in Krakow
	� https://ror.org/0583g9182

The New Testament and integral ecology: 
Charting a path for interpretation

	' https://doi.org/10.15633/ps.29405



96

Agnieszka B. Ziemińska

Abstract
The New Testament and integral ecology: Charting a path for interpretation

This article outlines a novel approach to the interpretation of the New Testament 
from the perspective of integral ecology, thereby addressing an identified lacuna 
in the systematic application of ecological conceptual framework to the biblical 
corpus. Informed by recent eco-hermeneutical works, the article outlines a meth-
odology for integral interpretation, which facilitates a  reading of biblical texts 
that connects environmental concerns with their concomitant social, economic, 
and ethical dimensions, and acknowledges the interconnectedness of all creation. 
Analysis undertaken using this specified methodology indicates that selected New 
Testament passages reveal a significant call to stewardship and suggests that the 
overarching message of the New Testament is consonant with the principles of inte-
gral ecology, particularly in its social emphases. This study demonstrates the contri-
bution of such an approach to the development of biblical ecotheology by proposing 
a novel interpretive tool that augments existing hermeneutical strategies. Whilst 
acknowledging the ancient context of the texts and the challenges presented by the 
predominant focus on the God-human relationship within the New Testament, the 
research underscores the viability and fruitfulness of the integral method in dis-
cerning ecological meaning and in providing an impetus for ecological conversion.

Keywords: New Testament, integral ecology, ecological hermeneutics, biblical 
interpretation, ecotheology

Abstrakt
Nowy Testament i ekologia integralna. Wytyczanie ścieżki interpretacji

Artykuł prezentuje nowe podejście do interpretacji Nowego Testamentu przez pry-
zmat ekologii integralnej, odpowiadając na zidentyfikowaną lukę w systematycz-
nych badaniach stosujących perspektywę ekologiczną do tekstu biblijnego. Opie-
rając się na niedawnych badaniach artykuł zarysowuje propozycję metodologii 
interpretacji integralnej, zaprojektowaną do odczytywania tekstów Pisma Święte-
go w sposób łączący troskę o środowisko z wymiarami społecznymi, ekonomiczny-
mi i etycznymi, uznając współzależność stworzenia. Analiza przeprowadzona przy 
użyciu wskazanej metodologii wykazuje, że wybrane fragmenty Nowego Testamen-
tu zawierają istotne wezwanie do bycia dobrym gospodarzem, a ogólne przesłanie 
Nowego Testamentu jest zgodne z założeniami ekologii integralnej. Praca wskazuje 
nowe narzędzie interpretacyjne wzbogacające istniejące podejścia. Uznając staro-
żytny kontekst tekstów oraz wyzwania związane z dominacją relacji Bóg-człowiek 
w  Nowym Testamencie, badania podkreślają zasadność i  owocność metody inte-



97

The New Testament and integral ecology: Charting a path for interpretation

gralnej w  odkrywaniu znaczenia ekologicznego i  dostarczaniu bodźca do nawró-
cenia ekologicznego.

Słowa kluczowe: Nowy Testament, Ekologia Integralna, Hermeneutyka Ekologiczna, 
Interpretacja Biblijna, Ekoteologia

1. �The ecological imperative and the quest 
for an integral hermeneutic

The contemporary ecological crisis, encompassing climate change, bi-
odiversity loss, and widespread pollution, presents an urgent and mul-
tifaceted challenge to humanity.1 This crisis is increasingly recognised 
not merely as a series of discrete environmental problems, but as a com-
plex phenomenon deeply intertwined with social, economic, ethical, 
and spiritual dimensions.2 Such an understanding necessitates a criti-
cal re-evaluation of the foundational narratives and ethical frameworks 
that have historically shaped human-Earth relations. Within this global 
discourse, religious traditions, and specifically Christian theology, are 
called upon to engage their sacred texts in search of wisdom and guid-
ance for a more sustainable and just future.3

The Bible, a text of profound cultural and religious influence, has been 
a central focus of this re-evaluation. Lynn T. White Jr.’s (1967) significant 
essay, „The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” sparked a critical 
debate by suggesting that certain interpretations of the Judaeo-Chris-
tian tradition, particularly those emphasising human dominion over 
creation (Genesis 1:28), may have contributed to an anthropocentric 

1 See Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC), Climate Change 2023: Synthe-
sis Report. Contribution of Working Groups I, II and III to the Sixth Assessment Report 
of the Intergovernmental Panel on Climate Change, Geneva: IPCC, 2023; Intergovern-
mental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (IPBES), Global 
Assessment Report on Biodiversity and Ecosystem Services, Bonn 2019.

2 Cf. S. McDonagh, On Care for Our Common Home, Laudato Si’: The Encyclical of Pope Fran-
cis on the Environment, Maryknoll, NY: Orbis Books, 2016, pp. 15–25.

3 Cf. D. T. Hessel, R. R. Ruether (eds.), Christianity and Ecology: Seeking the Well-being of 
Earth and Humans, Cambridge, MA: Harvard University Press, 2000, p. xxxv.



98

Agnieszka B. Ziemińska

worldview conducive to environmental exploitation.4 Whilst White’s 
thesis has been extensively debated and nuanced by subsequent schol-
arship,5 it undeniably catalysed the development of ecotheology and 
ecological hermeneutics. These fields strive to critique ecologically det-
rimental interpretations and to retrieve or construct scriptural read-
ings that affirm the intrinsic value of creation and humanity’s call to 
responsible stewardship.6

A significant conceptual development in this area is “integral ecology,” 
a framework prominently articulated by Pope Francis (2015) in the en-
cyclical Laudato Si’ (LS). Integral ecology posits that “everything is close-
ly interrelated” (LS 137) and that environmental and social crises are 
inseparable, stemming from shared roots in flawed ethical paradigms, 
unsustainable economic models, and fractured relationships — among 
humans, and between humanity and the wider creation (LS 49, 91). This 
article seeks to present a novel approach to interpreting the New Tes-
tament specifically through the lens of integral ecology. It addresses an 
identified historical lacuna in systematic studies applying this particu-
lar perspective to the entirety of the New Testament corpus. Informed 
by recent eco-hermeneutical works, especially a  scholarship, which 
has meticulously studied and applied such a methodology, this article 
will outline the proposed integral interpretation, discuss its potential 
findings, and consider its contribution to the ongoing development of 
biblical ecotheology.7

4 L. T. White Jr., The Historical Roots of Our Ecologic Crisis, “Science” 155 (1967) no. 3767, 
pp. 1205–1207.

5 Cf. C. E. Deane-Drummond, Eco-Theology, London: Darton, Longman & Todd, 2008, 
pp. 35–42; N. C. Habel, Introducing the Earth Bible, in: Readings from the Perspective of 
Earth, ed. N. C. Habel, The Earth Bible, vol. 1, Sheffield: Sheffield Academic Press, 2000, 
pp. 25–37.

6 Cf. D. G. Horrell, The Bible and the Environment: Towards a Critical Ecological Biblical 
Theology, Sheffield: Equinox, 2010, pp. 1–20.

7 See A. Ziemińska, Ekologiczna Perspektywa Nowego Testamentu: W Kierunku Interpre-
tacji Integralnej, Ancilla Verbi, vol. 21, Kraków: Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 
2024, pp. 15, 73–80.



99

The New Testament and integral ecology: Charting a path for interpretation

2. �The identified lacuna — integral ecology 
and New Testament scholarship

Whilst ecological hermeneutics has made considerable advances, par-
ticularly in relation to Old Testament texts with their explicit creation 
narratives and land-based theologies, the New Testament has often been 
perceived as offering fewer direct resources for ecological reflection.8 
Traditional New Testament scholarship has tended to prioritise soteri-
ological, Christological, and ecclesiological themes, sometimes leading 
to a relative neglect of the cosmic scope of God’s redemptive work or the 
intrinsic value of non-human creation.

Recent eco-hermeneutical scholarship, however, has identified 
a historical gap in systematic studies applying this integral ecological 
perspective to the New Testament corpus. Whilst individual New Tes-
tament passages or themes have received ecological attention, a meth-
odologically consistent and holistic integral reading applied systemat-
ically across the diverse writings of the New Testament has been less 
developed. Many existing works that touch upon the New Testament 
and ecology are often collections of essays employing varied herme-
neutical keys, rather than presenting a  unified, systematic integral 
methodology.

The importance of addressing this lacuna is underscored by the very 
nature of the contemporary crisis, which, as integral ecology insists, is 
interconnected. David G. Horrell (2010), in his call for a  “critical eco-
logical biblical theology,” also highlights the need for nuanced herme-
neutical approaches that can engage the Bible’s diverse traditions in an 
ecologically responsible manner.9 Applying an integral lens—one that 
actively seeks the connections between environmental degradation, 
social injustice, economic models, and ethical frameworks—to the New 
Testament represents a crucial, yet hitherto still underdeveloped, area 
of academic inquiry.

8 Cf. R. Bauckham, The Bible and Ecology: Rediscovering the Community of Creation, Lon-
don: Darton, Longman and Todd, 2010; T. E. Fretheim, God and World in the Old Testa-
ment: A Relational Theology of Creation, Nashville, TN: Abingdon Press, 2005, pp. 68–87.

9 Cf. D. G. Horrell, The Bible and the Environment, pp. 129–154.



100

Agnieszka B. Ziemińska

3. Outlining a methodology for integral interpretation

The novel approach to interpreting the New Testament has developed 
a specific methodology for integral interpretation. This methodology is 
designed to read New Testament texts in a way that connects environ-
mental concerns with their concomitant social, economic, and ethical 
dimensions, acknowledging the interconnectedness of all creation.

The core tenets of this proposed methodology include:
–	 A  foundation in integral ecology: The approach is explicitly 

grounded in the principles of integral ecology, which understands 
that environmental and social well-being are inextricably linked. It 
acknowledges the profound interdependencies between the divine, 
human, and non-human dimensions of reality (LS 66). This perspec-
tive posits that all aspects of creation are interconnected and that 
care for the natural environment is inseparably linked with other 
manifestations of human life, such as social justice, sustainable de-
velopment, or peace.10

–	 Holistic and contextual reading: The methodology advocates for 
a holistic engagement with New Testament texts, moving beyond 
the selection of isolated „green” verses. It seeks to understand how 
broader theological narratives, ethical teachings, and cosmologi-
cal assumptions within the New Testament, when read through an 
integral lens, yield ecological insights. Crucially, this is done with 
sensitivity to the ancient context of the texts, avoiding anachronis-
tic impositions of modern ecological categories.11

–	 Systematic application across corpora: Unlike ad-hoc ecological 
readings, this methodology is intended for systematic application 
across the diverse literary forms of the New Testament (Gospels, 
Pauline epistles, Catholic letters, Johannine literature, Apoca-
lypse), seeking to identify overarching themes and a  coherent, 
albeit complex, message. This systematic approach aims to move 

10 Cf. J. Gocko, Ecology and Justice: From Environmental Justice to Integral Ecology of 
«Laudato si’», “Studia Ecologiae et Bioethicae” 22 (2024) no. 1, p. 75.

11 Cf. A. C. Thiselton, Hermeneutics: An Introduction, Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2009, 
pp. 450–465.



101

The New Testament and integral ecology: Charting a path for interpretation

towards integral interpretation, as a guiding principle for a com-
prehensive ecological reading.

–	 Interdisciplinary openness: Whilst rooted in biblical exegesis, 
the methodology is open to insights from contemporary ecological 
sciences, social ethics, and economic critiques, which can help to 
frame pertinent questions for the ancient texts and illuminate their 
contemporary relevance.

–	 Focus on interconnected relationships: A central aim is to explore 
how the New Testament portrays the interconnectedness of key re-
lationships: the relationship with God, with fellow human beings 
(particularly the poor and marginalised), and with the broader cre-
ated order. It investigates how these relationships are understood 
to be fractured by sin and injustice, and how they are envisioned 
as being restored or reconciled through Christ. This involves con-
sidering the „three fundamental relationships” — God-humanity, 
God-creation, and humanity-creation — and their portrayal within 
the New Testament narrative12.

This methodological framework, therefore, seeks to provide a robust 
and nuanced tool for discerning the New Testament’s contribution to 
an integral understanding of creation and human responsibility. It is 
presented as a way to navigate the complexities of the biblical text in 
a manner that is both faithful to its historical context and responsive to 
contemporary ecological and social urgencies.

4. �Analysis and findings — the New Testament 
through an integral ecological lens

The application of this integral interpretation methodology to the New 
Testament, as undertaken in the eco-hermeneutical scholarship in-
forming this article, indicates that selected New Testament passages re-
veal a significant call to stewardship, and suggests that the overarching 

12 Cf. R. A. Gahl Jr., The Theological Mind of Laudato Si’, Homiletic & Pastoral Review, 
27 June 2015, accessed 10 May 2025, https://www.hprweb.com/2015/06/the-theolog-
ical-mind-of-laudato-si/; J. K. Przybyłowski, Antropologia katolicka w perspektywie 
ekologicznej. Studium pastoralne w świetle encykliki Laudato si’, “Collectanea Theolog-
ica” 89 (2019) no. 2, p. 137–157. 



102

Agnieszka B. Ziemińska

message of the New Testament is consonant with the principles of inte-
gral ecology, particularly in its social emphases.

Key findings emerging from such an analysis include:
–	 Cosmic Christology and universal reconciliation: Pauline texts, 

such as Colossians 1:15-20, are central. Christ is presented not only 
as the agent of creation („in him all things were created”) but also 
as the one through whom God intends „to reconcile to himself all 
things (τὰ πάντα), whether on earth or in heaven.” This cosmic 
scope of reconciliation suggests that God’s redemptive plan en-
compasses the entire created order, not merely humanity.13 Sim-
ilarly, Romans 8:19-23, which speaks of „creation (κτίσις) waiting 
with eager longing” for liberation, is interpreted as referring to the 
non-human material world, which shares in the hope of eschatolog-
ical renewal.14 In this cosmic dimension, one can suggest that the 
Pauline understanding of salvation inherently involves the resto-
ration of all created reality.15

–	 The Kingdom of God as renewed creation: The Synoptic Gospels’ 
proclamation of the Kingdom of God is understood not merely as 
a spiritual or future reality but as a transformative force breaking 
into the present, with implications for the restoration of shalom 
(peace, wholeness) to all creation. Jesus’s parables, often drawing 
on natural imagery, and his ministry of healing are seen as inau-
gurating this renewal.16 The eschatological vision of „a new heav-
en and a new earth” (Revelation 21:1) is interpreted as the ultimate 
transformation and glorification of the existing cosmos.17

–	 Incarnational theology and the value of materiality: The affir-
mation in John 1:14 that „the Word became flesh (σάρξ)” is seen as 

13 Cf. J. D. G. Dunn, The Epistles to the Colossians and to Philemon: A Commentary on the 
Greek Text, New International Greek Testament Commentary, Grand Rapids, MI: Eerd-
mans, 1996, pp. 102–109.

14	 Cf. D. J. Moo, The Epistle to the Romans, New International Commentary on the New 
Testament, Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1996, pp. 511–515.

15 Cf. D. G. Horrell, C. Hunt, C. Southgate, Greening Paul: Rereading the Apostle in an Age 
of Ecological Crisis, Waco, TX: Baylor University Press, 2010, pp. 85–106.

16 Cf. R. Bauckham, The Bible and Ecology, pp. 125–145.
17 Cf. D. J. Moo, Nature in the New Creation: New Testament Eschatology and the Environ-

ment, “Journal of the Evangelical Theological Society” 49 (2006) no. 3, pp. 470–481.



103

The New Testament and integral ecology: Charting a path for interpretation

a profound divine validation of the material world. God’s entry into 
the created order through Christ confers inherent dignity upon it, 
countering any dualistic tendencies that would devalue the physi-
cal in favour of the spiritual.18

–	 Ethical imperatives and eco-social justice: The New Testament’s 
emphasis on love, justice, and care for the poor (e.g., Matthew 
22:37-40; Luke 4:18-19; James 2:1-7) is understood to have intrinsic 
ecological dimensions. Given that environmental degradation dis-
proportionately affects the vulnerable, the call for social justice is 
inherently a call for eco-justice. The critique of greed (Luke 12:15) 
and unsustainable lifestyles is also pertinent. Recent scholarship 
highlights that New Testament ethical imperatives concerning 
care for fellow humans, especially the poor, are crucial components 
of the social dimension of integral ecology.19

–	 A call to stewardship: Across various texts (that root in Old Tes-
tament’s story of creation), an integral reading discerns a call to 
responsible stewardship, reinterpreted not as anthropocentric 
domination but as loving care and co-participation with God in 
sustaining the intricate web of life. This involves moving beyond 
a simple „either-or” between human well-being and the good of na-
ture, towards an understanding of their interdependence.

These findings suggest that the New Testament, when approached 
with an integral ecological hermeneutic, offers significant theological 
resources for understanding and responding to the contemporary cri-
sis. The overarching message, as discerned through this lens, is one of 
God’s comprehensive care for all creation and a call for human beings to 
participate in that care.

18 Cf. C. E. Deane-Drummond, Eco-Theology, pp. 145–165.
19 Cf. M. Ostrowski, Ochrona życia człowieka w mieście. Refleksja nad wybranymi prob-

lemami encykliki papieża Franciszka Laudato Si’, “Polonia Sacra” 23 (2019) no. 1, pp. 127–
145; A. Ziemińska, Ekologiczna perspektywa Nowego Testamentu, pp. 325, 328.



104

Agnieszka B. Ziemińska

5. �Contribution to Biblical ecotheology and 
the impetus for ecological conversion

This approach to New Testament interpretation makes a significant con-
tribution to the development of biblical ecotheology by proposing a nov-
el interpretive tool that augments existing hermeneutical strategies.

–	 Enriching ecotheological discourse: It brings the New Testament 
more fully and systematically into conversation with ecotheolog-
ical concerns, providing a  Christologically and eschatologically 
informed perspective that complements Old Testament creation 
theologies. This allows for a  more comprehensive biblical under-
standing of creation care, moving beyond a perception of the New 
Testament as primarily focused on human salvation abstracted 
from its material context.

–	 Providing a methodological framework: The integral interpre-
tation methodology offers a structured approach for scholars and 
interpreters, moving beyond ad-hoc readings to a  more holistic 
and systematic engagement with New Testament texts on ecolog-
ical and eco-social issues. It offers a way to navigate the texts’ com-
plexities while remaining attentive to their potential ecological 
relevance.

–	 Strengthening the theological basis for action: By demonstrat-
ing a fundamental consonance between the New Testament mes-
sage and the principles of integral ecology, this approach offers a ro-
bust theological grounding for „ecological conversion” (LS 217-221). 
This conversion entails a transformation of worldview, leading to 
a renewed sense of responsibility and interconnectedness with all 
creation.20 Understanding that care for creation is not an ancillary 
concern but is woven into the fabric of the Good News can provide 
a powerful impetus for transformative action.

–	 Navigating hermeneutical challenges: The methodology ac-
knowledges and seeks to navigate the ancient context of the texts 
and the challenges presented by the predominant focus on the 
God-human relationship in the New Testament. It does so not by 

20	 W. Pieja, Godność osoby ludzkiej podstawą odpowiedzialności za ekologię w Laudato Si’ 
i Fratelli tutti, “Polonia Sacra” 26 (2022) no. 2, pp. 203–216.



105

The New Testament and integral ecology: Charting a path for interpretation

imposing modern agendas anachronistically, but by discerning un-
derlying values and theological trajectories that resonate with con-
temporary integral ecological concerns. For instance, it explores 
how the primary God-human relationship in the New Testament 
has profound implications for human-creation and God-creation 
relationships, rather than viewing them as mutually exclusive 
foci. The aim is to show the viability and fruitfulness of the integral 
method in discerning ecological meaning despite these challenges.

The mentioned viability and fruitfulness of the method is demon-
strated by its capacity to uncover layers of significance that might be 
overlooked by hermeneutical approaches not attuned to these integral 
connections. It allows the New Testament to be heard as a call not only 
for individual salvation but also for the healing and reconciliation of the 
entire created order, providing a powerful impetus for both theological 
reflection and transformative praxis.

6. �Conclusion — the enduring relevance of the 
New Testament for an ecological age

Charting a  path for an integral ecological interpretation of the New 
Testament is an essential task for contemporary biblical scholarship 
and Christian theology. This article has outlined such a novel approach, 
which addresses an identified lacuna in systematic studies and offers 
a fruitful way to engage New Testament texts in light of the profound 
ecological and social challenges of our time.

The proposed integral interpretation methodology, by emphasising 
the interconnectedness of environmental, social, economic, and ethi-
cal dimensions, facilitates a reading of the New Testament that reveals 
its significant, albeit often implicit, resources for an ecological world-
view. Analysis undertaken using this methodology indicates that the 
New Testament’s core message—encompassing its cosmic Christology, 
its vision of the Kingdom of God, its ethical imperatives, and its eschato-
logical hope—is fundamentally consonant with the principles of integral 
ecology. This provides a robust theological foundation for Christian en-
gagement in creation care and advocacy for eco-social justice.



106

Agnieszka B. Ziemińska

Whilst acknowledging the inherent challenges of interpreting an-
cient texts for contemporary concerns, the integral method proves to 
be a viable and enriching tool. It does not seek to find simplistic answers 
to complex modern problems but rather to uncover enduring values, 
theological principles, and a call to conversion that can orient believ-
ers towards a more responsible and compassionate relationship with 
God, one another, and the entire community of creation. The journey 
towards a fully articulated integral ecological hermeneutic for the New 
Testament is ongoing, but the path charted thus far demonstrates its 
profound potential to illuminate the enduring relevance of these sacred 
texts for fostering a more just and sustainable world.

References

Bauckham R., The Bible and Ecology: Rediscovering the Community of Crea-
tion, London: Darton, Longman and Todd, 2010.

Boff L., Cry of the Earth, Cry of the Poor, Translated by Phillip Berryman, 
Maryknoll, NY: Orbis Books, 1997.

Deane-Drummond C. E., Eco-Theology, London: Darton, Longman & Todd, 
2008.

Dunn J. D. G., The Epistles to the Colossians and to Philemon: A Commentary 
on the Greek Text. New International Greek Testament Commentary, 
Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1996.

Francis, Encyclical Letter Laudato Si’, 2015.
Fretheim T. E., God and World in the Old Testament: A Relational Theology of 

Creation. Nashville, TN: Abingdon Press, 2005.
Gahl R. A. Jr., The Theological Mind of ‘Laudato Si’. Homiletic & Pasto-

ral Review, 27 June 2015. Accessed 10 May 2025: https://www.hprweb.
com/2015/06/the-theological-mind-of-laudato-si/.

Gocko J., Ecology and Justice: From Environmental Justice to Integral Ecol-
ogy of «Laudato si’», “Studia Ecologiae et Bioethicae” 22 (2024) no. 1, 
pp. 75–82, https://doi.org/10.21697/seb.5799.

Habel N. C., Introducing the Earth Bible, in: Readings from the Perspective 
of Earth, ed. N. C. Habel, 25–37. The Earth Bible, vol. 1. Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 2000.



107

The New Testament and integral ecology: Charting a path for interpretation

Hessel D. T., Ruether R. R. (eds.), Christianity and Ecology: Seeking the 
Well-being of Earth and Humans. Cambridge, MA: Harvard University 
Press, 2000.

Horrell D. G., The Bible and the Environment: Towards a Critical Ecological 
Biblical Theology. Sheffield: Equinox, 2010.

Horrell D. G., Hunt C., Southgate C., Greening Paul: Rereading the Apostle 
in an Age of Ecological Crisis. Waco, TX: Baylor University Press, 2010.

Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC), Climate Change 2023: 
Synthesis Report. Contribution of Working Groups I, II and III to the Sixth 
Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change. 
Geneva: IPCC, 2023. https://doi.org/10.59327/IPCC/AR6-9789291691647.

Intergovernmental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosys-
tem Services (IPBES), Global Assessment Report on Biodiversity and Eco-
system Services. Bonn: IPBES Secretariat, 2019. https://doi.org/10.5281/
zenodo.3832052.

McDonagh S., On Care for Our Common Home, Laudato Si’: The Encyclical 
of Pope Francis on the Environment. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2016.

Moo D. J., The Epistle to the Romans. New International Commentary on 
the New Testament, Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1996.

Moo D. J., Nature in the New Creation: New Testament Eschatology and the 
Environment, “Journal of the Evangelical Theological Society” 49 (2006) 
no. 3, pp. 449–488.

Ostrowski M., Ochrona życia człowieka w mieście. Refleksja nad wybranymi 
problemami encykliki papieża Franciszka Laudato Si’, „Polonia Sacra” 23 
(2019) no. 1, pp. 127–145, https://doi.org/10.15633/ps.3276.

Pieja W., Godność osoby ludzkiej podstawą odpowiedzialności za ekologię 
w Laudato si’ i «Fratelli tutti», “Polonia Sacra” 26 (2022) no. 2, pp. 203–216, 
https://doi.org/10.15633/ps.26210.

Przybyłowski J. K., Antropologia katolicka w  perspektywie ekologicznej. 
Studium pastoralne w świetle encykliki Laudato si’, “Collectanea Theolog-
ica” 89 (2019) no. 2, pp. 137–157, https://doi.org/10.21697/ct.2019.89.2.04.

Thiselton A. C., Hermeneutics: An Introduction, Grand Rapids, MI: Eerd-
mans, 2009.

White Jr. L. T., The Historical Roots of Our Ecologic Crisis, “Science” 155 (1967) 
no. 3767, pp. 1203–1207, https://doi.org/10.1126/science.155.3767.1203.



Agnieszka B. Ziemińska

Wright N. T., The New Testament and the People of God, Christian Origins 
and the Question of God, vol. 1. Minneapolis, MN: Fortress Press, 1992.

Ziemińska A., Ekologiczna Perspektywa Nowego Testamentu: W Kierunku 
Interpretacji Integralnej. Ancilla Verbi, vol. 21. Kraków 2024, https://doi.
org/10.5281/zenodo.13961336.



109

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 109–128

Article history • Received: 12 Jun 2025 • Accepted: 11 Jul 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Anna Zellma – prof. dr hab., pracuje w Katedrze Teologii Pastoralnej i Katechetyki na Wy-
dziale Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie. Zajmuje się zagadnie-
niami z zakresu katechetyki integralnej, dydaktyki nauczania religii w szkole, profesjonal-
nego rozwoju nauczyciela religii i pedagogiki inspirowanej wartościami chrześcijańskimi.

Anna Zellma
	K https://orcid.org/0000-0002-3612-3454

anna.zellma@uwm.edu.pl

Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie
	� https://ror.org/05s4feg49

Zmiany organizacyjne lekcji religii 
w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

	' https://doi.org/10.15633/ps.29406

https://ror.org/05s4feg49


110

Anna Zellma

Abstrakt
Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

Niezgodne z prawem zmiany, wprowadzane w latach 2024–2025 przez Rząd RP, doty-
czą różnych aspektów organizacji lekcji religii w szkole. Wśród nich jest możliwość 
łączenia uczniów w grupy międzyklasowe, ograniczenie lekcji religii do jednej go-
dziny tygodniowo, rezygnacja z wliczania ocen z religii do średniej, umieszczanie za-
jęć z religii na pierwszej lub ostatniej godzinie zajęć w danym dniu. Zmiany te rodzą 
nowe zadania edukacyjne i duszpasterskie. Skłaniają do podjęcia pogłębionej refleksji 
i wypracowania nowych propozycji w zakresie organizacji lekcji religii. Szczególnie 
istotne są wskazania adresowane do nauczycieli religii, które zawierają konkretne 
propozycje pracy z uczniami w grupach międzyklasowych oraz wytyczne dotyczące 
realizacji programu nauczania w sytuacji ograniczenia lekcji religii do jednej godzi-
ny tygodniowo. Tego rodzaju działania mają wymiar edukacyjny. Wymagają uzu-
pełnienia o poszukiwanie nowych form dialogu Kościoła z uczniami i ich rodzicami, 
także poza szkołą (np. w social mediach, we wspólnocie Kościoła). Jednocześnie na-
leży kreować pozytywny wizerunek lekcji religii w mediach, wskazując na wartość 
dydaktyczną i wychowawczą nauczania tego przedmiotu, w tym na istotny wkład 
nauczycieli religii w realizację założeń holistycznej edukacji i wychowania. To wła-
śnie kompetentni nauczyciele, zaangażowani w działania edukacyjne, wychowaw-
cze i profilaktyczne w szkole, stają się znakiem nadziei i gwarantem realizacji zadań 
edukacyjnych i duszpasterskich. Potrzebują jednak wsparcia duchowego, psycholo-
gicznego, merytorycznego i metodycznego w nowej, trudnej sytuacji organizacyjnej 
w szkole. 

Słowa kluczowe: lekcja religii, nauczanie religii, nauczyciel religii, prawo oświatowe, 
Komisja Wychowania Katolickiego, Ministerstwo Edukacji Narodowej

Abstract
Organisational changes to religion lessons in Polish schools as a  challenge 
for the Church

The unlawful changes being introduced between 2024 and 2025 by the Polish Gov-
ernment concern various aspects of the organisation of religion lessons at school. 
Among these options are the possibility of combining pupils into inter-class groups, 
limiting religion lessons to one hour per week, excluding religion grades from the 
average score, and scheduling religion classes during the first or last class hour of the 
day. These changes give rise to new educational and pastoral tasks. They call for deep-
er reflection and the development of new proposals for the organisation of religion 
lessons. Particularly important are the indications addressed to teachers of religion, 



111

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

which include concrete proposals for working with students in inter-class groups and 
guidelines for the implementation of the religious education curriculum in a situa-
tion where religion lessons are limited to one hour per week. Such activities have an 
educational dimension. They need to be supplemented by searching for new forms of 
dialogue between the Church and students and their parents, also outside school (e.g., 
in social media, in the community of the Church). At the same time, a positive image of 
religion lessons in the media should be created, indicating the didactic and education-
al value of religion teaching, including the important contribution of religion teach-
ers to the implementation of the assumptions of holistic education and upbringing. It 
is competent religion teachers, involved in educational, upbringing, and preventive 
activities at school, who become a sign of hope and a guarantor of the implementation 
of educational and pastoral tasks. However, they need spiritual, psychological, sub-
stantive, and methodical support in the new and difficult organisational situation of 
religion lessons at school.

Keywords: religion lesson, religious instruction, religion teacher, education law, 
Catholic Education Commission, Ministry of Education

W ostatnim czasie można w Polsce zaobserwować zamierzone i celowe 
zmiany w różnych obszarach życia społecznego. Stanowią one również 
stały element szeroko rozumianej edukacji dzieci i młodzieży. Zmiany te 
wprowadzane są przez Ministerstwo Edukacji Narodowej. Koncentrują 
się m.in. wokół programowania kształcenia ogólnego, oceniania, orga-
nizacji zajęć fakultatywnych w  środowisku szkolnym. Dwie ostatnie 
kwestie wprost odnoszą się do lekcji religii. Dotyczą niezgodnej z pra-
wem, proceduralnie wadliwej redukcji lekcji religii do jednej godziny 
tygodniowo, łączenia uczniów z  różnych klas i  oddziałów, niewlicza-
nia oceny z  lekcji religii do średniej ocen, umieszczania lekcji religii 
w planie zajęć na pierwszej lub ostatniej godzinie. Tego rodzaju zmiany 
w odniesieniu do lekcji religii stawiają w nowym świetle dotychczasowy 
status lekcji tego przedmiotu oraz pracę i funkcjonowanie nauczycieli 
religii w szkole. Wyraźnie widoczne jest odrzucanie istniejącego stanu 
organizacyjnego oraz łamanie obowiązującego prawa i dyskryminacja 
osób wierzących, które deklarują chęć udziału w lekcjach religii1. W tej 
sytuacji Kościół stoi przed nowymi wyzwaniami, którym powinien 
sprostać. 

1 Od 2027 roku nowa podstawa programowa lekcji religii w szkole, https://www.ekai.
pl/od-2027-r-nowa-podstawa-programowa-lekcji-religii-w-szkolach/ (10.06.2025). 



112

Anna Zellma

Analizy podjęte w  niniejszym opracowaniu mają na celu zaprezen-
towanie najważniejszych zmian organizacyjnych lekcji religii w szko-
le z  uwzględnieniem łamania przez Rząd RP obowiązującego prawa 
w tym zakresie, które to zmiany jednocześnie stawiają nowe wyzwania 
przed Kościołem w Polsce. Niniejsza publikacja stanowi głos w dyskusji, 
przy czym należy zaznaczyć, że odnosi się jedynie do organizacji zajęć 
z religii rzymskokatolickiej. Nie pretenduje do wyczerpującego zapre-
zentowania analizowanej problematyki. Realizacji wyżej określonego 
celu badawczego służyła metoda analizy dokumentów prawnych, do-
niesień prasowych i literatury przedmiotu. Na tej podstawie dokonano 
identyfikacji kluczowych aspektów dotyczących organizacji lekcji reli-
gii w polskiej szkole, które opisano w sposób syntetyczny. Szczególną 
uwagę zwrócono na działania Kościoła rzymskokatolickiego w sytuacji 
zmian wprowadzanych w latach 2024–2025 przez Ministerstwo Eduka-
cji Narodowej. 

W związku z powyższym ważne wydaje się przypomnienie, jaki był 
(do 1 września 2024 roku) status lekcji religii w polskiej szkole i  jakie 
zadania spełniały. Następnie zostaną zaprezentowane wprowadzone 
przez Ministerstwo Edukacji Narodowej, niezgodnie z obowiązującym 
prawem, regulacje w  zakresie organizacji lekcji religii w  szkole oraz 
działania Kościoła podjęte w celu obrony wychowania inspirowanego 
wartościami chrześcijańskimi. W  tym kontekście zostaną wskazane 
najważniejsze wyzwania edukacyjne i duszpasterskie, które wynikają 
z obecnej sytuacji społecznej.

1. Status lekcji religii w polskiej szkole

Lekcje religii od 1 września 1990 roku stanowią stały element polskiego 
systemu edukacji szkolnej. Zostały przywrócone do publicznego syte-
mu oświaty jako jeden z przedmiotów szkolnych2 i stopniowo zyskały 
solidne umocowanie prawne. W 1993 roku Polska zawarła konkordat ze 
Stolicą Apostolską, który w art. 12 ust. 1 stanowi: „Uznając prawo rodzi-
ców do religijnego wychowania dzieci oraz zasadę tolerancji Państwo 

2 A. Mezglewski, Polski model edukacji religijnej w szkołach publicznych, Lublin 2009, 
s. 61–133; K. Misiaszek, Koncepcja nauczania religii katolickiej w publicznej szkole pol-
skiej, Warszawa 2010, s. 85–91.



113

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

gwarantuje, że szkoły publiczne podstawowe i ponadpodstawowe oraz 
przedszkola, prowadzone przez organy administracji państwowej i sa-
morządowej, organizują zgodnie z wolą zainteresowanych naukę religii 
w ramach planu zajęć szkolnych i przedszkolnych”3. Podobne regulacje 
zawiera ustawa o systemie oświaty uchwalona w 1991 roku4. Co więcej, 
art. 53 ust. 3 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej gwarantuje rodzicom 
prawo do wychowania i nauczania religijnego dzieci zgodnie ze swoimi 
przekonaniami i stanowi, że „religia kościoła lub innego związku wy-
znaniowego o uregulowanej sytuacji prawnej może być przedmiotem 
nauczania w szkole, przy czym nie może być naruszona wolność sumie-
nia i religii innych osób”5. Szczegółowe kwestie dotyczące organizacji 
nauczania religii w  szkołach publicznych zostały określone w  rozpo-
rządzeniu Ministra Edukacji Narodowej z  1992 roku z  późniejszymi 
zmianami6. 

Nauczanie religii w polskiej szkole ma charakter konfesyjny7. Ozna-
cza to, że podmiotem odpowiedzialnym za treści i metody nauczania są 
związki wyznaniowe, a nie państwo, samorządy czy szkoła. Takie roz-
wiązanie wynika przede wszystkim z zasady pomocniczości i obowiąz-
ku pomocy rodzicom w wychowaniu dzieci zgodnie z ich przekonaniami. 
Jeśli zatem rodzice chcą wychować dzieci w określonej wierze i świato-
poglądzie, mają takie prawo, a państwo powinno im w tym pomóc, m.in. 
poprzez zapewnienie udziału w lekcji religii zgodnej z ich wolą8. W prak-
tyce więc dokumenty programowe nauczania religii w szkole (podstawa 

3 Konkordat między Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską podpisany w dniu 28 
lipca 1993 r., Dziennik Ustaw z 1998 nr 51, poz. 318.

4 Ustawa o systemie oświaty z dnia 7 września 1991 r. o systemie oświaty, Dziennik 
Ustaw z 2024, poz. 750. 

5 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dziennik Ustaw z 1997 
nr 78, poz. 483.

6 Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie wa-
runków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szko-
łach, Dziennik Ustaw z 1992 nr 36, poz. 433 ze zm.

7 R. Chałupniak, Konfesyjność nauczania religii. Zarys problematyki, „Paedagogia Chri-
stiana” 2 (2000), s. 31–51.

8 A. Zellma, R. Buchta, W. Cichosz, The (non) transgressive character of religious educa-
tion for children and young people in Polish schools, “British Journal of Religious Edu-
cation” 44 (2022) nr 3, s. 223–237; A. Zellma, Nauczanie religii w kontekście reformy 
systemu edukacji, „Studia Pastoralne” 13 (2017), s. 98–108.



114

Anna Zellma

programowa i programy oraz podręczniki) przygotowywane są przez 
Kościoły i związki wyznaniowe, które działają na terenie Rzeczypospo-
litej Polskiej9. Ponadto nauczyciele religii muszą posiadać tzw. misję 
kanoniczną, czyli skierowanie od biskupa do miejsca nauczania religii 
w danej placówce oświatowej10. Wydawane jest ono tym osobom, któ-
re posiadają wszystkie wymagane prawem kwalifikacje merytoryczne 
i pedagogiczne, zgodne ze standardami kształcenia przygotowującego 
do wykonywania zawodu nauczyciela. Kwalifikacje nauczycieli religii 
są więc analogiczne do kwalifikacji innych nauczycieli11. Dopiero po 
przedstawieniu skierowania od biskupa nauczyciele religii są zatrud-
niani przez dyrektora szkoły, a ich prawa i obowiązki są takie same jak 
nauczycieli innych przedmiotów12. 

Ocena z lekcji religii umieszczana jest na świadectwie szkolnym — bez-
pośrednio po ocenie z zachowania. Od 1 września 2007 roku do 31 sierp-
nia 2024 roku była ona wliczana do średniej ocen ucznia, ale nie wpły-
wała na promocję do następnej klasy13. Niezgodnie z  obowiązującym 
prawem, bez wymaganego porozumienia z Kościołem rzymskokatolic-
kim i związkami wyznaniowymi, od 1 września 2024 roku oceny z re-
ligii nie są wliczane do średniej ocen14. Zwrócił na to uwagę Trybunał 
Konstytucyjny w wyroku z dnia 22 maja 2025 roku, w którym orzekł, że 

9 Konferencja Episkopatu Polski, Dyrektorium katechetyczne Kościoła katolickiego w Pol-
sce, Kraków 2001, 81–85; por. K. Dłuska, Nauka religii w szkole publicznej — kościelny 
przywilej czy służba demokracji?, „Nurt SVD” 142 (2017) nr 2, s. 336–353; M. Pisarek, 
Obecność nauczania religii w publicznym systemie oświaty w świetle obowiązującego 
prawa, Rzeszów 2013, s. 63–139; A. Zellma, Nauczanie religii w kontekście reformy sys-
temu edukacji, s. 98–108.

10 A. Zellma, Profesjonalny rozwój nauczyciela religii, Olsztyn 2013, s. 117–121.
11 A. Zellma, Kształcenie nauczycieli religii rzymskokatolickiej w Polsce — między formacją 

teologiczno-katechetyczną a pedagogizacją, „Studia Ełckie” 23 (2021) nr 4, s. 501–512.
12 A. Zellma, Profesjonalny rozwój nauczyciela religii, s. 117–121.
13 Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 30 kwietnia 2007 r. w sprawie 

warunków i sposobu oceniania, klasyfikowania i promowania uczniów i słuchaczy 
oraz przeprowadzania sprawdzianów i egzaminów w szkołach publicznych, Dziennik 
Ustaw z 2007 nr 83, poz. 562; por. J. Krzywkowska, Uregulowania prawne i praktyka 
w zakresie nauczania religii w szkołach publicznych w Polsce, „Studia Prawnoustrojowe” 
38 (2017), s. 355–368.

14	 Rozporządzenia Ministra Edukacji z 22 marca 2024 r. zmieniające rozporządzenie 
w sprawie oceniania, klasyfikowania i promowania uczniów i słuchaczy w szkołach 
publicznych, Dziennik Ustaw z 2024, poz. 438. 



115

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

przepisy wyłączające ocenę z religii ze średniej ocen są niezgodne z kon-
stytucją. W uzasadnieniu wskazano, że przepis ten został wprowadzony 
bez porozumienia ze stroną kościelną i związkami wyznaniowymi15.

2. Nowelizacja rozporządzenia

Od roku szkolnego 2024/2025 mają zastosowanie nowe przepisy doty-
czące organizacji lekcji religii w szkole i oceny z religii. Wprowadzono je 
niezgodnie z odpowiednimi postanowieniami Konstytucji RP, Konkor-
datu polskiego oraz właściwych ustaw — bez wymaganego porozumienia. 
Pierwsze z nich zostały określone w Rozporządzeniu Ministra Edukacji 
z dnia 26 lipca 2024 roku zmieniającym rozporządzenie w sprawie wa-
runków i sposobu organizacji nauki religii w publicznych przedszkolach 
i szkołach. Zmieniono dotychczasowe zasady, zgodnie z którymi szkoły 
miały obowiązek organizowania lekcji religii dla grup nie mniejszych 
niż 7 uczniów danej klasy lub oddziału. Jeśli w szkole zgłosiło się mniej 
uczniów, to dyrektor szkoły zobowiązany był przekazać oświadczenia 
organowi prowadzącemu, który w porozumieniu z władzami zwierzch-
nimi kościoła lub innego związku wyznaniowego organizował zajęcia 
z  religii w  pozaszkolnych punktach katechetycznych. W  myśl wadli-
wie i niekonstytucyjnie zmienionego rozporządzenia w przedszkolach 
i szkołach można organizować naukę religii w grupie międzyoddziało-
wej lub międzyklasowej, w których na naukę religii zgłosiło się mniej 
niż 7 wychowanków albo uczniów, a w poszczególnych oddziałach lub 
klasach, gdy zgłosiło się nie mniej niż 7 wychowanków albo uczniów. 
W szkole podstawowej stworzono możliwość łączenia w grupy zajęciowe 
uczniów klas I–III albo IV–VIII. Maksymalna liczba uczniów w grupie 
międzyoddziałowej lub międzyklasowej dla nauki religii w przedszkolu 
nie może przekraczać 25. Liczba uczniów w grupie międzyoddziałowej 
lub międzyklasowej w szkole nie może przekraczać 28, a w przypadku 
grupy międzyoddziałowej lub międzyklasowej obejmującej uczniów 

15 Trybunał Konstytucyjny, Nauka religii w publicznych przedszkolach i szkołach, ht-
tps://trybunal.gov.pl/postepowanie-i-orzeczenia/wyroki/art/nauka-religii-w-pu-
blicznych-przedszkolach-i-szkolach-8 (27.05.2025). 



116

Anna Zellma

klas I–III szkoły podstawowej — 2516. Natomiast liczba wychowanków 
w  grupie międzyoddziałowej albo uczniów w  grupie międzyoddziało-
wej lub międzyklasowej stworzonej dla potrzeb nauki religii, obejmu-
jących wychowanków albo uczniów posiadających orzeczenie o potrze-
bie kształcenia specjalnego, nie może przekraczać maksymalnej liczby 
uczniów, określonej w przepisach wydanych na podstawie art. 111 usta-
wy z dnia 14 grudnia 2016 roku — Prawo oświatowe17. Trybunał Konsty-
tucyjny wydał wyrok z dnia 27 listopada 2024 roku, w którym orzekł, 
że rozporządzenie jest w całości niezgodne z art. 12 ust. 2 ustawy z dnia 
7 września 1991 roku o systemie oświaty (Dz. U. z 2024 r. poz. 750, ze zm.) 
w związku z art. 92 ust. 1 w związku z art. 25 ust. 3 w związku z art. 2 i art. 
7 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej18.

W tym miejscu należy przypomnieć, że zgodnie z Konstytucją RP orze-
czenia Trybunału Konstytucyjnego mają moc powszechnie obowiązują-
cą i są ostateczne. Wyroki dotyczące spraw określonych w art. 188 powin-
ny być niezwłocznie opublikowane w dzienniku urzędowym, w którym 
ogłoszono dany akt normatywny, a w razie jego braku — w „Monitorze 
Polskim”. Orzeczenia wchodzą w życie z dniem ogłoszenia, chyba że Try-
bunał wskaże inny termin utraty mocy obowiązującej aktu prawnego 
(maksymalnie 18 miesięcy dla ustaw i 12 miesięcy dla innych aktów)19. 
Zapis ten ma zastosowanie również do wyroku Trybunału Konstytucyj-
nego z dnia 27 listopada 2024 roku i wyroku z dnia 22 maja 2025 roku. Jak 
dotąd wyżej wymienione orzeczenia nie zostały jednak opublikowane. 

Powyższe działania ministerstwa spotkały się z  wyraźnym sprze-
ciwem wielu środowisk społecznych oraz kościołów (w  tym Kościoła 

16 Rozporządzenie Ministra Edukacji z dnia 26 lipca 2024 r. zmieniające rozporządzenie 
w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przed-
szkolach i szkołach, Dziennik Ustaw z 2024, poz. 1158.

17 Por. Rozporządzenie Ministra Edukacji z dnia 26 lipca 2024 r. zmieniające rozporzą-
dzenie w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych 
przedszkolach i szkołach, Dziennik Ustaw z 2024, poz. 1158; por. Ustawa z dnia 14 
grudnia 2016 r. Prawo oświatowe, Dziennik Ustaw z 2024 poz. 737, 854.

18 Trybunał Konstytucyjny, Nauka religii w publicznych przedszkolach i szkołach, ht-
tps://trybunal.gov.pl/postepowanie-i-orzeczenia/komunikaty-prasowe/komunika-
ty-po/art/nauka-religii-w-publicznych-przedszkolach-i-szkolach-9 (05.05.2025). 

19 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., art. 190.



117

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

rzymskokatolickiego) i  związków wyznaniowych20. Mimo tego Mini-
sterstwo Edukacji Narodowej podjęło kolejne kroki legislacyjne zwią-
zane z wprowadzeniem od 1 września 2025 roku zmian w organizacji 
nauki religii w publicznych szkołach w Polsce. Znowelizowane rozpo-
rządzenie z dnia 17 stycznia 2025 roku stanowi, że od 1 września 2025 
roku zarówno religia, jak i etyka w publicznych szkołach będą odbywać 
się w wymiarze jednej godziny lekcyjnej tygodniowo. W przedszkolach 
religia pozostanie bez zmian (dwa zajęcia tygodniowo). Zajęcia z religii 
bądź etyki powinny być planowane bezpośrednio przed lub po obo-
wiązkowych lekcjach. Wyjątek stanowią klasy, gdzie wszystkie dzieci 
(na dzień 15 września) wyrażają wolę uczestnictwa — wtedy możliwe 
jest inne umiejscowienie godzin w  dziennym planie zajęć. Poza tym 
w klasach I–III szkoły podstawowej wprowadzono możliwość łączenie 
oddziałów na religię/etykę jedynie wtedy, gdy w danej klasie mniej niż 
7  uczniów zadeklaruje udział w  zajęciach. Wprowadzono też zmiany 
dotyczące możliwości łączenia uczniów z klas I–III albo IV–VI, albo VII–
VIII. Co więcej, reguły dotyczące łączenia uczniów mają zastosowanie 
także w przypadku lekcji religii/etyki prowadzonych poza szkołą — np. 
w grupach międzyszkolnych czy punktach katechetycznych, i obowią-
zują od 1 września 2025 roku21. Powyższe zmiany również zostały ogło-
szone w proceduralnie wadliwym rozporządzeniu. Naruszają konstytu-
cyjną zasadę legalizmu22.

20	 Polska Agencja Prasowa, Biskupi napisali list do premiera w sprawie lekcji religii, ht-
tps://www.pap.pl/aktualnosci/biskupi-napisali-list-do-premiera-w-sprawie-lekcji-

-religii (02.06.2025); Rządowe Centrum Legislacji, Stanowiska zgłoszone w ramach opi-
niowania, https://legislacja.rcl.gov.pl/projekt/12390003/katalog/13084339#13084339 
(02.06.2025); Tak dla lekcji religii i etyki w szkole, https://takdlareligiiwszkole.pl/ 
(19.05.2025); por. Od 2027 roku nowa podstawa programowa lekcji religii w szkole, 
s. 1–2.

21 Rozporządzenie Ministra Edukacji z dnia 17 stycznia 2025 r. zmieniające rozporządze-
nie w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przed-
szkolach i szkołach, Dziennik Ustaw z 2025, poz. 66. 

22 P. Stanisz, D. Walencik, Tryb nowelizacji rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej 
z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii 
w publicznych przedszkolach i szkołach, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 27 (2024), 
s. 361–379.



118

Anna Zellma

3. Zadania edukacyjne i duszpasterskie

Niezgodne z obowiązującym prawem, niekonstytucyjne zmiany w roz-
porządzeniu dotyczącym organizacji lekcji religii i oceny z tych zajęć, 
pomimo tego, że wywołały sprzeciw ze strony środowisk kościelnych 
i  rodziców, w  praktyce są sukcesywnie wprowadzane przez władze 
oświatowe. Już po pierwszym roku ich wdrażania można zauważyć 
społeczne i pedagogiczne konsekwencje tych zmian. Możliwość łącze-
nia klas, rezygnacja z wliczania oceny z religii do średniej, umieszczanie 
lekcji religii na pierwszej lub ostatniej godzinie zajęć szkolnych świad-
czy o marginalizacji tych zajęć. Konsekwencje tego odbiją się w kolej-
nych latach m.in. na frekwencji i jakości nauczania religii i przyczynią 
się do utraty pracy przez nauczycieli religii23. 

Wobec powyższego przed osobami odpowiedzialnymi ze strony Ko-
ścioła za nauczanie religii w polskiej szkole stoją nowe zadania. Dotyczą 
one m.in. wsparcia nauczycieli w planowaniu i realizacji lekcji religii 
w grupie międzyklasowej, utworzonej w szkole na podstawie rozporzą-
dzenia Ministra Edukacji Narodowej z dnia 26 lipca 2024 roku, zmienia-
jącego rozporządzenie w sprawie warunków i sposobów organizowania 
nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach oraz rozporządze-
nia Ministra Edukacji z dnia 17 stycznia 2025 roku zmieniającego rozpo-
rządzenie w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii 
w publicznych przedszkolach i szkołach24. Potrzebne są odpowiednie 
wytyczne, zredagowane przez Komisję Wychowania Katolickiego Kon-
ferencji Episkopatu Polski, które określą zadania nauczyciela religii 
w klasach łączonych. Klasy (grupy) łączone są bowiem jedną z form or-
ganizacji nauczania/uczenia się w szkole, która polega na prowadzeniu 
przez nauczyciela w tym samym czasie lekcji z dwiema (lub kilkoma) 
klasami (rocznikami) w  jednej sali lekcyjnej lub w  innym miejscu25. 
Wyróżnikiem nauczania/uczenia się w grupach łączonych jest obecność 

23 F. Kucharczak, Ponad 10 tysięcy nauczycieli religii może wkrótce stracić pracę, https://
www.gosc.pl/doc/9259183.Ponad-10-tysiecy-nauczycieli-religii-moze-wkrotce-stra-
cic-prace (02.06.2025). 

24 Dziennik Ustaw z 2024, poz. 1158; Dziennik Ustaw z 2025, poz. 66.
25 R. Pęczkowski, Kształcenie w grupie zróżnicowanej wiekowo w edukacji wczesnoszkol-

nej — zarys koncepcji, „Lubelski Rocznik Pedagogiczny” 34 (2015) nr 2, s. 54–62.



119

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

w  jednym zespole uczniowskim dzieci lub młodzieży w  różnym wie-
ku — najczęściej z dwóch najbliższych roczników (np. z klasy II i III lub 
IV i V, lub VII i VIII) pracujących w toku danych zajęć z jednym nauczy-
cielem26. Cele kształcenia i  wychowania oraz treści nauczania religii 
opisane w kategoriach wiadomości i umiejętności w klasach (grupach) 
łączonych są zapisane w dwóch różnych programach nauczania religii, 
ale w jednej podstawie programowej dla danego etapu edukacyjnego27. 
Szczególnym ogniwem lekcji religii w grupach międzyklasowych jest 
samodzielna praca uczniów, praca w parach i w małych grupach, którą 
odpowiednio ukierunkowuje nauczyciel. Stąd też warto w permanent-
nej formacji nauczycieli religii zwrócić uwagę na odpowiedni dobór 
form organizacji pracy uczniów w  grupie międzyklasowej, w  tym na 
pracę zbiorową jednolitą, pracę zróżnicowaną grupową, pracę zróżni-
cowaną indywidualną oraz na lekcję jednotematyczną i  pracę dwute-
matyczną w toku jednej jednostki lekcyjnej28. Za ważne uznać należy 
również uświadomienie nauczycielom religii potrzeby: (1) stosowania 
kręgów tematycznych i  bloków problemowych; (2) planowania lekcji 
jednotematycznych i  dwutematycznych; (3) łączenia form nauczania 
bezpośredniego (kierowanego przez nauczyciela religii) i pośredniego 
(samodzielna praca ucznia). Różne warianty realizacji treści np. jeden 
temat z  różnymi wymaganiami, różne tematy połączone wspólnym 
problemem lub całkowicie odrębne tematy w  jednej lekcji, sprzyjają 
personalizacji nauczania i aktywizacji uczniów w toku lekcji religii29. 
Dlatego na uwagę zasługują dobrze organizowane formy doskonalenia 
zawodowego nauczycieli religii, w toku których uczestnicy będą mogli 
rozwijać umiejętności edukacyjne potrzebne do pracy w klasach łączo-
nych, w tym konstruowania i stosowania autorskich kart pracy, różno-
rodnych materiałów dydaktycznych czy też wykorzystania technologii 

26 R. Pęczkowski, Efektywność nauczania w klasach łączonych na poziomie edukacji wcze-
snoszkolnej, „Problemy Wczesnej Edukacji” 14 (2018) nr 1, s. 40–49.

27 B. Pawlak, Kształcenie zintegrowane w klasach łączonych–możliwości, ograniczenia, 
wyzwania, chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://rep.
up.krakow.pl/xmlui/bitstream/handle/11716/12709/pm784--10--pawlak--ksztalce-
nie-zintegrowane.pdf?sequence=1&isAllowed=y (12.05.2025). 

28 Pisze o tym np. R. Więckowski, w: Pedagogika wczesnoszkolna, Warszawa 1993.
29 Zob. szerzej o tym z perspektywy pedagogicznej np. w: J. Nowacki, Organizacja proce-

su nauczania w klasach łączonych, Warszawa 1985.



120

Anna Zellma

informacyjno-komunikacyjnych. Kluczowe jest przy tym przygotowy-
wanie materiałów dydaktycznych, które pomimo tego, że ocena z lekcji 
religii nie jest wliczana do średniej ocen, motywują do aktywności wła-
snej, gdyż wzbudzają emocjonalne zaangażowanie uczniów (np. odwo-
łania do bieżących wydarzeń z życia Kościoła, problemów społecznych, 
zagadnień interesujących uczestników lekcji religii). Nie mniej istotną 
rolę odgrywa atmosfera i organizacja pracy w toku lekcji religii. Chodzi 
tu głównie o tworzenie klimatu zaufania, otwartości, dialogu, życzli-
wości, które sprzyjają bezpieczeństwu emocjonalnemu i rozwojowi spo-
łecznemu uczniów. Organizacja pracy w grupach (np. w parach, małych 
zespołach) powinna uwzględniać nie tylko wiek, ale też zainteresowa-
nia i poziom wiedzy uczniów oraz stwarzać poczucie bezpieczeństwa 
i akceptacji czy też wspierać dobrostan uczniów30. 

Umieszczanie religii na pierwszej lub ostatniej godzinie lekcyjnej 
w dziennym planie zajęć szkolnych nie tylko ułatwia uczniom rezygna-
cję z  uczestnictwa w nich, ale także prowadzi do marginalizacji tych 
zajęć. Rodzi też pytania o  wartość dydaktyczną, wychowawczą i  for-
macyjną lekcji religii. Wymaga zintensyfikowania działań związanych 
z promocją w internecie, zwłaszcza w social mediach, dobrych praktyk, 
które zaspokajają potrzeby uczniów, wzmacniają ich dobrostan i wspie-
rają w holistycznym rozwoju. Służyć temu mogą także platformy edu-
kacyjne i katechetyczne (np. katecheza2.0, katecheo.pl)31.

Zmniejszenie tygodniowej liczby godzin religii (do jednej) rodzi 
konieczność dostosowania obowiązujących programów nauczania 
tego przedmiotu do aktualnej sytuacji. We właściwym opracowaniu 
rocznych planów pracy dydaktycznej warto uwzględnić wytyczne 
zawarte w  Komunikacie Komisji Wychowania Katolickiego Konfe-
rencji Episkopatu Polski z dnia 28 maja 2025 roku w sprawie realizacji 

30 B. Pawlak, Kształcenie zintegrowane w klasach łączonych–możliwości, ograniczenia, 
wyzwania, s. 165–175; R. Pęczkowski, Funkcjonowanie klas łączonych w polskim sys-
temie edukacji, ORE, https://www.ore.edu.pl/component/phocadownload/catego-
ry/162-zarzdzanie-owiat-ii?download=2824:funkcjonowanie-klas-czonych-w-pol-
skim-systemie-edukacji (10.05.2025).

31 Katecheza2.0., https://www.katechezadwazero.pl/ (7.05.2025); Katecheo, https://ka-
techeo.pl/ (09.06.2025). 



121

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

podstawy programowej i programu nauczania religii w roku szkolnym 
2025/202632. Komisja zaleca nauczycielom religii, by w porozumieniu 
z innymi nauczycielami religii, którzy pracują na danym etapie eduka-
cyjnym w danej szkole, wspólnie ustalili zakres realizowanych treści, 
przy zachowaniu struktury programu nauczania przedmiotu. Jedno-
cześnie wprost określa zasady doboru treści nauczania religii. Zalicza 
do nich: (1) hierarchię prawd wiary (wybór kluczowych zagadnień wiary 
katolickiej, które są niezbędne dla formacji religijnej uczniów; (2) troskę 
o zachowanie ciągłości nauczania religii (zapewnienie spójności i kon-
tynuacji treści nauczania religii mimo ograniczonego wymiaru godzin 
lekcji); (3) zasadę podmiotowości i indywidualizacji (wybór tematów do-
stosowany do możliwości rozwojowych uczniów oraz ich zdolności per-
cepcyjnych); (4) troskę o ukazywanie wartości i znaczenia lekcji religii 
w integralnym rozwoju ucznia; (5) rozwagę dydaktyczną i pedagogicz-
ną (równowagę pomiędzy potrzebami uczniów i wiernością założeniom 
programowym nauczania religii w szkole). Co więcej, Komisja Wycho-
wania Katolickiego KEP zachęca nauczycieli religii do podejmowania 
działań dydaktyczno-wychowawczych, które mają na celu ukazanie 
wartości lekcji religii w szkole, oraz do aktywnego uczestnictwa w ini-
cjatywach edukacyjnych wspierających integralny rozwój uczniów33.

Obecna sytuacja w polskiej szkole zrodziła również potrzebę wypra-
cowania nowych dokumentów programowych nauczania religii, do-
stosowanych do zmniejszonej liczby godzin oraz mentalności i poziomu 
rozwoju religijnego uczniów, w tym wzrostu liczby uczniów nieidentyfi-
kujących się z Kościołem34. Obecnie trwają intensywne prace nad nową 
podstawą programową nauczania religii w  przedszkolach i  szko-
łach. Po jej zatwierdzeniu zaplanowano opracowanie ogólnopolskich 

32 Komunikat Komisji Wychowania Katolickiego Konferencji Episkopatu Polski w spra-
wie realizacji podstawy programowej i programu nauczania religii w roku szkolnym 
2025/2026, https://opoka.news/komunikat-komisji-wychowania-katolickiego-kep 
(07.06.2025). 

33 Komunikat Komisji Wychowania Katolickiego Konferencji Episkopatu Polski w spra-
wie realizacji podstawy programowej i programu nauczania religii w roku szkolnym 
2025/2026, s. 1.

34 Szerzej o nowej koncepcji proframowania nauczania religii w polskiej szkole zob. np. 
w: A. Zellma, (Re) vision of Religious Education of Children and Youth in Secularized Polish 
Society, “Verbum Vitae” 42 (2024) no. 1, s. 255–269.



122

Anna Zellma

programów nauczania religii w przedszkolach i szkołach35. Równolegle 
prowadzone są prace dotyczące nowej koncepcji katechezy parafialnej, 
w tym jej skorelowania z lekcją religii oraz form i sposobów realizacji36. 

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wymagają też 
przemyślenia dotychczasowej permanentnej formacji nauczycieli reli-
gii. W obecnej sytuacji potrzebują oni szczególnego wsparcia ze strony 
Kościoła. Ich misja w środowisku szkolnym staje się coraz trudniejsza. 
Wymaga nie tylko odpowiedniego przygotowania merytorycznego, 
metodycznego, pedagogicznego, psychologicznego, ale także wsparcia 
duchowego, potrzebnego do pokonywania trudności, zaangażowania 
i rozwijania wrażliwości wiary. W związku z tym warto powołać diece-
zjalne zespoły doradcze czy też grupy wsparcia. Pomocne mogą okazać 
się również różne formy coachingu i mentoringu, współpracy z dyrek-
torem wydziału katechetycznego i proboszczem oraz integracji środo-
wiska nauczycieli religii, która w sytuacji zmian organizacyjnych lekcji 
religii ulega osłabieniu.

Zakończenie

Przedstawione kluczowe kwestie związane ze zmianami w organizacji 
lekcji religii w polskiej szkole pozwalają stwierdzić, że problem łamania 
obowiązującego prawa stawia przed Kościołem nowe zadania edukacyj-
ne i duszpasterskie. Pomimo różnych trudności stwarza też szansę na 
pogłębienie refleksji nad tożsamością i misją nauczania religii w życiu 
dzieci i młodzieży. Lekcja religii jest bowiem częścią działalności ewan-
gelizacyjnej, która ma na celu wprowadzenie uczniów w osobistą relację 
z Chrystusem i wspólnotą Kościoła. Wymaga skorelowania z katechezą 
parafialną ukierunkowaną na wspieranie dzieci, młodzieży i dorosłych 
w rozwoju wiary. 

35 Od 2027 roku nowa podstawa programowa lekcji religii w szkole, s. 1–2.
36 Biskupi: katecheza parafialna potrzebuje charyzmatycznych duszpasterzy, https://

www.ekai.pl/biskupi-katecheza-parafialna-potrzebuje-charyzmatycznych-duszpa-
sterzy/ (11.06.2025); Trwają prace nad dokumentem roboczym „Wytycznych ds. kate-
chezy parafialnej w Polsce”, https://www.ekai.pl/trwaja-prace-nad-dokumentem-ro-
boczym-wytycznych-ds-katechezy-parafialnej-w-polsce/ (21.05.2025). 



123

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

Oprócz działań, które przywrócą status lekcji religii, słusznie podej-
mowane są również zróżnicowane inicjatywy wspierające nauczycieli 
religii w  nowej sytuacji edukacyjnej. Na szczególną uwagę zasługują 
inicjatywy w obronie lekcji religii czy też aksjologicznego wychowania 
dzieci i młodzieży. Konkretne wskazania dotyczące realizacji programu 
nauczania religii i pracy w grupach międzyklasowych również stano-
wią cenną pomoc dla nauczycieli religii. We wszystkich wymienionych 
inicjatywach istotną rolę odgrywa Komisja Wychowania Katolickiego 
Konferencji Episkopatu Polski, która w  ostatnim czasie zintensyfiko-
wała współpracę z dyrektorami wydziałów katechetycznych na rzecz 
wsparcia zarówno nauczycieli religii w trudnej sytuacji życiowej, jak 
też projektu ustawy „Religia lub etyka w każdej szkole”. 

Z perspektywy pastoralnej obecna sytuacja lekcji religii w szkole ro-
dzi potrzebę wypracowania nowej koncepcji nauczania religii w szkole 
i katechezy parafialnej. Z tym wiąże się również konieczność poszuki-
wania nowych sposobów dialogu z  młodymi nie tylko w  środowisku 
szkolnym, ale także w social mediach. Dostrzeganie potrzeby nawiąza-
nia kontaktu z uczniami, którzy nie identyfikują się z Kościołem, rodzi 
nadzieję na towarzyszenie wychowawcze, które służy odkrywaniu we-
wnętrznej wolności i sensu życia, poszukiwaniu odpowiedzi na pytania 
egzystencjalne oraz doświadczaniu bezinteresownej miłości Boga. 

Ważne miejsce w  działaniach duszpasterskich zajmuje również 
wzmacnianie świadomości wszystkich zaangażowanych w nauczanie 
religii, że podstawową misją Kościoła jest głoszenie Dobrej Nowiny 
w  różnych sytuacjach społecznych i  edukacyjnych. W  duchu nadziei, 
opartej na obietnicy Chrystusa: „Ja jestem z wami przez wszystkie dni 
aż do skończenia świata” (Mt 28, 20), Kościół nie może ulec zniechęceniu 
w sytuacji łamania prawa czy też galopującej sekularyzacji. Przeciwnie, 
jest zaproszony do odważnego odpowiadania na znaki czasu. Chodzi tu 
przede wszystkim o odnowę nie tylko struktur, ale także serca wszyst-
kich zaangażowanych w  nauczanie religii oraz o  wspieranie nauczy-
cieli religii w obecnej trudnej sytuacji. Przyszłość lekcji religii zależy 
bowiem przede wszystkim od duchowej żywotności wspólnoty Kościo-
ła. To właśnie żywa i  głęboka wiara nauczycieli religii, duszpasterzy 
i rodziców oraz ich autentyczne świadectwo życia może pomóc, zwłasz-
cza rodzicom i  ich dzieciom, w  odkrywaniu wartości dydaktycznej 



124

Anna Zellma

i wychowawczej lekcji religii oraz w odnowie jej roli w holistycznym 
rozwoju uczniów.

Bibliografia

Biskupi: katecheza parafialna potrzebuje charyzmatycznych duszpaste-
rzy, https://www.ekai.pl/biskupi-katecheza-parafialna-potrzebuje-

-charyzmatycznych-duszpasterzy/ (11.06.2025).
Chałupniak R., Konfesyjność nauczania religii. Zarys problematyki, „Paeda-

gogia Christiana” 2 (2000), s. 31–51.
Dłuska K., Nauka religii w szkole publicznej — kościelny przywilej czy służba 

demokracji?, „Nurt SVD” 142.2 (2017), s. 336–353.
Katecheo, https://katecheo.pl/ (09.06.2025). 
Katecheza2.0., https://www.katechezadwazero.pl/ (07.05.2025).
Komunikat Komisji Wychowania Katolickiego Konferencji Episkopatu Pol-

ski w sprawie realizacji podstawy programowej i programu nauczania 
religii w roku szkolnym 2025/2026, https://opoka.news/komunikat-ko-
misji-wychowania-katolickiego-kep (07.06.2025). 

Konferencja Episkopatu Polski, Dyrektorium katechetyczne Kościoła kato-
lickiego w Polsce, Kraków 2001, s. 81–85.

Konkordat między Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską podpisany 
w dniu 28 lipca 1993 r., Dziennik Ustaw z 1998 nr 51, poz. 318. 

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dziennik 
Ustaw z 1997 nr 78, poz. 483.

Krzywkowska J., Uregulowania prawne i  praktyka w  zakresie naucza-
nia religii w  szkołach publicznych w  Polsce, „Studia Prawnoustrojowe” 
38 (2017), s. 355–368.

Kucharczak F., Ponad 10 tysięcy nauczycieli religii może wkrótce stracić pra-
cę, https://www.gosc.pl/doc/9259183.Ponad-10-tysiecy-nauczycieli-reli-
gii-moze-wkrotce-stracic-prace (2.06.2025). 

Mezglewski A., Polski model edukacji religijnej w szkołach publicznych, Lu-
blin 2009.

Misiaszek K., Koncepcja nauczania religii katolickiej w publicznej szkole pol-
skiej, Warszawa 2010.

Nowacki J., Organizacja procesu nauczania w klasach łączonych, Warszawa 
1985.



125

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

Od 2027 roku nowa podstawa programowa lekcji religii w szkole, https://
www.ekai.pl/od-2027-r-nowa-podstawa-programowa-lekcji-religii-w-

-szkolach/ (10.06.2025). 
Pawlak B., Kształcenie zintegrowane w  klasach łączonych — możliwo-

ści, ograniczenia, wyzwania, chrome-extension://efaidnbmnnni-
bpcajpcglclefindmkaj/https://rep.up.krakow.pl/xmlui/bitstream/
handle/11716/12709/pm784--10--pawlak--ksztalcenie-zintegrowane.
pdf?sequence=1&isAllowed=y (12.05.2025). 

Pęczkowski R., Efektywność nauczania w klasach łączonych na poziomie 
edukacji wczesnoszkolnej, Problemy Wczesnej Edukacji 14 (2018) nr 1, 
s. 40–49.

Pęczkowski R., Funkcjonowanie klas łączonych w polskim systemie eduka-
cji, ORE, https://www.ore.edu.pl/component/phocadownload/catego-
ry/162-zarzdzanie-owiat-ii?download=-2824:funkcjonowanie-klas-czo-
nych-w-polskim-systemie-edukacji (10.05.2025).

Pęczkowski R., Kształcenie w  grupie zróżnicowanej wiekowo w  edukacji 
wczesnoszkolnej — zarys koncepcji, „Lubelski Rocznik Pedagogiczny” 
34 (2015) nr 2, s. 54–62.

Pisarek M., Obecność nauczania religii w  publicznym systemie oświaty 
w świetle obowiązującego prawa, Rzeszów 2013. 

Polska Agencja Prasowa, Biskupi napisali list do premiera w sprawie lekcji 
religii, https://www.pap.pl/aktualnosci/biskupi-napisali-list-do-pre-
miera-w-sprawie-lekcji-religii (2.06.2025).

Rozporządzenia Ministra Edukacji z 22 marca 2024 r. zmieniające rozpo-
rządzenie w sprawie oceniania, klasyfikowania i promowania uczniów 
i słuchaczy w szkołach publicznych, Dziennik Ustaw z 2024, poz. 438. 

Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. 
w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicz-
nych przedszkolach i szkołach, Dziennik Ustaw z 1992 nr 36, poz. 433 
ze zm.

Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 30 kwietnia 2007 r. 
w sprawie warunków i sposobu oceniania, klasyfikowania i promowa-
nia uczniów i słuchaczy oraz przeprowadzania sprawdzianów i egzami-
nów w szkołach publicznych, Dziennik Ustaw z 2007 nr 83, poz. 562.

Rozporządzenie Ministra Edukacji z dnia 17 stycznia 2025 r. zmieniające 
rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki 



126

Anna Zellma

religii w publicznych przedszkolach i szkołach, Dziennik Ustaw z 2025, 
poz. 66.

Rozporządzenie Ministra Edukacji z  dnia 26 lipca 2024 r. zmieniające 
rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki 
religii w publicznych przedszkolach i szkołach, Dziennik Ustaw z 2024, 
poz. 1158.

Rozporządzenie Ministra Edukacji z  dnia 26 lipca 2024 r. zmieniające 
rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki 
religii w publicznych przedszkolach i szkołach, Dziennik Ustaw z 2024, 
poz. 1158.

Rządowe Centrum Legislacji, Stanowiska zgłoszone w  ramach opi-
niowania, https://legislacja.rcl.gov.pl/projekt/12390003/kata-
log/13084339#13084339 (02.06.2025).

Stanisz P., Walencik D., Tryb nowelizacji rozporządzenia Ministra Edukacji 
Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków i sposobu or-
ganizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach, „Studia 
z Prawa Wyznaniowego” 27 (2024), s. 361–379.

Tak dla lekcji religii i  etyki w  szkole, https://takdlareligiiwszkole.pl/ 
(19.05.2025). 

Trwają prace nad dokumentem roboczym „Wytycznych ds. katechezy 
parafialnej w  Polsce”, https://www.ekai.pl/trwaja-prace-nad-doku-
mentem-roboczym-wytycznych-ds-katechezy-parafialnej-w-polsce/ 
(21.05.2025).

Trybunał Konstytucyjny, Nauka religii w  publicznych przedszkolach 
i  szkołach, https://trybunal.gov.pl/postepowanie-i-orzeczenia/wy-
roki/art/nauka-religii-w-publicznych-przedszkolach-i-szkolach-8 
(27.05.2025). 

Trybunał Konstytucyjny, Nauka religii w  publicznych przedszkolach 
i  szkołach, https://trybunal.gov.pl/postepowanie-i-orzeczenia/komu-
nikaty-prasowe/komunikaty-po/art/nauka-religii-w-publicznych-

-przedszkolach-i-szkolach-9 (5.05.2025). 
Ustawa o systemie oświaty z dnia 7 września 1991 r. o systemie oświaty, 

Dziennik Ustaw z 2024, poz. 750. 
Ustawa z dnia 14 grudnia 2016 r. Prawo oświatowe, Dziennik Ustaw z 2024 

poz. 737, 854.
Więckowski R., Pedagogika wczesnoszkolna, Warszawa 1993.



127

Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

Zellma A., Buchta R., Cichosz W., The (non) transgressive character of reli-
gious education for children and young people in Polish schools, “British 
Journal of Religious Education 44 (2022) no 3, p. 223–237.

Zellma A., Kształcenie nauczycieli religii rzymskokatolickiej w Polsce — mię-
dzy formacją teologiczno-katechetyczną a pedagogizacją, „Studia Ełckie” 
23 (2021) nr 4, s. 501–512.

Zellma A., Nauczanie religii w kontekście reformy systemu edukacji, „Studia 
Pastoralne” 13 (2017), s. 98–108.

Zellma A., Profesjonalny rozwój nauczyciela religii, Olsztyn 2013.
Zellma A., (Re) vision of Religious Education of Children and Youth in Secula-

rized Polish Society, “Verbum Vitae” 42 (2024) no 1, s. 255–269.





129

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 129–148

Article history • Received: 15 Sep 2023 • Accepted: 24 Nov 2023 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Ks. Dominik Ostrowski – dr hab., prof. Papieskiego Wydziału Teologicznego  we Wrocła-
wiu, prezbiter diecezji świdnickiej, absolwent Anselmianum w Rzymie; konsultor Komisji 
liturgicznej Konferencji Episkopatu Polski.

Ks. Marek Stępkowski – mgr prezbiter Archidiecezji Wrocławskiej, święcenia w 2022 roku. 
Ukończył studia na Papieskim Wydziale Teologicznym we Wrocławiu w zakresie liturgiki.

ks. Dominik Ostrowski
	K https://orcid.org/0000-0002-7139-4655

dominik.ostrowski@pwt.wroc.pl

ks. Marek Stępkowski
	K https://orcid.org/0009-0004-3342-8406

m.stepkowski97@gmail.com

Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu
	� https://ror.org/003jq9j58

Zasady przygotowania nowych obchodów 
liturgicznych oraz zarys ich implementacji 
w dokumentacji komisji liturgicznej 
Konferencji Episkopatu Polski

	' https://doi.org/10.15633/ps.29407



130

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

Abstrakt
Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych oraz zarys ich imple-
mentacji w dokumentacji komisji liturgicznej Konferencji Episkopatu Polski

Artykuł podejmuje kwestię wdrażania zasad ustanawiania nowych obchodów litur-
gicznych w Kościołach lokalnych po Soborze Watykańskim II w świetle dokumentów 
Stolicy Apostolskiej oraz działań Komisji liturgicznej Konferencji Episkopatu Polski. 
Analiza obejmuje kolejne etapy prac, z zastosowaniem analizy porównawczej doku-
mentów normatywnych i archiwalnych, z uwzględnieniem przykładowej celebracji 
ku czci bł. Angeli Truszkowskiej. Wyniki badania wskazują na ogólną zgodność z obo-
wiązującymi zasadami, pomimo niepełnej dokumentacji i pewnych braków procedu-
ralnych. Studium ukazuje potrzebę dalszego uporządkowania norm oraz wyraźniej-
szego uregulowania takich kwestii, jak konsultacje z wiernymi, przekłady tekstów 
na łacinę i sposób korespondencji z dykasterią.

Keywords: liturgia, kalendarz, reforma liturgiczna, bł. Angela Truszkowska

Abstract
Norms for the Preparation of New Liturgical Celebrations and an Outline of Their 
Implementation in the Documentation of the Liturgical Commission of the Polish 
Bishops’ Conference

The article addresses the practical implementation of norms for introducing new li-
turgical celebrations in local Churches after the Second Vatican Council, based on 
documents of the Holy See. The analysis covers the stages of preparing the local cal-
endar, composing liturgical texts, and the procedures of approval and correspond-
ence with Rome. The method is a  comparative analysis of normative and archival 
documents, with reference to the example of the celebration in honor of Blessed An-
gela Truszkowska. The results show general conformity with the applicable norms, 
despite incomplete documentation and some procedural gaps. The study highlights 
the need for further systematization of liturgical practice and clearer regulation of 
pastoral consultations, Latin translations, and correspondence with the Dicastery.

Słowa kluczowe: liturgy, calendar, liturgical reform, Blessed Angela Truszkowska



131

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

Reforma liturgiczna po Soborze Watykańskim II, zgodnie z myślą kon-
stytucji Sacrosanctum  Concilium w nr. 11, uwzględnia prawo Kościołów 
partykularnych do obchodów ku czci wybranych świętych, a gdy mowa 
o Kościołach partykularnych, chodzi o poszczególne narody i rodziny 
zakonne. Wspomniane przez Konstytucję dwa podstawowe podmioty są 
w dalszym ciągu reformy liturgicznej uzupełnione także przez podmiot 
trzeci, którym są poszczególne diecezje, a wytyczne Stolicy Apostolskiej 
w zakresie obchodów własnych połączą z tymi podmiotami właściwe 
władze: dla narodów (krajów) — konferencje biskupów, dla diecezji — po-
szczególni biskupi, dla zakonów zaś na prawie papieskim — wyżsi prze-
łożeni zakonni.

W niniejszym studium poświęcimy uwagę podstawowym procesom 
przygotowywania nowych obchodów liturgicznych publikowanym 
przez Stolicę Apostolską, celem ujęcia perspektywy ich realizacji w Ko-
ściele w Polsce.

W roku 1970 Kongregacja właściwa dla kultu Bożego1 wydała instruk-
cję o  rewizji kalendarzy partykularnych oraz własnych formularzy 
oficjów i Mszy (Calendaria particularia)2, która stała się podstawą dla 
właściwej realizacji rewizji i wprowadzania nowych obchodów do ka-
lendarzy Kościołów partykularnych. W  kolejnych latach Stolica Apo-
stolska publikowała dokumenty normujące kwestie szczegółowe oraz 
korygujące proces reformy w wybranych aspektach: w 1970 roku wraz 
z pierwszą edycją nowego Mszału Rzymskiego pojawiły się Ogólne nor-
my roku liturgicznego i kalendarza (częściowo zmieniane w kolejnych 
edycjach mszału), w 1997 roku ukazała się Notyfikacja dotycząca niektó-
rych aspektów własnych kalendarzy i tekstów liturgicznych3, a w 2002 

1 Dla uproszczenia posługiwać się będziemy ujednoliconą nazwą „kongregacja” lub „dy-
kasteria” (obecnie Dykasteria ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów), pamięta-
jąc o licznych zmianach nazwy tego urzędu w historii.

2 Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Calendaria particularia. In-
strukcja o rewizji kalendarzy partykularnych oraz własnych formularzy oficjów i Mszy 
(24.06.1970), „Wiadomości Diecezjalne (Katowice)” 1973, nr 7–9, rok 41, s. 137–148 (da-
lej: Instrukcja „Calendaria particularia”).

3 Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Notyfikacja dotycząca nie-
których aspektów własnych kalendarzy i tekstów liturgicznych (20.09.1997), „Anamne-
sis” 27 (2001), s. 21–30 (dalej: „Notyfikacja dotycząca niektórych aspektów własnych 
kalendarzy i tekstów liturgicznych”).



132

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

roku Notyfikacja dotycząca niektórych aspektów własnych lekcjonarzy 
kościelnych Liturgii godzin4. Dokumenty dotyczące kalendarzy zawsze 
były powiązane w praktyce również z wytycznymi Stolicy Apostolskiej 
dotyczącymi kompozycji i  przekładów tekstów liturgicznych, a  więc 
poczynając od 1969 roku, stosowano w tej materii instrukcję o tłuma-
czeniu tekstów liturgicznych Comme le prévoit Rady dla wykonywania 
Konstytucji o Liturgii (Consilium) z roku 19695, następnie zaś, od 2001 
roku instrukcję Kongregacji Liturgiam authenticam6. Nie mniej waż-
nymi w praktyce dokumentami powiązanymi z wyżej wspomnianymi 
są też normy dotyczące patronów i tytułów kościołów, a więc dokument 
De patronis constituendis z 1973 roku7, notyfikacja o poświęceniu lub 
błogosławieństwie kościoła ku czci jakiegoś błogosławionego z  1998 
roku oraz notyfikacja o tytule kościoła z 1999 roku8. Nie zapominamy 
o motu proprio papieża Franciszka Magnum Principium z 2018 roku9, 
dotyczącym większej roli lokalnych konferencji episkopatu w wyborze 
właściwego przekładu tekstów.

Wzmiankowany w tytule zarys implementacji norm dotyczących no-
wych obchodów w Polsce jest próbą wstępnego i pilotażowego skonfron-
towania zasad i ich realizacji na przykładzie wybranego obchodu litur-
gicznego, którym w niniejszym studium będzie wspomnienie bł. Angeli 
Truszkowskiej, dziewicy, założycielki Zgromadzenia Sióstr Świętego 

4 Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Notyfikacja dotycząca nie-
których aspektów własnych kalendarzy i własnych lekcjonarzy kościelnych „Liturgii Go-
dzin” (27.06.2002), „Anamnesis” 34 (2003), s. 9–17.

5 Rada dla wykonywania Konstytucji o Liturgii, Comme le prévoit. Instrukcja o tłumacze-
niu tekstów liturgicznych (25.01.1969), „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 24 (1971), s. 320–329.

6 Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Liturgiam authenticam. In-
strukcja o należytym wykonywaniu Konstytucji o Liturgii Świętej. 5: Stosowanie języków 
narodowych przy wydawaniu ksiąg rzymskiej liturgii (25.04.2001), „Anamnesis” nr 29, 
s. 11–46 (dalej: Instrukcja „Liturgiam authenticam”).

7 Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, De patronis constituendis. 
Normy dotyczące ustanawiania patronów (19.03.1973), „Anamnesis” 85 (2016), s. 15–17.

8 Congregatio de Cultu Divino et Disciplina Sacramentorum, Notificatio de dedicatione 
aut benedictione ecclesiae in honorem alicuius beati, „Notitiae” 1998, s. 664; Congregatio 
de Cultu Divino et Disciplina Sacramentorum, Notificatio de titulo Ecclesiae, „Notitiae” 
1999, s. 158–159. Oficjalne przekłady tych dokumentów na język polski nie są dostępne, 
natomiast w niniejszym tekście odwołujemy się do przekładu własnego.

9 Franciszek, List Apostolski w formie motu proprio „Magnum Principium” zmieniający 
kanon 838 Kodeksu Prawa Kanonicznego, „Anamnesis” 92 (2018), nr 1, s. 7–9.



133

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

Feliksa z Kantalicjo (felicjanek). Proces zatwierdzania tego obchodu jest 
stosunkowo szeroko udokumentowany w archiwum Komisji ds. Kultu 
Bożego i Dyscypliny Sakramentów Konferencji Episkopatu Polski (dalej 
dla uproszczenia nazywanej Komisją liturgiczną KEP10). Jest to w tym 
zakresie pierwsza część  szerszego studium dokumentującego kolejno 
wprowadzane obchody liturgiczne, które autor planuje realizować na 
podstawie dalszych badań archiwum komisji, ze świadomością, że za-
soby tego archiwum, jakkolwiek znaczące (ponad 15 tys. dokumentów 
w  ponad 40 segregatorach), nie wyczerpują dokumentacji lokalnych 
obchodów. W analizowanym przypadku zdecydowano się pozostać na 
poziomie centralnym, ponieważ z trzynastu znalezionych dłuższych lub 
krótszych dokumentów (a dwudziestu, licząc zdublowane) wynikało, że 
prace nad tym konkretnym wspomnieniem dla całej Polski prowadził 
sekretarz komisji centralnej, z odnotowaniem intencji wprowadzenia 
obchodu w  randze wspomnienia obowiązkowego w  archidiecezji kra-
kowskiej i diecezji kaliskiej. Dokumentacja obejmuje okres od 25.03.1993 
do 17.06.1995 r., a w tym czasie obowiązywały jedynie instrukcja Calen-
daria particularia i Ogólne normy roku liturgicznego i kalendarza oraz 
instrukcja Comme le prévoit. Pozostałe, bardziej szczegółowe normy, 
jeszcze nie zostały opublikowane, jednakże będziemy je brać pod roz-
wagę podczas analizy, aby prześledzić, które z nich zostały zachowane 
jako domyślne lub intuicyjne działania, potwierdzone przez legislację.

1. Przygotowanie nowej edycji kalendarza lokalnego

Instrukcja Calendaria particularia zdefiniowała ogólne zasady roz-
tropnej organizacji lokalnego kultu świętych w łączności z powszech-
nym kultem Kościoła, z poszanowaniem roli niedzieli i tzw. okresów 
mocnych w  roku liturgicznym, dbałością o  niemnożenie obchodów 
ponad miarę11, a także właściwy sposób pracy odpowiednich gremiów 

10 Pomijamy w tym miejscu szczegółową dokumentację zmieniających się nazw samej 
komisji, która w odnośnym okresie dokumentowała swoje prace jako „Komisja Episko-
patu Polski do spraw liturgii i duszpasterstwa liturgicznego”, zob. Segregator „Kon-
gregacja Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów 1963–1992” w archiwum Komisji 
w siedzibie Konferencji Episkopatu Polski w Warszawie.

11 Instrukcja „Calendaria particularia”, pkt I 2.



134

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

zadaniowych. Ważnym elementem wprowadzania nowych obchodów 
jest poddanie kalendarzy lokalnych opinii duchowieństwa i wiernych12 
(co implikuje konieczność udokumentowania takich konsultacji przed 
wprowadzeniem nowego obchodu).

Do istotnych czynności (procedur), które stają przed Kościołami 
lokalnymi w  zakresie wprowadzania lokalnego kultu, należy przede 
wszystkim pytanie o potrzebę wprowadzenia danego kultu do liturgii 
i  do kalendarza, mając na uwadze wspomnianą już wyżej zasadę nie-
mnożenia obchodów ponad miarę13. Ważnym zadaniem jest wybranie 
daty nowego obchodu liturgicznego (z  uwzględnieniem możliwych 
zbieżności z obchodami ruchomymi). Stolica Apostolska podkreśla, że 
data obchodu powinna być związana z istotnym wydarzeniem w histo-
rii danego świętego: pierwszeństwo ma data śmierci, następnie w zależ-
ności od powagi argumentu takie daty, jak data przeniesienia relikwii, 
data urodzenia, inna ważna data w  życiorysie14. Kolejną zasadą  ogól-
ną jest, że nie powinno się wybierać dni Wielkiego Postu i w Oktawie 
Wielkanocy oraz dni od 17 do 24 grudnia15. Wiąże się to w praktyce ze 
sprawdzeniem ewentualnej potrzeby przesunięcia w Kościele lokalnym 
przypadającego już innego obchodu wpisanego do kalendarza ogólne-
go. Równie istotnym elementem jest określenie rangi nowego obchodu, 
z ewentualnym wyszczególnieniem wybranych miejsc, jak na przykład 
kościoła, w którym przechowuje się ciało świętego lub błogosławionego 
(domyślnie przyjmuje się, że takie miejsca otrzymują rangę wspomnie-
nia obowiązkowego, podczas gdy poza tym miejscem wspomnienie jest 
dowolne16). Kongregacja określiła w Notyfikacji dotyczącej niektórych 
aspektów własnych kalendarzy i tekstów liturgicznych (1997), że wska-
zane jest rozpoczynanie kultu właśnie od miejsca przechowywania ciała 

12 Tamże, pkt I 4.
13 W tym miejscu można przypomnieć również nierzadko podkreślaną w literaturze 

cechę charakterystyczną kultu rzymskiego, którym jest tzw. rzymska trzeźwość 
(„sobrietas romana”), harmonizująca z zasadą niemnożenia ponad potrzebę wspo-
mnień i świąt; zob. E. Bishop, Liturgica historica, Oxford 1962, s. 2–9, por. B. Nadolski, 
Wprowadzenie do liturgii, Kraków 2004, s. 143.

14	 Tamże, pkt III C.
15 Tamże, pkt I, 2b.
16 Instrukcja „Calendaria particularia”, pkt 10.



135

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

lub relikwii, a dopiero potem rozszerzanie go na zewnątrz17. W pewnych 
diecezjach, które już dawno przyjęły Ewangelię i które siłą rzeczy mają 
własny, bardziej rozwinięty kalendarz, byłoby wskazane rozpoczyna-
nie od decyzji bardziej ograniczonych — przez wprowadzenie obchodu 
ku czci jakiegoś błogosławionego jedynie do kalendarza ściśle określo-
nego terenu, na przykład do kościoła, w którym spoczywa jego ciało lub 
znaczna część relikwii18, albo też do kalendarza miejsca pochodzenia 
błogosławionego. Dodatkowo warto pamiętać, że zwyczajowo w łaciń-
skiej nomenklaturze kalendarza na określenie „wspomnienie obowiąz-
kowe” stosuje się termin memoria, a dla wspomnień dowolnych wpis 
kalendarzowy pozostaje bez określenia. W kalendarzu polskim używa 
się każdorazowo terminu „wspomnienie” i określa rodzaj: obowiązkowe 
lub dowolne.

Poprzez wprowadzenie nowego obchodu zmianie ulega kalendarz lo-
kalny, dlatego należy sporządzić projekt uaktualnienia kalendarza Ko-
ścioła partykularnego, z podaniem nowego obchodu oraz ewentualną 
propozycją nowego dnia obchodu, który z tego powodu miałby zostać 
przesunięty19. Nie dotyczy to wprowadzania wspomnienia dowolnego 
obok już istniejącego wspomnienia dowolnego, ponieważ z natury rze-
czy nie zachodzi tu kolizja, a jedynie poszerza się wybór wspomnienia.

W przypadku analizowanego przykładowo obchodu ku czci bł. Angeli 
Truszkowskiej w dokumentacji archiwum komisji liturgicznej Konfe-
rencji Episkopatu Polski można stwierdzić, że wiele elementów zesta-
wu obowiązujących norm zostało prawidłowo zachowanych, począwszy 
od ustalenia daty nowego obchodu (na 10 października20) i określenia 

17 Notyfikacja dotycząca niektórych aspektów własnych kalendarzy i tekstów liturgicz-
nych, nr 32.

18 Instrukcja „Calendaria particularia”, pkt 11. Uwaga: w polskiej wersji dokumentu, 
opublikowanej w Wiadomościach Diecezjalnych w Katowicach, w pkt. 10–11 nastąpiła 
redaktorska pomyłka, w wyniku której treść oryginalnego numeru 10 (dotyczącego 
uroczystości własnych miejsc i miast) została pominięta, a w jej miejsce wstawiono 
treść oryginalnego numeru 11 (obchody własne kościołów), następnie całkowicie prze-
skakując z numeracją do numeru 12. W ten sposób w polskim tekście zabrakło wizual-
nie numeru 11, zob. Wiadomości Diecezjalne (Katowice) 1973, nr 7–9, rok 41, s. 137–148.

19 Instrukcja „Calendaria particularia”, pkt I 6.
20	 Zgodnie z normą „Calendaria particularia” pkt I 4, który zaleca, aby datą obchodu była 

data narodzin dla nieba, w przypadku bł. Angeli Truszkowskiej, zmarłej w dn. 10 paź-
dziernika 1899, zachodzi zgodność. Nie zachodzi problem z wymogiem unikania tzw. 



136

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

pełnej nazwy („bł. Angeli Truszkowskiej, dziewicy”) oraz rangi obchodu 
(„W archidiecezji krakowskiej i w diecezji kaliskiej: wspomnienie obo-
wiązkowe. W innych diecezjach: wspomnienie dowolne)21. Nie odnale-
ziono w archiwum dokumentacji wymogu instrukcji odnośnie do opinii 
duchowieństwa i wiernych w sprawie wprowadzenia tego obchodu.

2. Prace nad tekstami liturgicznymi i ich zatwierdzanie

Następnym etapem są prace nad tekstami liturgicznymi, regulowane 
przede wszystkim w Liturgiam authenticam, z przypomnieniem rów-
nież nr. 53 instrukcji Varietates Legitimae z roku 1994: „wymagania do-
tyczące przekładów liturgicznych powinny znaleźć odzwierciedlenie 
w nowo układanych tekstach”22. Jest to ważna wskazówka, ponieważ 
oznacza, że ogólne zasady dotyczące prac z tekstami oryginalnymi są 
przenoszone także na kompozycje nowe.

Liturgiam authenticam wskazuje, że teksty przygotowuje komisja 
liturgiczna lub podobna, która w przypadku kalendarza diecezjalnego 
przedstawia przygotowany tekst biskupowi, a on przed zatwierdzeniem 
tekstów korzysta z  rady duchowieństwa i  biegłych specjalistów23. In-
strukcja przewiduje też, że sporządza się wykaz osób, które uczestniczą 
w  pracy, wraz z  krótkim opisem ich umiejętności lub uprawnień czy 
stopni akademickich przez nie posiadanych; wykaz ten jest dołączany 
do korespondencji kierowanej do Rzymu. W przypadku rodzin zakon-
nych na prawie papieskim do przygotowania własnych tekstów litur-
gicznych specjalną komisję ustanawia najwyższy przełożony zakonny24.

Gdy idzie o  samą pracę nad tekstami, zadaniem opracowujących 
jest przygotowanie kompletu tekstów liturgicznych (formularzy) dla 

dni mocnych (dni Wielkiego Postu i w Oktawie Wielkanocy oraz dni od 17 do 24 grud-
nia, zob. Instrukcja, „Calendaria particularia” pkt I, 2b).

21 Zob. List o. F. Małaczyńskiego OSB do Przewodniczącego Komisji z dn. 7.10.1993 
(Ldz. 108/93/PK), w: Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 4 („Przewodni-
czący Komisji”), s. 165–167.

22 Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Varietates Legitimae. In-
strukcja o należytym wykonywaniu Konstytucji o Liturgii Świętej. 4: „De Liturgia 
Romana et Inculturatione” (25.01.1994), Liturgia Sacra 2 (1996) nr 1–2, s. 5–32. 

23 Instrukcja „Liturgiam authenticam” pkt 126a.
24 Tamże, pkt 128a.



137

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

proponowanego nowego obchodu, zgodnie z wytycznymi Stolicy Apo-
stolskiej: formularz mszalny (włącznie z odwołaniem do lekcjonarza), 
Liturgia godzin i martyrologium. Z natury rzeczy wszystkie elementy 
formularzy powinny być wzięte pod uwagę, a więc jeśli nie przygotowu-
je się tekstów dla każdego elementu formularza, stosuje się odsyłacz do 
tekstów wspólnych.

Do tekstów formularza mszalnego należą, jak czytamy, „antyfona na 
wejście, kolekta, modlitwa nad darami, prefacja, antyfona na komunię, 
modlitwa po komunii. Do nich można jeszcze dołączyć błogosławień-
stwo uroczyste albo modlitwę nad ludemˮ25.

Kongregacja precyzyjnie określiła wymogi odnoszące się do poszcze-
gólnych elementów formularza mszalnego, przypominając o  ich celu 
i sposobie formułowania. Odnośnie do kolekty zastosowano zasadę, że 
spośród modlitw tylko ona

ma bezpośredni związek ze świętym, którego się czci; wypada, żeby ona wyraża-
ła jasno cechy charakterystyczne danego świętego, uwzględniała jego życie du-
chowne lub działalność apostolską, z pominięciem zwrotów, które podkreślają 
zawsze to samo, np. cuda lub założenie rodziny zakonnej26.

W Notyfikacji dotyczącej niektórych aspektów własnych kalendarzy 
i tekstów liturgicznych z roku 1997 Kongregacja doprecyzowała, że „ko-
nieczne jest zachowanie jej prawdziwej natury” i w związku z tym nie 
należy jej nadawać kształtu noty biograficznej. Po raz kolejny pojawia się 
odniesienie do sobrietas romana: „ukazuje się tam zarówno konstrukcja, 
jak i wyrazista zwięzłość tego rodzaju literackiego, jaki stanowi kolekta 
w obrządku rzymskim”27. Odnośnie do modlitwy nad darami i po komu-
nii, a także prefacji, obowiązuje zasada, że odnoszą się one „wprost do ta-
jemnicy eucharystycznej, jeżeli w nich dodaje się wzmiankę o świętym, 
należy to uczynić tylko w sposób pośredni”28.

25 Instrukcja „Calendaria particularia”, pkt 40.
26 Tamże, pkt 40b.
27	 Notyfikacja dotycząca niektórych aspektów własnych kalendarzy i tekstów liturgicznych, 

pkt 45.
28 Instrukcja „Calendaria particularia”, pkt 40cb.



138

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

Instrukcja Calendaria particularia określiła także normy odnoszące 
się do oficjum (Liturgii godzin), podkreślając przede wszystkim znacze-
nie dla oficjum tzw. czytania hagiograficznego, które należy ułożyć lub 
wybrać dla każdej uroczystości, święta i  wspomnienia29. Instrukcja 
stanowi, że

czytanie to można zaczerpnąć z pism Ojców lub pisarzy kościelnych; jeśli zaś 
chodzi o świętych lub błogosławionych, czytanie to może być albo wyjątkiem 
z ich pism, albo też omówieniem cech ich życia duchowego lub działalności apo-
stolskiej30.

Do czytania należy dołączyć odpowiednie responsorium, które — nie-
zależnie od tego, czy będzie własne, czy zaczerpnięte z tekstów wspól-
nych — powinno pomagać w głębszym zrozumieniu i refleksji nad prze-
czytanym tekstem31. W punkcie 44 instrukcja wymienia inne elementy, 
które mogą nadać właściwy charakter oficjum, zwłaszcza w uroczysto-
ści i święta (invitatorium, antyfony, przede wszystkim w Jutrzni i Nie-
szporach oraz modlitwy); zezwala się też na użycie własnych hymnów 
pod warunkiem zachowania ich teologicznej i formalnej poprawności.

Normy dotyczące zatwierdzania tekstów są określone przede wszyst-
kim w instrukcji Liturgiam authenticam, która wymaga, aby komisja 
przedstawiła przygotowany tekst właściwej władzy do zatwierdzenia32. 
Gdy idzie o instancję zatwierdzającą, w diecezji jest nią biskup, który 
przed zatwierdzeniem tekstów powinien skorzystać z rady duchowień-
stwa i biegłych specjalistów33. Jeśli idzie o rodziny zakonne na prawie 
papieskim, tekst zatwierdza najwyższy przełożony zakonny, zachowu-
jąc następujące elementy: głosowanie Rady przełożonego oraz zasięgnię-
cie, stosownie do potrzeby, opinii biegłych specjalistów i odpowiednich 

29 Tamże, pkt 43.
30 Tamże.
31 Tamże.
32 Instrukcja „Liturgiam authenticam” pkt. 126a.
33 Tamże, pkt 126a.



139

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

członków instytutu lub stowarzyszenia34. Jeśli chodzi o rodziny zakon-
ne na prawie diecezjalnym, tekst zatwierdza biskup diecezjalny35. 

Jeśli używa się tekstów tłumaczonych z  łaciny, to „Konferencja Bi-
skupów powinna poświadczyć, że tekst został dokładnie przetłumaczo-
ny”36. Dlatego lokalne tłumaczenie powinno uzyskać poświadczenie 
konferencji episkopatu, w  domyśle na podstawie oceny komisji litur-
gicznej przy konferencji episkopatu. Punkt ten ma tę zaletę, że ułatwia 
zachowanie jedności tłumaczeń, gdy np. dwie diecezje przedstawiają do 
zatwierdzenia rozbieżne tłumaczenia zwrotu „Deus, qui...”, podczas gdy 
w gremium centralnym przyjęto tłumaczenie „Boże, Ty...” (a nie „Boże, 
który...”). Gdy idzie o nowe teksty w mniej znanych na świecie językach 
(do których zalicza się jęz. polski), istnieje wymóg, aby uzyskać poświad-
czenie konferencji episkopatu, że tekst jest właściwie skomponowany, 
zgodnie z zasadami wymaganymi przez instrukcję Liturgiam authenti-
cam37, aby tekst „wiernie oddawał bogactwo nauki katolickiej, [...] tak 
aby język sakralny odpowiadał treści dogmatycznej, którą zawieraˮ38.

Naturalnie, gdy idzie o obchody dla regionu lub kraju, instancją za-
twierdzającą jest konferencja episkopatu.

Kolejnym etapem jest przygotowanie i przesłanie dokumentacji do po-
twierdzenia (recognitio i confirmatio). Pojawia się pytanie, czy oficjalnie 
przyjęto zasadę, że odbywa się to drogą dyplomatyczną przez Nuncja-
turę w przypadku diecezji lub przez kurie generalne w przypadku ro-
dzin zakonnych; niestety pozostaje ono w sferze spraw do wyjaśnienia 
w obecnej fazie studium.

W przypadku analizowanego przykładowo obchodu ku czci bł. Angeli 
Truszkowskiej w dokumentacji archiwum komisji liturgicznej Konfe-
rencji Episkopatu Polski można stwierdzić, że wiele norm obowiązują-
cych ówcześnie, a także w nadchodzącej przyszłości w zakresie tekstów 
zostało zachowanych: teksty poddano właściwej władzy kościelnej, 

34 Tamże, pkt 128a.
35 Tamże, pkt 128e. Chodzi zazwyczaj o biskupa diecezjalnego, który sprawuje prawną 

pieczę nad zgromadzeniem (diecezja erygowania, przechowywania dokumentacji 
zgromadzenia itd.)

36 Tamże, pkt 126d.
37 Tamże, pkt 106–107.
38 Tamże, pkt 80.



140

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

w tym przypadku konferencji episkopatu39. Zachowano wymogi doty-
czące tekstów, korzystając z możliwości użycia już zatwierdzonych tek-
stów wspólnych o dziewicach i dodając własną kolektę, która spełniła 
normy instrukcji w zakresie kompozycji, wyrażając cechy charaktery-
styczne błogosławionej, uwzględniając jej życie duchowne i działalność 
apostolską i pomijając zwroty podkreślające „zawsze to samo”, np. za-
łożenie rodziny zakonnej40. Zatroszczono się również o łacińską wersję 
kolekty, co nie było formalnym wymogiem, ale świadczyło o zachowa-
niu perspektywy rozszerzenia kultu poza granicę Polski, co zwłaszcza 
w rodzinach zakonnych ma duże znaczenie, ponieważ jeśli obchód ma 
być w przyszłości tłumaczony na inne języki, istotne jest, by wziąć pod 
uwagę przygotowania wersji łacińskiej dla Kongregacji, według której 
inne wersje językowe będą zatwierdzane (dotyczy to np. obchodów za-
konnych w zgromadzeniach, które będą chciały obchodzić swoje świę-
ta w krajach swojej działalności)41. Warto zauważyć, że dokumentacja 
poświadcza postawę gotowości do współpracy komisji liturgicznej z ro-
dziną zakonną, której dotyczy szczególnie kult błogosławionej, a więc 
z przełożoną generalną zgromadzenia felicjanek, o czym świadczy list 
sekretarza komisji do przewodniczącego, w którym rozważany jest wy-
bór czytania hagiograficznego42. Samo zaś czytanie hagiograficzne, za-
czerpnięte z pism błogosławionej, zostało wybrane zgodnie z normami 
wymaganymi przez instrukcję Calendaria particularia43. Nota biogra-
ficzna mieści się w zakresie wyznaczonej objętości tekstu (jest zwięzła 
zgodnie z wymogami i zawiera w tym przypadku mniej niż 100 słów).

39 Pismo z Sekretariatu Episkopatu Polski do o. F. Małaczyńskiego OSB z dn. 12.01.1994 
r., l. dz. 85/95/P, zob. Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 3 („Konferencja 
Plenarna Episkopatu Polski”), s. 10.

40 „Boże, nasz Ojcze, Ty obdarzyłeś błogosławioną Marię Angelę żywą wiarą i bezgraniczną 
miłością, by mogła wiernie spełniać Twoją wolę, spraw, abyśmy umocnieni jej modlitwą 
i przykładem, * z radością szukali tego, co się Tobie podoba, i żyli zgodnie z Twoją wolą.”; 
zob. „Calendaria particularia” pkt 40b.

41 Tekst łaciński kolekty zob. Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 1 („Kon-
gregacja Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów 1963–1992”), s. 548.

42 Zob. List o. F. Małaczyńskiego OSB do Przewodniczącego Komisji z dn. 31.12.1993 r., 
L. dz. 150/93/PK, Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 4 („Przewodniczący 
Komisji”), s. 146.

43	 Instrukcja „Calendaria particularia”, pkt 43.



141

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

Spośród wymogów, które pojawiły się w późniejszych latach, zacho-
wano procedurę zatwierdzenia tekstów przez kompetentną władzę44. 
Nie zastosowano późniejszej normy instrukcji Liturgiam authenticam 
odnośnie do wykazu osób uczestniczących w pracach, nie podjęto też 
tematyki martyrologium.

3. Korespondencja ze Stolicą Apostolską 
i wdrożenie obchodu

Po przygotowaniu projektu zaktualizowanego kalendarza oraz zatwier-
dzonych tekstów odpowiednia instancja przekazuje dokumentację do 
Dykasterii ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, która zapoznaje 
się z wnioskami i objaśnieniami, szczególnie w zakresie adaptacji (reco-
gnitio45). Instrukcja Calendaria particularia wymaga przede wszystkim 
krótkiego i czytelnego uzasadnienia dla wprowadzenia nowego obcho-
du46, udokumentowania konsultacji z duchowieństwem i wiernymi lub 
rodziną zakonną47; wreszcie także przedstawienia projektu zaktualizo-
wanego kalendarza diecezjalnego w 3 egz. oraz 1 egz. dotychczasowego 
kalendarza dla dokonania porównań48. Z pewnością, chociaż nie jest to 
wyrażone explicite, sam wniosek celem formalnej poprawności powi-
nien zawierać uwzględnienie ewentualnej różnicy w stopniu obchodu 
w wybranym miejscu (np. w diecezji wspomnienie dowolne, w wybra-
nym sanktuarium wspomnienie obowiązkowe) oraz ewentualną prośbę 
o zmianę daty obchodu przenoszonego w związku z nowym obchodem.

44 Zob. List o. F. Małaczyńskiego OSB do Przewodniczącego Komisji z dn. 31.10.1994 r., L. dz. 
100/94/PK, Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 4 („Przewodniczący Ko-
misji”), s. 101–102 oraz List o. F. Małaczyńskiego OSB do Sekretariatu KEP z dn. 3.01.1995 
r., L. dz. 2/95/PK, w: Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 3 („Konferencja 
Plenarna Episkopatu Polski”), s. 11.

45	 Dosł. „recognitionis causa”, nota bene w polskim oficjalnym tłumaczeniu instrukcji 
„Liturgiam authenticam” jest w tym miejscu błąd tłumacza, który mówi o „aprobacie”.

46 Instrukcja Calendaria particularia, pkt I 6a.
47 Tamże, pkt I 4; rodzi się pytanie o przynależność do tej grupy tercjarzy agregowanych, 

którzy korzystają z kalendarza zakonnego (pkt. 16). Kodeks prawa kanonicznego na te-
mat agregacji wypowiada się ogólnie: „Agregacja jednego instytutu życia konsekrowa-
nego do drugiego jest zarezerwowana kompetentnej władzy instytutu agregującego, 
z zachowaniem zawsze kanonicznej autonomii instytutu agregowanego” (kan. 580).

48 Instrukcja Calendaria particularia, pkt I 6.



142

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

W zakresie wymogów odnoszących się do samych tekstów normy są 
określone przede wszystkim w instrukcji Liturgiam authenticam w nr. 
79, w którym głównie podkreśla się, że komplet dokumentów powinien 
posiadać właściwą formę, z podpisami i pieczęciami. Co do zawartości 
kompletu dokumentów, który powinien być sporządzony w dwóch eg-
zemplarzach, powinien on natomiast zawierać takie dokumenty, jak wy-
kazy osób uczestniczących w posiedzeniu, protokół głosowania, same 
teksty liturgiczne (w  dwóch egzemplarzach), a  także — w  przypadku 
przekładów — szczegółową relację z zastosowanych reguł tłumaczenia 
(pkt d, nr 1), wykaz osób uczestniczących w pracach wraz z notatką o ich 
kompetencjach (pkt d, nr 2) oraz objaśnienia w zakresie wprowadzanych 
adaptacji (pkt d, nr 3–4). 

Oprócz wyżej wymienionych wymogów, w  zakresie obchodów die-
cezjalnych lub zakonnych instrukcja Liturgiam authenticam wyma-
ga jeszcze poświadczenia Episkopatu o  poprawności tłumaczenia lub 
o  zgodności tekstów z  normami przyjętymi na terytorium kraju i  ist-
niejącymi zatwierdzonymi tekstami liturgicznymi49. Wreszcie, sięga-
jąc do starszej normy, instrukcja Calendaria particularia wymaga wy-
szczególnienia, które z proponowanych nowych tekstów liturgicznych 
są wykorzystaniem istniejących i zatwierdzonych tekstów, a które są 
nową kompozycją50. Jeśli tekst przesyłany do confirmatio jest oparty 
lub wzorowany na już istniejącym i zatwierdzonym przez Kongregację, 
to powinno się również dołączyć identyfikator dekretu, którym Stolica 
Apostolska zaaprobowała tekst wzorcowy51.

Zgodnie z  myślą motu proprio papieża Franciszka Magnum Prin-
cipium z  2018 roku dykasteria przyjmując dokumenty, powinna być 
otwarta na dialog w sprawach, które wymagają wyjaśnienia podczas 
zatwierdzania tekstów dla ksiąg liturgicznych. Oznacza to możliwość 
prowadzenia dyskusji z  dykasterią co do słuszności rozwiązań przez 
nią ewentualnie zakwestionowanych. Do dykasterii należy sprawdze-
nie przesłanych projektów oraz sygnalizowanie elementów dyskusyj-
nych (recognitio), a  wreszcie potwierdzenie (confirmatio), które sta-
nowi podstawę do ostatniego etapu prac, a więc publikacji (editio). Akt 

49 Instrukcja Liturgiam authenticam, pkt 126d.
50 Instrukcja Calendaria particularia, pkt I 6b.
51 Instrukcja Liturgiam authenticam, pkt 128c1.



143

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

potwierdzenia dykasteria wystawia w formie dekretu wraz z załączony-
mi listami, w których mogą być wymienione uwagi do potwierdzonego 
tekstu.

Po otrzymaniu z dykasterii dekretu zatwierdzającego nowy obchód 
liturgiczny można przejść do etapu wdrożenia obchodu oraz publikacji 
tekstów. W przypadku diecezji należy przesłać kopię dekretu do Sekre-
tariatu KEP w celu włączenia nowego obchodu do oficjalnego Kalenda-
rza liturgicznego diecezji polskich do publikacji przez KEP, aby poinfor-
mować redaktorów Mszału dla diecezji polskich o nowym wspomnieniu. 
W przypadku zgromadzeń nie ma takiego obowiązku, ponieważ obcho-
dy zakonne nie są włączane do kalendarza diecezji polskich. Natomiast 
zgodnie z  normą instrukcji Liturgiam authenticam odnośna władza 
kościelna powinna przesłać do kongregacji dwa egzemplarze pełnego 
tekstu opatrzonego dekretem52.

Przy wprowadzaniu w życie dekretu zatwierdzającego nowy obchód 
wypada wydać urzędowy komunikat przez właściwą instancję na te-
mat wprowadzanego obchodu liturgicznego, najlepiej z komentarzem 
duszpasterskim i homiletycznym. Krótkie wskazówki powinny także 
ukazać się w lokalnym kalendarzu liturgicznym na kolejny rok.

W przypadku analizowanego przykładowo obchodu ku czci bł. Angeli 
Truszkowskiej w dokumentacji archiwum komisji liturgicznej Konfe-
rencji Episkopatu Polski stwierdzamy, że procedura zatwierdzenia tek-
stów została spełniona, dekret Kongregacji został wydany dla diecezji 
polskich w dn. 25.01.1995 roku53 wraz z komentarzem zamieszczonym 
w liście wiodącym, w którym Kongregacja wyjaśnia, że wspomnienie 
ma rangę dowolnego, a w przypadku aspiracji poszczególnych diecezji 
polskich do otrzymania obchodu wyższej rangi odpowiednią procedu-
rę powinni przeprowadzić zainteresowani biskupi54. Kolejnych etapów 

52 Tamże, pkt 127.
53	 Pismo Kongregacji Prot. 238/94/L z dn. 25.01.1995, Archiwum Komisji liturgicznej 

KEP, Segregator 1 („Kongregacja Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów 1963–1992”), 
s. 577–591.

54 Pismo Prefekta Kongregacji kard. A. Javierre do Przewodniczącego KEP, Prot. 
2295/93/L, 2488/93/L, 238/94/L z dn. 31.06.1995, Archiwum Komisji liturgicznej KEP, 
Segregator 1 („Kongregacja Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów 1963–1992”), s. 1. 
Komplet zatwierdzonych tekstów znalazł się załączniku do pisma.



144

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

wyznaczanych przez późniejszą instrukcję Liturgiam authenticam nie 
udokumentowano, co oczywiście w tamtym czasie nie było wymogiem.

Podsumowanie

Przedstawiliśmy główne zasady i  procedury wprowadzania nowych 
obchodów liturgicznych po Soborze Watykańskim II w  świetle doku-
mentów Stolicy Apostolskiej, dokonując pogłębionej analizy zagadnień 
związanych z kalendarzami partykularnymi (narodowymi, diecezjal-
nymi i zakonnymi) i jednocześnie podejmując próbę zestawienia wymo-
gów z faktycznymi działaniami właściwych gremiów. Przestudiowane 
zagadnienia ogólne pozwoliły na dokonanie porównania i lektury do-
kumentów dotyczących wybranego obchodu. Potwierdza to ogólne za-
łożenie, że archiwum Komisji liturgicznej Konferencji Episkopatu Pol-
ski jest bogatym i wiarygodnym źródłem w badaniu przebiegu reformy 
liturgicznej w Polsce po Soborze Watykańskim II. Ważną obserwacją 
jest stwierdzenie, że większość wymogów normatywnych w badanym 
zakresie została zachowana, mimo iż część z nich weszła w życie później 
niż analizowane obchody.

W  toku analiz zrodziły się pewne wątpliwości i  pytania, które być 
może dojrzeją do stosownych działań także w zakresie dialogu między 
krajową konferencją biskupów a dykasterią właściwą dla spraw liturgii. 
Na przykład ścisłe trzymanie się wymogu instrukcji Liturgiam authen-
ticam pkt 79 oznaczałoby załączanie listy wszystkich biskupów uczest-
niczących w sesji episkopatu zatwierdzającej obchody ogólnokrajowe 
(jak pokazuje praktyka, takiego działania się nie stosuje, a dykasteria 
również o to nie prosi w dostępnej dokumentacji). Z pewnością jednak 
dość już znaczna liczba nagromadzonych w ciągu dekad procedur mo-
głaby zostać przedstawiona w  jasny sposób, ponieważ rozproszenie 
norm w różnych dokumentach może utrudniać ich wdrażanie. W toku 
studium okazało się zaskakującą trudnością podanie oficjalnego i aktu-
alnego kalendarza liturgicznego diecezji polskich, co jest podstawą do 
wnioskowania w odpowiednim gremium, aby był on regularnie publi-
kowany przez Kościół w Polsce. W strefie niejasności pozostaje kwestia 
precyzyjnego określenia instancji zatwierdzającej obchody (szczególnie 
gdy idzie o instytuty życia konsekrowanego na prawach diecezjalnych), 



145

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

a  także zdefiniowania określenia „rodzina zakonna”, które w  prakty-
ce bywa rozumiane różnie (zwłaszcza w relacji do prawnego terminu 

„agregacja”). 
Ważne wydaje się w  świetle praktyki kościelnej przypomnienie 

o wymogu konsultacji z duchowieństwem i wiernymi, którzy mają być 
obejmowani nowym obchodem liturgicznym. Ten obowiązek wyma-
ga wyraźniejszego zakomunikowania w  gremiach decyzyjnych. Jak 
się  wydaje, nie jest też obecnie jasno określona procedura dotycząca 
korespondencji ze Stolicą Apostolską, co rodzi wątpliwości, w jakim za-
kresie należy korzystać z instytucji Nuncjatury Apostolskiej. Podobnie 
gdy idzie o wyraźny wymóg tłumaczenia wybranych tekstów na język 
łaciński, pozostajemy i tutaj nadal, jak się zdaje, w sferze nieokreślonej. 
Te i inne kwestie rodzące się z niniejszego studium z pewnością mogą 
stać się przedmiotem kolejnych badań, podczas gdy dokonany przegląd 
norm i przykłady ich zastosowania stanowią przyczynek do uporządko-
wania procedur i zachowania ładu w bogatej przestrzeni kultu błogosła-
wionych i świętych w Kościołach lokalnych.

Bibliografia

Bishop E., Liturgica historica, Oxford 1962.
Congregatio de Cultu Divino et Disciplina Sacramentorum, Notificatio de 

dedicatione aut benedictione ecclesiae in honorem alicuius beati, Notitiae 
1998, s. 664.

Congregatio de Cultu Divino et Disciplina Sacramentorum, Notificatio de 
titulo Ecclesiae, Notitiae 1999, s. 158–159.

De hodiernis Gallicanum rerum vicibus, „Acta Sanctae Sedis” 40 (1907), 
s. 255.

Franciszek, List Apostolski w  formie motu proprio „Magnum Principium” 
zmieniający kanon 838 Kodeksu Prawa Kanonicznego, „Anamnesis” 92 
(2018) nr 1, s. 7–9.

Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Calendaria par-
ticularia. Instrukcja o rewizji kalendarzy partykularnych oraz własnych 
formularzy oficjów i Mszy (24.06.1970), Wiadomości Diecezjalne (Katowi-
ce) 1973, nr 7–9, rok 41, s. 137–148.

Kongregacja ds. Kultu Bożego i  Dyscypliny Sakramentów, De patronis 



146

ks. Dominik Ostrowski, ks. Marek Stępkowski

constituendis. Normy dotyczące ustanawiania patronów (19.03.1973), 
„Anamnesis” 85 (2016), s. 15–17.

Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Liturgiam au-
thenticam. Instrukcja o należytym wykonywaniu Konstytucji o Liturgii 
Świętej. 5: Stosowanie języków narodowych przy wydawaniu ksiąg rzym-
skiej liturgii (25.04.2001), „Anamnesis” nr 29, s. 11–46.

Kongregacja ds. Kultu Bożego i  Dyscypliny Sakramentów, Notyfikacja 
dotycząca niektórych aspektów własnych kalendarzy i tekstów liturgicz-
nych (20.09.1997), Anamnesis 27 (2001), s. 21–30.

Kongregacja ds. Kultu Bożego i  Dyscypliny Sakramentów, Notyfikacja 
dotycząca niektórych aspektów własnych kalendarzy i własnych lekcjo-
narzy kościelnych „Liturgii Godzin” (27.06.2002), Anamnesis 34 (2003), 
s. 9–17.

Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Varietates Le-
gitimae. Instrukcja o  należytym wykonywaniu Konstytucji o  Liturgii 
Świętej. 4: „De Liturgia Romana et Inculturatione” (25.01.1994), Liturgia 
Sacra 2 (1996) nr 1–2, s. 5–32. 

List o. F. Małaczyńskiego OSB do Przewodniczącego Komisji z dn. 31.12.1993 
r., L. dz. 150/93/PK, Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 4 
(„Przewodniczący Komisji”), s. 146.

List o. F. Małaczyńskiego OSB do Przewodniczącego Komisji z dn. 31.10.1994 
r., L. dz. 100/94/PK, Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 4 
(„Przewodniczący Komisji”), s. 101–102.

List o. F. Małaczyńskiego OSB do Przewodniczącego Komisji z dn. 7.10.1993 
(Ldz. 108/93/PK), Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 4 
(„Przewodniczący Komisji”), s. 165–167.

List o. F. Małaczyńskiego OSB do Sekretariatu KEP z dn. 3.01.1995 r., L. dz. 
2/95/PK, Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segregator 3 („Konferen-
cja Plenarna Episkopatu Polski”), s. 11.

Nadolski B., Wprowadzenie do liturgii, Kraków 2004.
Pismo Kongregacji Prot. 238/94/L z dn. 25.01.1995, Archiwum Komisji litur-

gicznej KEP, Segregator 1 („Kongregacja Kultu Bożego i Dyscypliny Sa-
kramentów 1963–1992”), s. 577–591.



147

Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych...

Pismo Prefekta Kongregacji kard. A. Javierre do Przewodniczącego KEP, Prot. 
2295/93/L, 2488/93/L, 238/94/L z dn. 31.06.1995, Archiwum Komisji litur-
gicznej KEP, Segregator 1 („Kongregacja Kultu Bożego i Dyscypliny Sa-
kramentów 1963–1992”), s. 1.

Pismo z  Sekretariatu Episkopatu Polski do o.  F. Małaczyńskiego OSB z  dn. 
12.01.1994 r., l. dz. 85/95/P, Archiwum Komisji liturgicznej KEP, Segrega-
tor 3 („Konferencja Plenarna Episkopatu Polski”), s. 10.

Rada dla wykonywania Konstytucji o Liturgii, Comme le prévoit. Instrukcja 
o tłumaczeniu tekstów liturgicznych (25.01.1969), „Ruch Biblijny i Litur-
giczny” 24 (1971), s. 320–329.





149

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 149–164

Article history • Received: 8 May 2025 • Accepted: 7 Jul 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Dawid Makowski – student teologii na Papieskim Uniwersytecie Świętego Anzelma w Rzy-
mie, członek Komisji Liturgicznej Diecezji Zielonogórsko-Gorzowskiej, twórca i koordyna-
tor projektu „Z pasji do liturgii”.

Dawid Makowski
	K https://orcid.org/0009-0003-6007-0393

dawid.makowski@anselmianum.com

Pontificio Ateneo Sant’Anselmo
	� https://ror.org/02pn9ep17

„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy 
krok w stronę większej aktywizacji 
świeckich lektorów, kantorów i ministrantów

	' https://doi.org/10.15633/ps.29408



150

Dawid Makowski

Abstrakt
„Ordo Missae” z  1965 roku jako pierwszy krok w  stronę większej aktywizacji 
świeckich lektorów, kantorów i ministrantów

Prezentowany artykuł dotyczy zagadnienia ministrantury osób świeckich w świetle 
znaczącego dokumentu pierwszej fazy odnowy liturgii po Soborze Watykańskim II 
(1962–1965), czyli obrzędów mszy świętej. Wydane w 1965 roku „Ordo Missae” zakła-
dało nie tylko uproszczenie czy zniesienie wielu rubryk swego odpowiednika z Mszału 
rzymskiego z 1962 roku, ale zawierało także wiele nowych sformułowań, które doty-
czyły ministrantury. Nic w tym dziwnego, jeśli weźmie się pod uwagę, że soborowa 
konstytucja o liturgii świętej „Sacrosanctum Concilium” zwróciła uwagę na niektóre 
funkcje liturgiczne wykonywane przez świeckich. Dlatego celem niniejszego arty-
kułu będzie ukazanie ówczesnej modyfikacji rubryk, poprzez którą zaktywizowano 
ministrantów. Posłuży do tego analiza poszczególnych rubryk w kontekście histo-
ryczno-prawnym. Pierwszy rozdział pracy podkreśli znaczenie funkcji związanych 
z odczytywaniem słowa Bożego. Rozdział drugi będzie dotyczył kwestii śpiewu. Trze-
ci natomiast skupi się na zagadnieniu dotykania naczyń liturgicznych przez osoby 
świeckie, co ściśle wiąże się z usługiwaniem do ołtarza. Dzięki temu możliwe będzie 
dostrzeżenie nie tylko modyfikacji liturgii, ale także teologii, która temu towarzy-
szyła.

Słowa kluczowe: Ordo Missae, 1965, liturgia, odnowa liturgiczna, ministranci

Abstract
The “Ordo Missae” from 1965 as the First Step Towards Greater Involvement of 
Lay Lectors, Cantors and Altar Boys

This article discusses the issue of lay ministry in light of an important document 
from the first phase of liturgical renewal after the Second Vatican Council (1962–1965), 
namely the rites of the Holy Mass. Published in 1965, contained not only a simplifi-
cation or abolition of many rubrics from its counterpart in the 1962 Roman Missal, 
but also many new formulations concerning the ministry of altar servers. This is not 
surprising, considering that the conciliar Constitution on the Sacred Liturgy, Sac-
rosanctum Concilium, drew attention to certain liturgical functions performed by 
the laity. Therefore, the aim of this article is to show the modifications made to the 
rubrics at that time, which led to the greater involvement of altar servers. This will be 
done by analysing individual rubrics in the light of historical and legal considerations. 
The first chapter of the thesis will emphasise the importance of functions related to 
reading the Word of God. The second chapter will deal with the issue of singing. The 
third chapter will focus on the issue of lay people touching liturgical vessels, which 



151

„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok...

was closely related to serving at the altar. This will make it possible to see not only the 
modifications to the liturgy, but also the theology that accompanied them.

Keywords: Ordo Missae, 1965, liturgy, liturgical renewal, altar servers

Reforma liturgiczna nadal jest tematem bardzo żywym w dyskusjach 
teologicznych, historycznych czy społecznych. Nic w  tym dziwnego, 
skoro stanowiła punkt zwrotny w rozumieniu służby Bożej1. Jednym 
z jej etapów była odnowa z 1965 roku, przyrównana wówczas do kwiatu, 
który pięknie rozkwita2. Na temat tej liturgii napisano już kilkanaście 
artykułów i dwie monografie, ale mimo to zagadnienie rytu z 1965 roku 
jest polskiemu czytelnikowi wciąż niezbyt dobrze znane3.

Zatem już na wstępie należy zaznaczyć, że wspomniane Ordo Mis-
sae, obok Ritus servandus oraz De defectibus, było jedną z trzech ksiąg 
wydanych dnia 27 stycznia 1965 roku4. Opublikowanie tej księgi, któ-
ra — w porównaniu do swych późniejszych odpowiedników z 1967 czy 
1969 roku — zawierała raczej niewielkie zmiany, było motywowane 
pierwszą Instrukcją wykonawczą do soborowej konstytucji o  liturgii 

1 Zob. A. Wronka, Wprowadzenie w Konstytucję o Liturgii II Soboru Watykańskiego, 
„Ruch Biblijny i Liturgiczny” 17 (1964) nr 3, s. 138–146.

2 Zob. G. Lercaro, Audientia, „Notitiae” 23 (1966), s. 309.
3 Zob. D. Makowski, „Lex orandi — lex credendi” in the Roman Liturgy: Using the Example 

of the 1965 Renewal of the Good Friday Universal Prayer, „Studia Teologiczno-Histo-
ryczne Śląska Opolskiego” 44 (2024) nr 1, s. 59–74; D. Makowski, Liturgia z 1965 r. jako 
odpowiedź na zalecenia soborowej Konstytucji o Liturgii Świętej — aspekt liturgii mszal-
nej, „Łódzkie Studia Teologiczne” 32 (2023) nr 4, s. 30–39; D. Makowski, Między „starą” 
a „nową” liturgią. Studium nad reformą liturgii rzymskiej w pierwszej fazie odnowy litur-
gicznej (1964–1967), Kraków 2024; D. Makowski, „Ordo Missae” z 1965 roku jako wyraz 
odnowy liturgicznej, „Wrocławski Przegląd Teologiczny” 32 (2024) nr 2, s. 269–290; 
H.-J. Feulner, Der „Ordo Missae” von 1965 und das „Missale Romanum” von 1962, w: Rö-
mische Messe und Liturgie in der Moderne, red. S. Wahle, H. Hoping, W. Heunerland. 
Freiburg–Basel–Wien 2013, s. 103–143; P. A. Kaiser, Das lateinisch-deutsche Altermess-
buch (1965). Der vergessene Schritt in der Umsetzung der Liturgiereform, Freiburg–Basel–
Wien 2020.

4 Zob. Sacra Rituum Congregatio, Decretum. Ordo Missae, „Ritus servandus in celebratio-
ne Missae” et „De defectibus in celebratione Missae occurrentibus” eduntur, „Acta Aposto-
licae Sedis” 57 (1965), s. 408–409.



152

Dawid Makowski

świętej, wydanej dnia 26 września 1964 roku5. Wspomniana instrukcja, 
ściśle powiązana z soborowymi orzeczeniami oraz soborową perspek-
tywą reformy, stanowiła fundament powziętej odnowy liturgicznej, 
mimo że wówczas zmiany rytualne, które wprowadzała, były jeszcze 
niewielkie6. Nie oznacza to jednak, że nie myślano wtedy o  znacznie 
większych reformach, bo takie pragnienie towarzyszyło wielu bisku-
pom, ale zdawano sobie sprawę, że jest na to zbyt wcześnie7. Powzięta 
odnowa w  sensie rytualnym polegała więc na pewnym nieznacznym 
retuszu, ale w sensie teologiczno-historycznym była bardzo znacząca, 
dlatego została przyjęta z wielką radością8.

Jej walor teologiczno-historyczny daje się dostrzec w sposób szczegól-
ny w nowym brzmieniu rubryk Ordo Missae, a zwłaszcza w tych, które 
traktują o świeckich usługujących w liturgii. Trzeba bowiem pamiętać, 
że do 1965 roku prawo stanowiło, iż pierwszorzędnym ministrantem jest 
osoba duchowna9. Dopiero w księgach liturgicznych i dokumentach wy-
dawanych od 1965 roku zaczęto zmieniać to podejście, akcentując raczej 
fakt uwypuklony przez Sobór Watykański II (1962–1965), że wszyscy mi-
nistranci pełnią prawdziwą, a nie zastępczą funkcję liturgiczną10. Wyni-
kało to z nowego spojrzenia nie tylko na sakrament święceń, ale również 
na laikat, gdyż temat roli osób świeckich w Kościele był jednym z głów-
nych zagadnień soborowych11. Wszystkie modyfikacje względem świec-
kich ministrantów w liturgii należy zatem odczytywać w odniesieniu do 
fundamentu tej misji, przedstawionego przez ojców soborowych, jaki 

5 Zob. Sacra Rituum Congregatio, Instructio ad executionem Consti tutionis de Sacra Li-
turgia recte ordinandam, „Acta Apostolicae Sedis” 56 (1964), s. 877–900.

6 Zob. M. Barba, La riforma conciliare dell’ „Ordo Missae”. Il percorso storico-redazionale 
dei riti d’ingresso, di offertorio e di comunione, Roma 2008, s. 151.

7 Zob. Consilium ad Exsequendam Constitutionem de Sacra Liturgia, Quinta sessio ple-
narna „Consili”, „Notitiae” 5 (1965), s. 101.

8 Zob. Tamże.
9 Zob. S. Famoso, The General Norms for Liturgical Reformation, w: The Commentary on 

the Constitution and on the Instruction on the sacred liturgy, red. A. Bugnini, C. Braga, 
New York 1965, 84.

10 Zob. Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II, Constitutio de Sacra Litur-
gia, „Acta Apostolicae Sedis” 56 (1964), s. 107–108.

11 Zob. A. Proniewski, Kościół a świat. Recepcja i aktualność myśli Soboru Watykańskiego 
II, „Roczniki Teologii Katolickiej” 5 (2006), s. 119–130.



153

„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok...

stanowią sakramenty inicjacji chrześcijańskiej12. Szczególnie istotny 
jest więc chrzest, który stanowi źródło posłannictwa świeckich w Ko-
ściele13. Można zatem mówić o „świeckości” ministranckich czynności 
liturgicznych14.

Niniejszy artykuł podejmuje próbę ukazania, w jaki sposób świeccy 
zaczęli być angażowani w liturgię w pierwszej fazie odnowy liturgicznej, 
w której obowiązywało nowe Ordo Missae. Posłuży do tego trójstopnio-
wa refleksja nad znaczeniem modyfikacji rubryk względem: (1) odczy-
tywania lekcji mszalnych, (2) wykonywania śpiewu liturgicznego i (3) 
dotykania naczyń liturgicznych. W trzech tematycznych rozdziałach 
znajdzie się nie tylko tłumaczenie rubryki, ale również krótki komen-
tarz do niej, przedstawiający walor podejmowanej zmiany.

1. �Zmiana dyscypliny względem 
odczytywania lekcji mszalnych

Sobór Watykański II w swojej konstytucji o liturgii świętej podkreślił, 
że osoby czytające w Kościele lekcje mszalne pełnią prawdziwą czynność 
liturgiczną15. Nic więc dziwnego, że później księga Ordo Missae z 1965 
roku zawierała rubrykę numer 14 o następującym brzmieniu: „In Missa 
cantata aut lecta cum populi participatione, Lectiones et Epistola a com-
petente lectore vel ministrante proferuntur, cantus inter ipsas occur-
rentes a schola vel a populo vel a lectore dicuntur”16.

Tę normę trzeba by podzielić na kilka części. Przede wszystkim na-
leży zauważyć, że szczegółowo określono, iż dotyczy ona mszy śpiewa-
nej (Missa cantata) lub recytowanej (Missa lecta) z udziałem ludu. Tutaj 

12 Zob. Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II, Constitutio dogmatica de 
Ecclesia, „Acta Apostolicae Sedis” 57 (1965), s. 37.

13 Zob. A. Sikora, Chrzest jako źródło apostolstwa świeckich, „Teologia i Moralność” 10 
(2015) nr 1, s. 86–87.

14	 Również w wymiarze posług stałych. Zob. A. Draguła, Posługi lektora i akolity w per-
spektywie laikatu, „Teologia i Moralność” 17 (2022) nr 2, s. 59–73; D. Makowski, „Świec-
kość” posług stałych lektora i akolity, „Częstochowskie Studia Teologiczne” 51 (2024), 
s. 187–203.

15 Zob. Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II, Constitutio de Sacra Litur-
gia, s. 107–108 nr 29.

16 Zob. Ordo Missae, Ritus servandus in celebratione Missae et De defectibus in celebratione 
Missae occurrentibus, 14, editio typica, Roma 1965.



154

Dawid Makowski

dostrzega się łączność z wydanym dnia 25 lipca 1960 roku Kodeksem ru-
bryk, w którym zamieszczono właśnie stwierdzenie, iż liturgie mszalne 
dzieli się na msze czytane (Missa lecta) i śpiewane (Missa in cantu), do 
których należały: msza pontyfikalna (Missa pontificalis), msza uroczy-
sta (Missa solemnis) i msza śpiewana (Missa cantata)17. Ta ostatnia była 
liturgią, w której wykonywano śpiew, ale nie brała w niej udziału asysta 
wyższa, składająca się z diakona i subdiakona18. Kiedy więc omawiana 
księga traktuje o mszy śpiewanej i czytanej z udziałem ludu, to mówi 
właśnie o takich wariantach celebracji, w których nie biorą udziału dia-
kon i subdiakon, ale obecny jest lud, co stanowi pewnego rodzaju nowość, 
wynikającą z wymowy pierwszej Instrukcji wykonawczej do soborowej 
Konstytucji o Liturgii Świętej z 26 września 1964 roku19. To właśnie ona 
uprościła też nieco sposób proklamacji lekcji mszalnej w każdej formie 
mszy śpiewanej, zezwalając na to, by jej tekst w języku narodowym zo-
stał odczytany, a nie odśpiewany20. Naturalnie skutkowało to tym, że 
większa liczba świeckich ministrantów mogła zacząć proklamować te 
czytania21. Chciano w ten sposób wyjść naprzeciw oczekiwaniom ojców 
soborowych, którzy postulowali, aby w liturgię było zaangażowane całe 
zgromadzenie, a nie tylko duchowieństwo22.

Rubryka wskazuje na wykonawców tych czynności w  sposób upo-
rządkowany hierarchicznie, wymieniając najpierw lektora, a dopiero 
potem innego kompetentnego ministranta. Trzeba bowiem podkre-
ślić, że mimo problemów ze święceniami niższymi, wśród których 

17 Zob. Święta Kongregacja Obrzędów, Rubryki mszału i brewiarza rzymskiego, „Ruch Bi-
blijny i Liturgiczny” 14 9 (1961) nr 1, s. 45 nr 271.

18 Oni brali udział tylko w Mszy uroczystej i pontyfikalnej, pełniąc w nich swoje własne 
czynności liturgiczne. Zob. C. Braga, Le cerimonie della Messa. Secondo l’„Ordo Missae” 
rinnovato, Roma 1965, s. 59–66.

19 Zob. R. Michałek, Zmiany obrzędowe wprowadzone przez Instrukcję do Konstytucji o św. 
liturgii z 26 IX 1964, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 18 (1965) nr 5, 285.

20	 Zob. Sacra Rituum Congregatio, Instructio ad executionem Consti tutionis de Sacra Li-
turgia recte ordinandam, s. 889 nr 51.

21 Należy bowiem pamiętać, że wówczas lektorat był dostępny jedynie dla duchownych, 
formujących się do kapłaństwa, którzy przyjęli już tonsurę i strój duchowny. Zob. D. 
Makowski, Posługi współczesnego Kościoła, Kraków 2023, s. 109.

22 Zob. Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II, Constitutio de Sacra Litur-
gia, 26–28, s. 107.



155

„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok...

znajdował się między innymi lektorat, urząd lektora był bardzo szano-
wany23. Wprowadzenie możliwości, a nie wymogu, aby lekcje mszalne 
odczytywał też kompetentny ministrant, było podyktowane potrzebą 
chwili, gdyż w większości parafii nie było wyświęconego lektora, więc 
czynność tę pełnił celebrans24. Ta krótka norma przedstawia w sposób 
skondensowany to, o czym mówiła pierwsza Instrukcja wykonawcza 
z 26 września 1964 roku, polecająca kapłanowi słuchać na miejscu prze-
wodniczenia lekcji, którą wykonywała osoba czytająca25.

Czy wprowadzenie takiej praktyki było czymś nowym? Wydaje się, 
że niekoniecznie26. Już w  starożytności chrześcijańskiej byli ludzie, 
których z  dzisiejszej perspektywy można nazwać lektorami, gdyż od-
czytywali lekcje mszalne w zgromadzeniu liturgicznym27. Wynikało to 
z praktyki synagogalnej, na której wczesny Kościół się wzorował, dołą-
czając do obrzędów łamania chleba również odczytywanie słów Pisma 
Świętego28. Nic więc dziwnego, że początkowo lektorami byli młodzień-
cy, którym ufano, że ze względu na swoją niewinność nie zmienią wy-
mowy tekstów biblijnych, a dzięki swemu młodemu głosowi pięknie go 
wypowiedzą29. Dopiero później, podczas klerykalizacji posług kościel-
nych, świeccy przestali odczytywać słowa Pisma Świętego, pozostawia-
jąc to zadanie duchowieństwu30. Warto wspomnieć, że wówczas świec-
cy odczytywali wszystkie rodzaje czytań biblijnych, gdyż liturgiczne 
rozgraniczenie na Ewangelie, powierzaną do odczytania jedynie oso-
bie duchownej, i pozostałe rodzaje pisma (z czego Epistołę przeznacza-
no dla subdiakona, a czytanie z ksiąg Starego Testamentu dla lektora) 

23 Wynikało to z tego, że był to najstarszy stopień hierarchii niższej Kościoła. Zob. D. Ma-
kowski, Lektorat jako najstarsza niższa posługa Kościoła — Powstanie i wczesny rozwój, 

„Teologia i Człowiek” 66 (2024) nr 2, s. 111–123.
24 Zob. P. Sczaniecki, Viventis et videntis, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 11 (1958) nr 6, s. 511.
25 Zob. Sacra Rituum Congregatio, Instructio ad executionem Consti tutionis de Sacra Li-

turgia recte ordinandam, nr 50, s. 889.
26 Zob. R. Michałek, Zmiany obrzędowe wprowadzone przez Instrukcję do Konstytucji o św. 

liturgii z 26 IX 1964, s. 288.
27 Zob. A. Preuss, J. Pohle, The Sacraments: A Dogmatic Treatise, t. 4, London 1917, s. 111.
28 Zob. F. Wieland, Die genetische Entwicklung der sog. Ordines Minores in den drei ersten 

Jahrhunderten, Rom 1897, s. 1.
29 Zob. C. Krakowiak, Święcenia niższe. Posługi i funkcje wiernych świeckich w liturgii, 

Lublin 2019, s. 18.
30 Zob. D. Makowski, Posługi współczesnego Kościoła, s. 49–52.



156

Dawid Makowski

powstało później31. Dlatego nic dziwnego, że zgodnie z dekretem Świętej 
Kongregacji Obrzędów z 25 marca 1965 roku świeccy ministranci pod-
czas liturgii Wielkiego Tygodnia mogli odczytywać także słowa Ewan-
gelii mówiącej o Męce Pańskiej32.

2. Zmiana dyscypliny względem wykonywania śpiewu

Sobór Watykański II w swojej konstytucji o liturgii świętej orzekł, że 
również członkowie chóru spełniają prawdziwą czynność liturgiczną33. 
Dlatego nie dziwi fakt, że w omawianym Ordo Missae zamieszczono kilka 
interesujących rubryk na temat śpiewu liturgicznego, które w większo-
ści miały jedno wspólne założenie, widoczne w rubrykach o numerach 
8–10, 14, 17, 19, 31 i 49: „[nazwa śpiewu — przyp. aut.], quod, si a populo 
vel a schola cantatur aut recitatur, celebrans privatim non dicit; potest 
tamen illud una cum populo vel schola cantare vel recitare”34.

Dowartościowanie roli śpiewu wiąże się ściśle z  zauważaniem roli 
zespołu śpiewaczego, który nie stanowi tylko dodatku do zgromadze-
nia liturgicznego, ale jest jego integralną częścią35. Przed reformą litur-
giczną miał miejsce ruch cecyliański, czyli tzw. ruch odnowy muzyki 
kościelnej, który postulował przywrócenie muzyce sakralnej jej właści-
wego miejsca36. Dotychczas bowiem istniała praktyka, dotycząca nawet 
najbardziej uroczystych liturgii, że podczas odśpiewywania przez ze-
spół śpiewaczy części stałych czy antyfon zmiennych danej mszy świę-
tej celebrans po cichu odmawiał tekst tych śpiewów, nie wykonując ich 

31 Zob. B. Rudinski, Lektorat i akolitat. Povijesni rozvoj i donašnje ustrojstwo, Dakovo 
2022, s. 8.

32 Zob. Sacra Rituum Congregatio, Decretum. Facultas conceditur legendi Evangelium Pas-
sionis Domini ab iis qui in ordine diaconatus non sunt constituti, „Acta Apostolicae Sedis” 
57 (1965), s. 413–414.

33 Zob. Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II, Constitutio de Sacra Litur-
gia, nr 29, s. 107.

34 Zob. Ordo Missae, Ritus servandus in celebratione Missae et De defectibus in celebratione 
Missae occurrentibus, 8–10, 14, 17, 19, 31 i 49.

35 Zob. P. Przybysz, Słudzy świętej liturgii i członkowie wspólnoty modlitwy. Tożsamość 
i powołanie chóru kościelnego, Kraków 2024, 98–138.

36 Zob. Z. Wit, Muzyczne posługi wiernych świeckich w liturgii (schola, kantor, psałterzysta, 
chór, organista), „Roczniki Teologiczne” 48 (2001) nr 8, s. 171.



157

„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok...

razem ze scholą czy chórem37. Odtąd zaczęto nieco zmieniać podejście do 
tej praktyki ze względu na paradygmat wspólnotowości celebrowanej 
liturgii38. Można to dostrzec w pierwszej instrukcji wykonawczej z 26 
września 1964 roku, w której podkreślono, że żaden tekst wykonywa-
ny przez chór lub przez lud nie powinien być przez kapłana prywatnie 
powtarzany39. Dlatego zaczęto wymagać od celebransa, aby włączał się 
w śpiew ludu albo zespołu śpiewaczego, gdy ten wykonuje części stałe 
mszy świętej czy też odśpiewuje części zmienne (jak np. antyfony czy 
śpiew międzylekcyjny)40.

Trzeba bowiem zauważyć, że jeszcze na początku XX wieku panowało 
inne postrzeganie członków zespołu śpiewaczego aniżeli to, które — jako 
pokłosie zmian liturgicznych m.in. z 1965 roku — panuje dzisiaj. Dostrze-
ga się to przede wszystkim w motu proprio Inter pastoralis officii solici-
tudines z 22 listopada 1903 roku, w którym papież Pius X (†1914) mówił 
jeszcze o chórze lewitów, czyli o zespole śpiewaków kościelnych, wśród 
których mogli być świeccy, ale nie kobiety41. Niemniej nawet mężczyźni 
świeccy odgrywali tu rolę zastępczą, gdyż wychodzono z założenia, że 
wykonują oni muzykę liturgiczną wtedy, gdy nie ma właściwego chó-
ru duchowieństwa42. Nic więc dziwnego, że kazano im przywdziewać 
strój duchowieństwa, aby przypominali wyglądem „właściwych” kan-
torów43. Podobny sposób myślenia towarzyszył papieżowi Piusowi XII 
(†1958), który wprawdzie zezwalał już na śpiew kobiet i dziewcząt, ale 
podkreślał, że grupa śpiewacza osób świeckich jest traktowana jako 
pewnego rodzaju substytut nieobecnego zespołu kantorów w  stanie 

37 Zob. Missale Romanum ex decreto SS. Concilii Tridentini restitutum Summorum Pontifi-
cium cura recognitum editio typica 1962. Edizione Anastatica, red. M. Sodi, A. Toniolo, 
Città del Vaticano 2007, s. 56–59 i 63.

38 Zob. D. Makowski, Między „starą” a „nową” liturgią. Studium nad reformą liturgii rzym-
skiej w pierwszej fazie odnowy liturgicznej (1964–1967), Kraków 2024, s. 404.

39 Zob. Sacra Rituum Congregatio, Instructio ad executionem Consti tutionis de Sacra Li-
turgia recte ordinandam, 32–33, s. 884.

40 Zob. C. Braga, Le cerimonie della Messa. Secondo l’„Ordo Missae” rinnovato, s. 51.
41 Zob. Pius X, Motu Proprio de musica sacra „Inter plurimas pastoralis”, „Acta Sanctae 

Sedis” 36 (1903–1904), s. 392, nry 13–14.
42 Zob. Z. Wit, Muzyczne posługi wiernych świeckich w liturgii (schola, kantor, psałterzysta, 

chór, organista), s. 172.
43	 Zob. Pius X, Motu Proprio de musica sacra „Inter plurimas pastoralis”, 14, s. 392.



158

Dawid Makowski

duchownym44. Chodziło więc o  to, by w  kościołach podczas liturgii 
byli zgromadzeni ci, którzy mogliby wykonywać śpiew45. Jako że ta-
kich osób było coraz więcej, Kościół musiał więc się ustosunkować do 
pełnionych przez nich czynności, co — jak już napisano — stało się pod-
czas obrad II Soboru Watykańskiego46. Dlatego papież Paweł VI (†1972) 
mógł powiedzieć, że soborowa teologia i prawo Kościoła względem ze-
społów śpiewaczych przyczyniły się do ich wielkiego powrotu do kultu 
liturgicznego47.

Odtąd bowiem zespół kantorów miał prowadzić wspólny śpiew czę-
ści mszalnych przeznaczonych do śpiewu, do którego miał się dołączać 
lud oraz celebrans48. Należy podkreślić, że chciano, aby miejsce dla 
zespołu kantorów było wkomponowane w przestrzeń kościoła w taki 
sposób, żeby także wizualnie stanowili część zgromadzenia liturgicz-
nego49. Istotne jest, że obok scholi miały znajdować się również organy, 
aby w jednym miejscu zgromadzić wszystkich wykonujących muzykę50. 
Zaczęto więc podkreślać w sposób bardzo wyraźny, że muzyka jest inte-
gralną częścią liturgii, a jej wykonawcy stanowią ważną część zgroma-
dzenia liturgicznego.

44 Zob. Pius XII, Litterae Encyclicae „Musicae sacrae disciplina”. Ad Venerabiles Fratres 
Patriarchas, Primates, Archiepiscopos, Episcopos aliosque locorum Ordinarios, pacem et 
communionem cum Apostolica Sede habentes: de musica sacra, nr IV, „Acta Apostolicae 
Sedis” 48 (1956), s. 23–24.

45	 Zob. K. Mrowiec, Encyklika „Musicae sacrae disciplina” Piusa XII. Słowo wstępne tłuma-
cza, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 8 (1955) nr 6, s. 334.

46 Zob. Z. Wit, Muzyczne posługi wiernych świeckich w liturgii (schola, kantor, psałterzysta, 
chór, organista), 172.

47 Zob. Paulus VI, Sollemniorem reddunt „Pueri Cantores” cultum liturgicum, „Notitia” 18 
(1966), s. 155–156.

48 Zob. Sacra Rituum Congregatio, Instructio ad executionem Consti tutionis de Sacra Li-
turgia recte ordinandam, nr 48b, s. 888.

49 Zob. C. Braga, Le cerimonie della Messa. Secondo l’„Ordo Missae” rinnovato, s. 49.
50 Zob. Sacra Rituum Congregatio, Instructio ad executionem Consti tutionis de Sacra Li-

turgia recte ordinandam, nr 97, s. 899.



159

„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok...

3. �Zmiana dyscypliny względem dotykania 
naczyń liturgicznych

Od czasu Soboru Trydenckiego (1545–1563) Kościół szukał także roz-
wiązania dość poważnego wówczas problemu, jaki stanowiła służba 
świeckich przy ołtarzu pod nieobecność duchownych niższych święceń 
(ostiariuszy, lektorów, egzorcystów i akolitów)51. Trudność ta polegała 
na tym, że świeckich ministrantów było znacznie więcej niż duchowień-
stwa niższego, a jednak uważano laików za usługujących „drugiej kate-
gorii”52. Zmiana tego pojmowania świeckiej służby liturgicznej, uczy-
niona przez Sobór Watykański II, została dość mocno wyeksponowana 
w 1965 roku53. W wydanym wówczas Ordo Missae zawarto następującą 
rubrykę: „Si Missa est solemnis, diaconus porrigit celebranti patenam 
cum hostia”54. Co jednak jeśli msza święta nie była liturgią solenną? 
Wówczas — zgodnie z wymową orzeczenia Rady ds. wdrożenia w życie 
założeń soborowej konstytucji o liturgii świętej — mógł to zrobić także 
świecki ministrant55.

To orzeczenie było rzeczywistą nowością, ponieważ dotychczas nikt, 
kto nie miał przynajmniej tonsury, nie mógł dotykać nawet pustych na-
czyń liturgicznych przed konsekracją postaci, które w nich spoczywa-
ły56. Wyjątek dotyczył tylko niektórych świeckich, zwłaszcza zakrystia-
nów, którzy — na mocy zgody kompetentnej władzy — mogli ich dotykać, 
aby przygotować sprzęt liturgiczny do mszy świętej57. Już bowiem za 
pontyfikatu papieża Sykstusa I  (†126) pojawiła się norma, wedle 

51 Zob. T. Szwagrzyk, Ministrant do mszy św. i jego ubiór, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 10 
(1957) nr 4–5, s. 317–322.

52 Zob. D. Makowski, Posługi współczesnego Kościoła, s. 74.
53	 Zob. Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II, Constitutio de Sacra Litur-

gia, 29, s. 107.
54 Zob. Ordo Missae, Ritus servandus in celebratione Missae et De defectibus in celebratione 

Missae occurrentibus, nr 20.
55 Zob. F. Blachnicki, Biuletyn odnowy liturgii, „Collectanea Theologica” 37 (1967) nr 2, 

s. 175.
56 Zob. Codex Iuris Canonici Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auc-

toritate promulgatus, Romae 1917, c. 1306 §1.
57 Zob. T. Szwagrzyk, Dotykanie naczyń świętych i pranie bielizny kielichowej, „Ruch Bi-

blijny i Liturgiczny” 12 (1959) nr 2, s. 195–196.



160

Dawid Makowski

której naczyń świętych mieli dotykać tylko duchowni poświęceni Panu58. 
W sposób szczególny dotyczyło to akolitów i subdiakonów, którzy mieli 
przygotować naczynia liturgiczne i przy nich służyć59.

Zmieniło się to jednak w 1965 roku, kiedy przyznano ministrantom 
świeckim szersze uprawnienia60. Odtąd mogli oni podczas Ofiarowa-
nia wnieść i  umieścić na ołtarzu kielich oraz naczynie z  chlebem do 
konsekracji, a  po puryfikacji odnieść te naczynia na stosowny stolik, 
umieszczony w prezbiterium61. Oznaczało to niewątpliwie poszerzenie 
ich kompetencji62.

Zakończenie

Przeprowadzenie pierwszego etapu odnowy liturgicznej, uwzględ-
niającego większy udział ministrantów w liturgii, było czymś bardzo 
istotnym dla dobrego rozumienia ich służby w Kościele. Należy bowiem 
zauważyć, że starania papieża Piusa XII (†1958), który znacząco dowarto-
ściowywał ministranturę mężczyzn (zwłaszcza młodych chłopców), złą-
czyły się z orzeczeniami soborowymi i wpłynęły na modyfikację rubryk 
mszalnych. W ten sposób doceniono rolę świeckich w liturgii.

Znamienne jest, że trzy główne funkcje, o których mówiły rubryki 
Ordo Missae, dzielą się na dwie główne części liturgii, przy czym i w jed-
nej, i w drugiej występuje śpiew. Widać więc, że niektórzy usługujący 
mają za zadanie wykonywać czynności przy stole słowa Bożego (w litur-
gii słowa — pierwszej części mszy świętej), a inni przy stole eucharystycz-
nym (w liturgii eucharystycznej — drugiej części mszy świętej). Jeszcze 
inni natomiast, niezależnie od części mszy świętej, mają wykonywać 
śpiew, który towarzyszy obrzędom liturgicznym. Nic więc dziwnego, że 
późniejsze Ogólne wprowadzenie do mszału rzymskiego, czerpiąc z tego 

58	 Zob. Liber Pontificalis I–XCVI (usque ad annum 772), oprac. M. Ożóg, H. Pietras, Kraków 
2014, s. 21.

59	 Zob. E. Górski, Święcenia niższe i wyższe. Studium liturgiczno-historyczne, Sandomierz 
1954, s. 36 i 44.

60 Zob. F. Perona, Ad expermentum. La Riforma Liturgica nella Diocesi di Biella 1964–1970, 
Torrazza Piemonte 2025, s. 36.

61 Zob. C. Braga, Le cerimonie della Messa. Secondo l’„Ordo Missae” rinnovato, s. 49.
62 Zob. D. Makowski, Między „starą” a „nową” liturgią. Studium nad reformą liturgii rzym-

skiej w pierwszej fazie odnowy liturgicznej (1964–1967), s. 237.



161

„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok...

podziału, podkreśliło, że w każdej liturgii — z zasady — winni kapłanowi 
towarzyszyć: lektor, akolita i kantor63.

Dlaczego podjęto się takiej modyfikacji? Wydaje się, że odkryto walor 
sakramentu chrztu jako pewnej podstawy, dzięki której świeccy mogą 
pełnić poszczególne czynności liturgiczne64. Ich czynny udział w litur-
gii, czyli participatio activa, wyraża się zatem między innymi przez wy-
konywanie określonych prawem liturgicznym czynności, poprzez które 
spełniają swoje kapłaństwo chrzcielne65. Można więc uznać, że mody-
fikacja liturgii z 1965 roku, czerpiąca z soborowej teologii, zarysowała 
pewną ogólną drogę zmierzającą odtąd do reformy nie tylko obrzędów 
mszy świętej, ale także funkcji liturgicznych przypisanych do nich.

Bibliografia

Barba M., La riforma conciliare dell’ “Ordo Missae”. Il percorso storico-reda-
zionale dei riti d’ingresso, di offertorio e di comunione, Roma 2008.

Blachnicki F., Biuletyn odnowy liturgii, „Collectanea Theologica” 37 (1967) 
nr 2, s. 156–184.

Braga C., Le cerimonie della Messa. Secondo l’ ”Ordo Missae” rinnovato, 
Roma 1965.

Consilium ad Exsequendam Constitutionem de Sacra Liturgia, Quinta ses-
sio plenarna „Consili”, „Notitiae” 5 (1965), s. 99–104.

Draguła A., Posługi lektora i  akolity w  perspektywie laikatu, „Teolo-
gia i  Moralność” 17 (2022), nr 2, s.  59–73, https://doi.org/10.14746/
TIM.2022.32.2.4.

63 Zob. Congregatio pro Culto Divino et Disciplina Sacramentorum, Institutio Generalis 
Missalis Romani, 116, editio typica tertia, Roma 2002.

64 Szczególnie zostało to podkreślone przez papieża Franciszka (†2025), który wspomi-
nał o posługach chrzcielnych jako o szczególnych czynnościach wykonywanych przez 
świeckich na mocy łaski chrztu świętego. Zob. Franciscus, Nuntius. Episcopis, Presby-
teris ac Diaconis, personis consecratis fidelibusque laicis „Quinquagesimo interveniente 
anniversario” Litterarum Apostolicarum Motu Proprio datarum „Ministeria Quaedam” 
Sancti Pauli VI, nr 8, „Acta Sanctae Sedis” 114 (2022) n. 9, s. 1147–1148. Na ten temat zob. 
A. Sikora, Chrzest jako źródło apostolstwa świeckich, s. 81–91.

65	 Zob. G. F. Morrisey, The New Code and the Laity (II), „The Furrow” 37 (1986) nr 7, s. 437.



162

Dawid Makowski

Famoso S., The General Norms for Liturgical Reformation, w: The Com-
mentary on the Constitution and on the Instruction on the sacred liturgy, 
red. A. Bugnini, C. Braga, New York 1965, s. 83–87.

Feulner H.-J., Der „Ordo Missae” von 1965 und das „Missale Romanum” 
von 1962, w: Römische Messe und Liturgie in der Moderne, red. S. Wahle, 
H. Hoping, W. Heunerland. Freiburg–Basel–Wien 2013, s. 103–143.

Franciscus, Nuntius Episcopis, Presbyteris ac Diaconis, personis consecratis 
fidelibusque laicis „Quinquagesimo interveniente anniversario” Littera-
rum Apostolicarum Motu Proprio datarum „Ministeria Quaedam” Sancti 
Pauli VI,  „Acta Sanctae Sedis” 114 (2022) n. 9, s. 1145–1148.

Górski E., Święcenia niższe i wyższe. Studium liturgiczno-historyczne, San-
domierz 1954.

Kaiser P. A., Das lateinisch-deutsche Altermessbuch (1965). Der vergessene 
Schritt in der Umsetzung der Liturgiereform, Freiburg–Basel–Wien 2020.

Krakowiak C., Święcenia niższe. Posługi i funkcje wiernych świeckich w li-
turgii, Lublin 2019.

Lercaro G., Audientia, „Notitiae” 23 (1966), s. 308–311.
Makowski D., „Lex orandi — lex credendi” in the Roman Liturgy: Using the 

Example of the 1965 Renewal of the Good Friday Universal Prayer, „Studia 
Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego” 44 (2024) nr 1, s. 59–74.

Makowski D., Lektorat jako najstarsza niższa posługa Kościoła — Powstanie 
i wczesny rozwój, „Teologia i Człowiek” 66 (2024) nr 2, s. 111–123.

Makowski D., Liturgia z 1965 r. jako odpowiedź na zalecenia soborowej Kon-
stytucji o Liturgii Świętej — aspekt liturgii mszalnej, „Łódzkie Studia Teo-
logiczne” 32 (2023) nr 4, s. 30–39.

Makowski D., Między „starą” a „nową” liturgią. Studium nad reformą litur-
gii rzymskiej w pierwszej fazie odnowy liturgicznej (1964–1967), Kraków 
2024.

Makowski D., „Ordo Missae” z 1965 roku jako wyraz odnowy liturgicznej, 
„Wrocławski Przegląd Teologiczny” 32 (2024) nr 2, s. 269–290.

Makowski, „Świeckość” posług stałych lektora i akolity, „Częstochowskie 
Studia Teologiczne” 51 (2024), s.  187–203, https://doi.org/10.53120/
czst.2024.187–203.

Michałek R., Zmiany obrzędowe wprowadzone przez Instrukcję do Konsty-
tucji o św. liturgii z 26 IX 1964, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 18 (1965) nr 5, 
s. 280–292.



163

„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok...

Morrisey G. F., The New Code and the Laity (II), „The Furrow” 37 (1986) nr 7, 
s. 437–445.

Mrowiec K., Encyklika „Musicae sacrae disciplina” Piusa XII. Słowo wstępne 
tłumacza, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 8 (1955) nr 6, s. 328–334, https://
doi.org/10.21906/rbl.2563.

Ordo Missae, Ritus servandus in celebratione Missae et De defectibus in cele-
bratione Missae occurrentibus, editio typica, Roma 1965.

Paulus VI, Sollemniorem reddunt „Pueri Cantores” cultum liturgicum, 
„Notitiae” 18 (1966), s. 155–156.

Perona F., Ad expermentum. La Riforma Liturgica nella Diocesi di Biella 
1964–1970, Torrazza Piemonte 2025.

Pius X, Motu Proprio de musica sacra „Inter plurimas pastoralis”, „Acta 
Sanctae Sedis” 36 (1903–1904), s. 387–395.

Pius XII, Litterae Encyclicae „Musicae sacrae disciplina”. Ad Venerabiles 
Fratres Patriarchas, Primates, Archiepiscopos, Episcopos aliosque loco-
rum Ordinarios, pacem et communionem cum Apostolica Sede habentes: 
de musica sacra, „Acta Apostolicae Sedis” 48 (1956), s. 5–26.

Preuss A., Pohle J., The Sacraments: A Dogmatic Treatise, t. 4, London 1917.
Proniewski A., Kościół a świat. Recepcja i aktualność myśli Soboru Watykań-

skiego II, „Roczniki Teologii Katolickiej” 5 (2006), s. 119–130.
Rudinski B., Lektorat i akolitat. Povijesni rozvoj i donašnje ustrojstwo, Da-

kovo 2022.
Sacra Rituum Congregatio, Decretum. Facultas conceditur legendi Evange-

lium Passionis Domini ab iis qui in ordine diaconatus non sunt constituti, 
„Acta Apostolicae Sedis” 57 (1965), s. 413–414.

Sacra Rituum Congregatio, Decretum. Ordo Missae, „Ritus servandus in ce-
lebratione Missae” et „De defectibus in celebratione Missae occurrentibus” 
eduntur, „Acta Apostolicae Sedis” 57 (1965), s. 408–409.

Sacra Rituum Congregatio, Instructio ad executionem Consti tutionis de 
Sacra Liturgia recte ordinandam, „Acta Apostolicae Sedis” 56 (1964), 
s. 877–900.

Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II, Constitutio de Sa-
cra Liturgia, „Acta Apostolicae Sedis” 56 (1964), s. 97–138.

Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum II, Constitutio dogma-
tica de Ecclesia, „Acta Apostolicae Sedis” 57 (1965), s. 5–71.



164

Dawid Makowski

Sczaniecki, Viventis et videntis, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 11 (1958) nr 6, 
s. 507–515.

Sikora A., Chrzest jako źródło apostolstwa świeckich, „Teologia i Moralność” 
10 (2015) nr 1, s. 81–91.

Szwagrzyk T., Dotykanie naczyń świętych i  pranie bielizny kielichowej, 
„Ruch Biblijny i Liturgiczny” 12 (1959) nr 2, s. 194–197.

Szwagrzyk T., Ministrant do mszy św. i jego ubiór, „Ruch Biblijny i Liturgicz-
ny” 10 (1957) nr 4–5, s. 317–322.

Wieland F., Die genetische Entwicklung der sog. Ordines Minores in den drei 
ersten Jahrhunderten, Rom 1897.

Wit, Muzyczne posługi wiernych świeckich w liturgii (schola, kantor, psałte-
rzysta, chór, organista), „Roczniki Teologiczne” 48 (2001) nr 8, s. 171–186.

Wronka A., Wprowadzenie w Konstytucję o Liturgii II Soboru Watykańskie-
go, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 17 (1964), nr 3, s. 138–146, https://doi.
org/10.21906/rbl.



165

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 165–190

Article history • Received: 28 Apr 2025 • Accepted: 30 Jun 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Ks. dr Daniel Plewka – kapłan diecezji drohiczyńskiej, uzyskał stopień doktora teologii na Uniwersytecie Kardynała 
Stefana Wyszyńskiego w Warszawie. Od 2024 roku pełni posługę duszpasterską w archidiecezji Chicago, w parafii 
św. Pryscylli. 

Ks. dr Mariusz Boguszewski – ksiądz diecezji drohiczyńskiej. W 2010 roku uzyskał licencjat z zakresu komunikacji spo-
łecznej instytucjonalnej w Rzymie na Papieskim Uniwersytecie Santa Croce, a w 2016 – stopień doktora teologii na 
Uniwersytecie Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie.

ks. Daniel Plewka
	K https://orcid.org/0009-0003-2171-8302

daniel_plewka@o2.pl

ks. Mariusz Boguszewski
	K https://orcid.org/0000-0002-1770-1933

m.boguszewski@uksw.edu.pl

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
	� https://ror.org/05sdyjv16

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie 
duszpasterskie w środowisku 
migracyjnym — studium przypadku parafii 
św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców 
Cystersów w Archidiecezji Chicago

	' https://doi.org/10.15633/ps.29409



166

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

Abstrakt
Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie w środowisku migracyj-
nym — studium przypadku parafii św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców Cyster-
sów w Archidiecezji Chicago

Artykuł analizuje proces inkulturacji Ewangelii w środowisku migracyjnym na przy-
kładzie działalności duszpasterskiej w parafii św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców 
Cystersów w Archidiecezji Chicago. Badanie koncentruje się na identyfikacji najważ-
niejszych wyzwań związanych z przekazem wiary w polskiej diasporze w Stanach 
Zjednoczonych. Analiza została przeprowadzona z wykorzystaniem metody studium 
przypadku, obejmującej ponadto obserwację uczestniczącą oraz analizę dokumentów 
parafialnych. Wyniki przeprowadzonych badań wskazują, że skuteczna inkulturacja 
wymaga równoważenia między zachowaniem tożsamości kulturowej migrantów a ich 
integracją ze społeczeństwem przyjmującym, przy jednoczesnym uwzględnieniu po-
trzeb zarówno pierwszego, jak i kolejnych pokoleń polskich imigrantów. Z badań wyni-
ka konieczność rozwijania duszpasterstwa międzykulturowego, które szanuje trady-
cje diaspory, lecz jednocześnie buduje mosty między różnymi wspólnotami etnicznymi.

Keywords: inkulturacja, duszpasterstwo migrantów, Polonia amerykańska, 
tożsamość religijna

Abstract
The Inculturation of the Gospel as a Pastoral Challenge in the Migration Environ-
ment — Case Study of St. Priscilla Parish and the Polish Cistercian Fathers Mis-
sion in the Archdiocese of Chicago

This article analyzes the process of Gospel inculturation in a migrant environment, 
focusing on pastoral activities at St. Priscilla Parish and the Polish Cistercian Fathers 
Mission in the Archdiocese of Chicago. The research identifies key challenges related 
to the transmission of faith within the context of the Polish diaspora in the United 
States. The analysis employs a case study method, including participant observation 
and parish document analysis. Results indicate that effective inculturation requires 
balancing the preservation of migrants’ cultural identity with their integration into 
the host society, while addressing the needs of both first and subsequent generations 
of Polish immigrants. A significant conclusion is the necessity of developing intercul-
tural pastoral care that respects diaspora traditions while building bridges between 
different ethnic communities.

Słowa kluczowe: inculturation, migrant pastoral care, American Polonia, religious 
identity



167

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

W obliczu nasilających się procesów migracyjnych, które charakteryzu-
ją współczesny świat, Kościół katolicki staje przed wyzwaniem dostoso-
wania działalności duszpasterskiej do charakteru i złożonych potrzeb 
wiernych funkcjonujących w nowych kontekstach kulturowych. Inkul-
turacja Ewangelii w środowiskach migracyjnych nabiera szczególnego 
znaczenia, ponieważ dotyka fundamentalnego pytania o sposób przeka-
zywania orędzia chrześcijańskiego w warunkach zderzenia kultur, języ-
ków i tożsamości. W niniejszym artykule przyjęto perspektywę, zgod-
nie z którą inkulturacja oznacza transformację kultury pod wpływem 
Ewangelii, przy jednoczesnym wzbogaceniu form wyrażania wiary, nie 
zaś zmianę samego orędzia ewangelicznego1.

Problematyka inkulturacji w związku z duszpasterstwem migrantów 
stanowi przedmiot żywego zainteresowania teologii pastoralnej, szcze-
gólnie w krajach doświadczających intensywnych przepływów migra-
cyjnych. Stany Zjednoczone, jako tradycyjny kraj imigracyjny, stanowią 
bogate pole badawcze dla analizy procesów inkulturacyjnych w różnych 
wspólnotach etnicznych. Polonia amerykańska, choć stanowi stosunko-
wo niewielki odsetek populacji w porównaniu z największymi grupa-
mi etnicznymi w USA (np. społeczności pochodzenia meksykańskiego, 
niemieckiego czy irlandzkiego), w  ciągu dekad wykształciła rozbudo-
wane struktury duszpasterskie, które stanowią interesujący przykład 
zarówno udanych prób inkulturacji, jak i napotykanych w tym procesie 
trudności oraz wyzwań.

Celem niniejszego artykułu jest analiza procesu inkulturacji Ewan-
gelii w  środowisku polonijnym na przykładzie działalności duszpa-
sterskiej prowadzonej w parafii św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców 
Cystersów w  Archidiecezji Chicago. Dobór tych dwóch placówek był 
podyktowany chęcią ukazania dwóch różnych modeli duszpasterstwa 
polonijnego funkcjonujących w tym samym kontekście diecezjalnym. 
Parafia św. Pryscylli, jako parafia terytorialna o wieloetnicznej struk-
turze, reprezentuje model integracyjny, natomiast Polska Misja Ojców 
Cystersów, skupiająca zwłaszcza górali z Podhala i prowadzona przez 
zakonników z Polski, wpisuje się w model enklawy kulturowej. Zesta-
wienie tych dwóch typów pozwala na pogłębioną analizę różnorodnych 

1 R. Hajduk, Ewangelia na forum świata: od apologetyki do marketingu narracyjnego, Kra-
ków 2013, s. 47.



168

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

strategii inkulturacyjnych stosowanych wobec polskiej diaspory. Ich 
wybór nie był zatem przypadkowy, lecz celowo ukierunkowany na uka-
zanie spektrum działań duszpasterskich w środowisku migracyjnym. 

Badanie ma charakter studium przypadku i zmierza do identyfikacji 
głównych wyzwań związanych z przekazem wiary w polskiej diasporze 
w Stanach Zjednoczonych. Struktura artykułu obejmuje najpierw teo-
retyczne rozważania na temat koncepcji inkulturacji w nauczaniu Ko-
ścioła i teologii pastoralnej, następnie prezentację specyfiki duszpaster-
stwa polonijnego w Archidiecezji Chicago, analizę konkretnych działań 
duszpasterskich w wybranych ośrodkach oraz wnioski i postulaty dla 
praktyki pastoralnej.

Stan badań nad zagadnieniem inkulturacji w  środowiskach migra-
cyjnych obejmuje liczne opracowania zarówno teoretyczne, jak i empi-
ryczne. Na gruncie polskim należy wymienić prace J. Różańskiego czy 
R. Hajduka, które podejmują tę tematykę z odniesieniem jej do współ-
czesnych wyzwań duszpasterskich2. Specyfika duszpasterstwa polonij-
nego analizowana była m.in. przez R. Dzwonkowskiego, W. Necela i J. 
Szymańskiego3. Na gruncie amerykańskim zaś problematykę duszpa-
sterstwa etnicznego podejmowali m.in. B.C. Hoover, T. Matovina oraz 
P. Phan4. Niniejszy artykuł wpisuje się w tę tradycję badawczą, koncen-
trując się jednakże na aktualnych, współczesnych wyzwaniach inkul-
turacyjnych w  konkretnych wspólnotach parafialnych. Tym samym 
stanowi on próbę wypełnienia luki w  dotychczasowych badaniach, 
niekiedy ograniczających się do ogólnych ujęć teoretycznych lub analiz 
historycznych.

2 J. Różański, Wokół koncepcji inkulturacji, Warszawa 2008; R. Hajduk, Ewangelia na 
forum świata: od apologetyki do marketingu narracyjnego, Kraków 2013.

3 R. Dzwonkowski, Duszpasterstwo Polaków we Francji w latach 1909–1922, „Studia Pel-
plińskie” 1982, t. XIII; W. Necel, Prawo migranta do specjalnego duszpasterstwa, War-
szawa 2012; J. Szymański, Duszpasterstwo polonijne — skala oddziaływania, „Studia 
Polonijne” (2007) nr 28, s. 7–32.

4 B.C. Hoover, The shared parish: Latinos, Anglos, and the future of US Catholicism, New 
York 2014; T. Matovina, Latino Catholicism: Transformation in America’s largest church, 
Princeton University Press, Princeton 2011; P.C. Phan, Multiple religious belonging: 
Opportunities and challenges for theology and church, „Theological Studies” 64 (2003) 
no. 3, s. 495–519, https://doi.org/10.1177/004056390306400302.



169

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

1. �Koncepcja inkulturacji w nauczaniu 
Kościoła i teologii pastoralnej

Termin „inkulturacja” wszedł na stałe do słownika teologicznego sto-
sunkowo niedawno, choć procesy, które obejmuje swymi ramami se-
mantycznymi, towarzyszyły Kościołowi od początku jego misyjnej 
działalności. Pedro Arrupe zauważa, że inkulturacja to wcielenie życia 
i orędzia chrześcijańskiego w konkretną przestrzeń kulturową w taki 
sposób, że doświadczenie to nie tylko wyraża się w elementach właści-
wych dla danej kultury, ale staje się zasadą, która ożywia, ukierunkowu-
je i jednoczy tę kulturę, przekształcając ją i tworząc nową rzeczywistość5.

Sobór Watykański II w Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świe-
cie współczesnym Gaudium et spes (1965) podkreślił konieczność dia-
logu Kościoła z  kulturami, choć samo pojęcie inkulturacji jeszcze się 
tam nie pojawiło6. Dopiero Synod Biskupów w 1977 roku, a następnie 
nauczanie Jana Pawła II upowszechniły ten termin w  refleksji teolo-
gicznej. W adhortacji Catechesi tradendae papież stwierdził: „katecheza, 
jak i ewangelizacja w ogóle, ma za zadanie wszczepienie siły Ewangelii 
w samą istotę jej kultury i ich zasadnicze elementy; dostrzegać to, co 
je jaśniej wyraża; szanować ich wartości i bogactwa”7. Ryszard Hajduk 
wskazuje zaś, że inkulturacja nie jest prostą adaptacją czy akomodacją 
treści wiary do warunków kulturowych, lecz głębokim procesem dialo-
gu między Ewangelią a kulturą, który prowadzi do przemiany tej ostat-
niej8. W tym sensie inkulturacja różni się od akomodacji, która ma cha-
rakter bardziej powierzchowny i dotyczy jedynie zewnętrznych form 
przekazu wiary. Inkulturacja natomiast sięga do głębi, do istoty kultury, 
prowadząc do jej ewangelicznej transformacji przy jednoczesnym wzbo-
gaceniu samego Kościoła o nowe sposoby wyrażania wiary.

5 P. Arrupe, Lettere sull’inculturazione, w: P. Arrupe, Écrits pour évangéliser, Paris 1979, 
s. 181.

6 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium. O głoszeniu ewangelii w dzisiej-
szym świecie, Kraków 2013.

7 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Ojca Świętego Jana Pawła II o katechizacji w na-
szych czasach „Catechesi tradendae” do biskupów, kapłanów i wiernych całego Ko-
ścioła Katolickiego, 1979, 53.

8 R. Hajduk, dz. cyt., s. 47.



170

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

Środowiska migracyjne stawiają przed procesem inkulturacji szcze-
gólne wyzwania, wynikające z ich złożonej natury kulturowej i tożsa-
mościowej. Instrukcja Kongregacji ds. Biskupów Erga migrantes caritas 
Christi z 2004 roku podkreśla, że duszpasterstwo migrantów staje się 
działalnością inkulturacyjną, gdyż towarzyszy migrantom w procesie 
włączania się w nową społeczność przy zachowaniu ich własnej tożsa-
mości kulturowej. Dokument ten wskazuje na potrzebę duszpasterstwa 
międzykulturowego jako odpowiedzi na wyzwania wielokulturowych 
społeczeństw9. Brett Hoover zauważa, że parafia wielokulturowa nie 
jest prostą sumą wspólnot etnicznych funkcjonujących obok siebie, lecz 
pozostaje ona przestrzenią dialogu międzykulturowego, do którego każ-
da grupa wnosi swój wkład i buduje wspólnotę eklezjalną10. Takie po-
dejście wymaga wypracowania nowych modeli duszpasterskich, które 
będą uwzględniały zarówno potrzebę zachowania tożsamości etnicz-
nej, jak i konieczność budowania jedności Kościoła ponad podziałami 
kulturowymi. 

W  piśmiennictwie naukowym wyróżnia się kilka modeli inkultu-
racji w odniesieniu do duszpasterstwa etnicznego. Timothy Matovina 
zaproponował typologię obejmującą model asymilacyjny, zakładający 
stopniowe włączanie się wspólnoty etnicznej w  główny nurt duszpa-
sterstwa diecezjalnego, z odchodzeniem od specyficznych form religij-
ności etnicznej; model separacyjny, polegający na tworzeniu odrębnych 
struktur duszpasterskich dla poszczególnych grup etnicznych, funk-
cjonujących niezależnie od parafii terytorialnych; model integracyjny, 
dążący do zachowania równowagi między pielęgnowaniem tożsamości 
etnicznej a budowaniem więzi z Kościołem lokalnym i innymi grupami 
etnicznymi oraz model międzykulturowy, wykraczający poza tradycyj-
ne rozumienie duszpasterstwa etnicznego i zmierzający do tworzenia 
przestrzeni dialogu międzykulturowego i wzajemnego ubogacania się 
tradycji religijnych11.

Każdy z  wymienionych wyżej modeli ma swoje mocne i  słabe stro-
ny, a ich włączenie w praktykę zależy od specyfiki danej wspólnoty, jej 

9 Kongregacja ds. Biskupów, Instrukcja Erga migrantes caritas Christi o duszpasterstwie 
migrantów, Watykan 2004, nr 42–48 (dalej: EMCC).

10 B.C. Hoover, dz. cyt., s. 78.
11 T. Matovina, dz. cyt., s. 112–115.



171

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

historii i kontekstu społeczno-kulturowego. Jak bowiem podkreśla P. 
Phan, nie istnieje jeden uniwersalny model inkulturacji, który odpo-
wiadałby wszystkim sytuacjom duszpasterskim. Konieczne jest roze-
znanie, który z modeli najtrafniej służy budowaniu Kościoła w danych 
warunkach12. W  przypadku duszpasterstwa polonijnego w  Stanach 
Zjednoczonych można zaobserwować ewolucję przebiegającą od modelu 
separacyjnego, dominującego w początkowym okresie polskiej emigra-
cji, kiedy tworzono tzw. parafie narodowe, do modelu integracyjnego, 
a  w  niektórych przypadkach także międzykulturowego, odpowiada-
jącego na charakter i potrzeby kolejnych pokoleń polonijnych oraz na 
zmieniającą się strukturę demograficzną parafii.

2. �Specyfika duszpasterstwa polonijnego 
w Archidiecezji Chicago

Chicago często jest nazywane największym polskim miastem poza Pol-
ską, cechuje się bowiem bogatą historią polskiej imigracji, sięgającą 
połowy XIX wieku. Jak podaje M.P. Erdmans, pierwsi polscy osadnicy 
pojawili się w Chicago w latach 50. XIX wieku, jednak masowa imigracja 
rozpoczęła się w latach 80. tegoż stulecia i trwała do wybuchu I wojny 
światowej. Ten okres, określany jako „stara emigracja” („za chlebem”), 
doprowadził do powstania licznych polskich dzielnic, spośród których 
najsłynniejszą stała się tzw. Polish Downtown w okolicy skrzyżowania 
ulic Milwaukee, Division i Ashland. Jednakże tradycyjne polskie dziel-
nice etniczne w Chicago w drugiej połowie XX wieku uległy znacznej 
dezintegracji przestrzennej, a  współczesna Polonia chicagowska cha-
rakteryzuje się bardziej rozproszoną strukturą mieszkaniową, obejmu-
jącą przedmieścia metropolitalne13. 

Polska obecność w Chicago rozwijała się w ciągu kolejnych fal migra-
cyjnych po II wojnie światowej oraz w okresie zimnej wojny, w tym także 
tzw. emigracja solidarnościowa lat 80. XX wieku. Warto jednak zauwa-
żyć, że po wstąpieniu Polski do Unii Europejskiej w 2004 roku emigracja 
z Polski do Stanów Zjednoczonych uległa znacznemu zmniejszeniu, gdyż 

12 P. Phan, dz. cyt., s. 67.
13 M.P. Erdmans, Opposite poles: Immigrants and ethnics in Polish Chicago, 1976–1990, Pen-

nsylvania 2010, s. 27.



172

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

główne kierunki emigracyjne skierowały się wówczas ku krajom Euro-
py Zachodniej14. Każda z wcześniejszych fal miała swoją specyfikę spo-
łeczno-kulturową i stawiała przed duszpasterstwem polonijnym nowe 
wyzwania. Według danych United States Census Bureau w aglomeracji 
chicagowskiej mieszka obecnie około 800 tysięcy osób polskiego pocho-
dzenia, co czyni ją największym skupiskiem Polonii w Stanach Zjedno-
czonych15. Polscy imigranci od początku swojej obecności w  Chicago 
przywiązywali dużą wagę do zachowania tożsamości religijnej, widząc 
w Kościele katolickim ostoję polskości i tradycji narodowych16.

Archidiecezja Chicago stworzyła rozbudowane struktury duszpaster-
stwa polonijnego, przy czym należy podkreślić, że współczesny model 
tegoż duszpasterstwa opiera się głównie na parafiach wieloetnicznych, 
w których społeczność polska stanowi jeden z elementów mozaiki kul-
turowej. Model ten, określany przez B.C. Hoovera jako shared parish, 
charakteryzuje się współistnieniem różnych grup etnicznych w ramach 
jednej struktury parafialnej, wymagając szczególnych kompetencji 
pastoralnych od duchowieństwa17. Obecnie na obszarze archidiecezji 
funkcjonuje 35 ośrodków duszpasterstwa polonijnego, w  tym parafie 
personalne, misje duszpasterskie oraz wspólnoty polonijne działające 
przy parafiach terytorialnych18. 

Parafia św. Pryscylli została erygowana 29 marca 1926 roku i znajduje 
się na północno-zachodnich obszarach Chicago. Pierwszą mszę świę-
tą odprawiono tutaj 2 maja 1926 roku, a rok później, w lipcu, odbył się 
pierwszy sakrament I Komunii Świętej. W latach 30. XX wieku stopnio-
wo rozbudowywano infrastrukturę parafialną. 25 grudnia 1957 roku 
odbyła się konsekracja nowego kościoła. Parafia początkowo służyła 
głównie wiernym pochodzenia irlandzkiego i niemieckiego, jednak od 
lat 80. XX wieku obserwuje się stopniowy napływ polskich parafian, 

14	 K. Iglicka, Powroty Polaków w okresie kryzysu gospodarczego, Warszawa 2010, s. 67–89.
15 United States Census Bureau, American Community Survey 5-Year Estimates, Washing-

ton 2020, s. 35.
16 S.A. Blejwas, Polska diaspora w Stanach Zjednoczonych 1939–1989, w: Polska diaspora, 

red. A. Walaszek, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2001, s. 89.
17 B.C. Hoover, dz. cyt., s. 156–162.
18 Archdiocese of Chicago, Official Catholic Directory of the Archdiocese of Chicago, Chica-

go 2022, s. 78.



173

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

który doprowadził do przekształcenia jej w parafię wieloetniczną, z sil-
ną obecnością polskiej wspólnoty. 

Polska Misja Ojców Cystersów z siedzibą w Willow Springs sięga swy-
mi początkami roku 1952, gdy o. Hubert Kostrzański zaczął prowadzić 
duszpasterstwo wśród miejscowej Polonii. W 1976 roku dołączył do nie-
go o. Grzegorz Szydłowski OCist. Pierwsza kaplica, w której odbywały 
się msze święte w  języku polskim, powstała w  1988 roku. Nowa świą-
tynia i klasztor ojców cystersów powstały na początku XXI wieku, zaś 
kościół konsekrowano 14 grudnia 2003 roku. 28 października 2007 roku 
oficjalnie zatwierdzono działalność misji zgodnie z  kan. 313 Kodeksu 
Prawa Kanonicznego19. Misja skupia liczną społeczność polonijną po-
chodzącą w znacznej części z regionu Podhala. Tożsamość regionalna tej 
grupy ma istotne znaczenie duszpasterskie, ponieważ przekłada się na 
styl liturgii, obecność folkloru religijnego oraz aktywność w wydarze-
niach patriotyczno-religijnych. Działalność duszpasterska koncentruje 
się wokół celebracji liturgicznych w języku polskim oraz pielęgnowania 
polskich tradycji religijnych i kulturowych.

Na podstawie obserwacji uczestniczącej i rozmów z duszpasterzami 
ustalono, że w niedzielnych mszach świętych w języku polskim w Pol-
skiej Misji Ojców Cystersów uczestniczy łącznie około 1200–1500 osób (5 
mszy świętych każdej niedzieli). Frekwencja ta czyni ją jednym z najlicz-
niejszych ośrodków polonijnych w Archidiecezji Chicago. Dla porówna-
nia, parafia św. Pryscylli gromadzi łącznie około 1100–1300 wiernych na 
dwóch mszach w języku polskim w każdą niedzielę. Uwzględnienie tych 
danych pozwala na porównanie skali oddziaływania duszpasterskiego 
analizowanych placówek. Obie wpisują się w rozwiązania proponowane 
przez Erga migrantes caritas Christi, które zalecają tworzenie struktur 
dostosowanych do potrzeb migrantów, takich jak parafie personalne 
czy misje narodowe.

3. Metodologia badań

Głównym celem przeprowadzonych badań była analiza procesu in-
kulturacji Ewangelii w środowisku polonijnym na przykładzie dwóch 

19 Kodeks Prawa Kanonicznego promulgowany przez papieża Jana Pawła II w dniu 25 
stycznia 1983 roku, kan. 313.



174

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

wybranych ośrodków duszpasterskich w Archidiecezji Chicago. Bada-
nia zmierzały do identyfikacji głównych wyzwań i szans związanych 
z przekazem wiary w kontekście migracyjnym oraz do oceny skutecz-
ności stosowanych modeli duszpasterskich. Przedmiotem badań były 
działania duszpasterskie podejmowane w parafii św. Pryscylli oraz Pol-
skiej Misji Ojców Cystersów, ze szczególnym uwzględnieniem form ce-
lebracji liturgicznych i nabożeństw, katechezy i formacji religijnej, dzia-
łalności kulturalno-społecznej, struktur organizacyjnych, współpracy 
z instytucjami polonijnymi oraz relacji z Kościołem lokalnym i innymi 
grupami etnicznymi.

W  badaniach zastosowano metodę studium przypadku, która po-
zwala na pogłębioną analizę konkretnych sytuacji duszpasterskich 
z uwzględnieniem ich kontekstu społeczno-kulturowego20. W ramach 
tej metody wykorzystano techniki badawcze: obserwację uczestni-
czącą, obejmującą udział w  nabożeństwach, spotkaniach grup para-
fialnych i wydarzeniach kulturalnych organizowanych przez badane 
wspólnoty, analizę dokumentów — kronik parafialnych, biuletynów, 
materiałów katechetycznych, stron internetowych oraz mediów spo-
łecznościowych prowadzonych przez badane ośrodki i wywiady struk-
turyzowane przeprowadzone z czterema duszpasterzami, liderami grup 
parafialnych oraz przedstawicielami różnych pokoleń parafian repre-
zentujących odmienne doświadczenia migracyjne. Łącznie przeprowa-
dzono dwanaście wywiadów, które zostały nagrane i transkrybowane 
zgodnie z zasadami etyki badawczej21. Dane zebrane przy użyciu powyż-
szych technik zostały poddane analizie jakościowej, z wykorzystaniem 
metody analizy treści oraz triangulacji danych w celu zapewnienia rze-
telności wyników badań22.

W trakcie realizacji badań napotkano pewne trudności, na przykład 
ograniczony był dostęp do niektórych dokumentów archiwalnych, 
szczególnie z  początkowego okresu działalności badanych ośrodków. 

20	 R.E. Stake, The Art of Case Study Research, SAGE Publications, Thousand Oaks 1995, 
s. 51–53.

21 S. Kvale, Interviews: An Introduction to Qualitative Research Interviewing, SAGE Publi-
cations, Thousand Oaks 1996, s. 119–120.

22 N.K. Denzin, Y.S. Lincoln, The SAGE Handbook of Qualitative Research, SAGE Publica-
tions, Thousand Oaks 2011, s. 452–455.



175

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

Utrudnione było też dotarcie — przynajmniej częściowo — do reprezen-
tatywnej grupy osób drugiego i  trzeciego pokolenia polonijnego, któ-
re oddaliły się od polskojęzycznego duszpasterstwa. Świadomość po-
wyższych ograniczeń towarzyszyła procesowi badawczemu i  została 
uwzględniona przy formułowaniu wniosków.

4. Analiza wyników badań

4.1. Formy celebracji liturgicznych jako przestrzeń inkulturacji

W obu badanych ośrodkach język polski odgrywa szczególną rolę w cele-
bracjach liturgicznych, stanowiąc podstawowy nośnik tożsamości kul-
turowo-religijnej. Parafia św. Pryscylli funkcjonuje jako parafia wielo-
etniczna, w której duszpasterstwo polonijne stanowi jeden z elementów 
szerszej struktury duszpasterskiej obsługującej różne grupy etniczne. 
Msza święta w języku polskim sprawowana jest w każdą niedzielę o godz. 
10:30, gromadząc średnio 700–800 wiernych, oraz o godz. 18:00, na którą 
przychodzi około 400–500 wiernych. Jedna z respondentek wyznała23: 

„Msza po polsku to dla mnie nie tylko kwestia zrozumienia słów, ale 
przede wszystkim możliwość modlitwy w języku serca” (R5, kobieta, 52 
lata, przedstawicielka pierwszego pokolenia imigrantów).

W  Polskiej Misji Ojców Cystersów wszystkie celebracje liturgiczne 
odbywają się w języku polskim z wyjątkiem okazjonalnych nabożeństw 
dwujęzycznych organizowanych dla młodzieży. Z przeprowadzonych 
obserwacji wynika, że dla osób starszych i  przedstawicieli pierwsze-
go pokolenia imigrantów możliwość uczestniczenia we mszy w języku 
ojczystym stanowi wartość niepodważalną, natomiast dla młodszych 
pokoleń jest to zazwyczaj po prostu element podtrzymywania więzi 
z kulturą przodków.

Interesującym zjawiskiem zaobserwowanym w  parafii św. Pryscy-
lli jest stopniowe wprowadzanie elementów dwujęzycznych, szcze-
gólnie podczas uroczystości parafialnych gromadzących wiernych 
różnych narodowości. Jeden z tamtejszych księży wytłumaczył to na-
stępująco: „Staramy się, aby ważne momenty liturgiczne, jak choćby 

23 Respondenci oznaczani są literą R oraz przyporządkowaną im liczbą naturalną dla 
odróżnienia ich, przy jednoczesnym zachowaniu anonimowości. 



176

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

błogosławieństwo czy modlitwy oraz czytania mszalne podczas np. li-
turgii paschalnej, odbywały się w kilku językach. Takie podejście pod-
kreśla uniwersalny charakter Kościoła, przy jednoczesnym poszanowa-
niu różnorodności kulturowej” (R1).

Badane ośrodki duszpasterskie wykazują duże bogactwo form poboż-
ności ludowej związanych z polską tradycją religijną. W obu miejscach 
celebrowane są nabożeństwa różańcowe, Gorzkie Żale, nabożeństwa 
majowe ku czci Matki Bożej, nabożeństwa czerwcowe ku czci Najświęt-
szego Serca Pana Jezusa, a także tradycyjne obchody Bożego Narodze-
nia (Pasterka, roraty, kolędowanie) i Wielkanocy (święcenie pokarmów, 
procesje rezurekcyjne). Praktyki te wpisują się w zalecenia Kongregacji 
ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów zawarte w Dyrektorium 
o pobożności ludowej i liturgii, które podkreśla znaczenie tradycyjnych 
form pobożności w  procesie inkulturacji Ewangelii24. Szczególnie wi-
doczna jest rola tradycji bożonarodzeniowych, które stanowią istotny 
element tożsamości religijno-kulturowej. Wigilia parafialna, łamanie 
się opłatkiem, jasełka przygotowywane przez dzieci z polskiej szkoły lub 
z grup parafialnych czy koncerty kolęd gromadzą nie tylko praktyku-
jących katolików, ale również osoby luźniej związane z Kościołem, dla 
których jest to sposób podtrzymywania więzi z polską kulturą. Zjawisko 
to potwierdzają badania R. Orsi nad religijnością imigrantów włoskich 
w  Stanach Zjednoczonych, dla których praktyki religijne związane 
z tradycjami narodowymi również stanowiły przestrzeń zachowania 
tożsamości kulturowej25.

Interesującym przykładem adaptacji polskich tradycji do amerykań-
skiego kontekstu jest organizowane w parafii św. Pryscylli święcenie po-
karmów wielkanocnych (ang. blessing of Easter baskets), które przyciąga 
również rodziny amerykańskie, zaciekawione tą tradycją i stopniowo 
włączające ją do własnych praktyk religijnych26. Jedna z respondentek 
opisała to zjawisko następująco: „Moje amerykańskie koleżanki z pracy 

24 Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Dyrektorium o pobożności 
ludowej i liturgii, Watykan 2001, nr 91–100.

25 R.A. Orsi, The Madonna of 115th Street: Faith and Community in Italian Harlem, 1880–1950, 
Yale University Press, New Haven 2010, s. 145–167

26 Kronika Parafialna św. Pryscylli. (2020). Chicago: Parafia św. Pryscylli (niepublikowa-
ny dokument).



177

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

pytają mnie o  znaczenie poszczególnych pokarmów i  same zaczynają 
przygotowywać koszyczki dla swoich rodzin. To piękny przykład, jak 
nasze tradycje mogą ubogacać innych” (R8, kobieta, 46 lat).

Interesującym przykładem procesu inkulturacyjnego w  badanych 
ośrodkach jest muzyka liturgiczna. W  parafii św. Pryscylli podczas 
polskojęzycznej mszy świętej śpiewane są tradycyjne polskie pieśni re-
ligijne, co jest szczególnie cenione przez starsze pokolenie. Jednocześnie 
schola młodzieżowa wprowadza nowsze kompozycje, często inspirowa-
ne polską muzyką religijną, ale aranżowane w stylu bliższym współcze-
snej muzyce amerykańskiej. W Polskiej Misji Ojców Cystersów tradycyj-
na polska muzyka liturgiczna dominuje podczas większości celebracji. 
Jednocześnie podczas mszy z udziałem dzieci i młodzieży pojawiają się 
elementy muzyki współczesnej, często dwujęzycznej. Dyrektor muzycz-
ny z  parafii św. Pryscylli podzielił się interesującym spostrzeżeniem, 
mówiąc: „Muzyka liturgiczna to most między pokoleniami i kulturami. 
Staramy się, aby w  naszym repertuarze każdy mógł odnaleźć pieśni, 
które pomagają mu w przeżywaniu liturgii. Ale przy tym staramy się 
też zachować to, co najpiękniejsze w polskiej tradycji muzycznej” (R10).

4.2. Formacja religijna w kontekście międzykulturowym

W obu badanych ośrodkach prowadzona jest regularna katecheza, obej-
mująca przygotowanie do sakramentów inicjacji chrześcijańskiej. W pa-
rafii św. Pryscylli — parafii terytorialnej o charakterze wieloetnicznym, 
obsługującej społeczność polską jako jedną z grup etnicznych na swo-
im terytorium — działa dwujęzyczny program formacyjny. Katecheza 
prowadzona jest w soboty wyłącznie w języku angielskim, natomiast 
przygotowanie dorosłych do chrztu, pierwszej komunii świętej oraz 
bierzmowania może odbywać się w języku polskim lub angielskim, zaś 
sakramenty dla dorosłych są celebrowane w języku angielskim podczas 
Wigilii Paschalnej. Struktura ta odpowiada modelowi shared parish opi-
sanemu przez Hoovera, w ramach którego różne grupy etniczne współ-
dzielą przestrzeń sakralną i zasoby duszpasterskie, zachowując jedno-
cześnie specyfikę swoich tradycji religijnych27.

27 B.C. Hoover, dz. cyt., s. 63.



178

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

Interesującym zjawiskiem jest rosnąca liczba rodzin mieszanych (pol-
sko-amerykańskich, polsko-latynoskich), które stają przed wyzwaniem 
wyboru modelu formacyjnego dla swoich dzieci. Z przeprowadzonych 
wywiadów wynika, że rodziny te zwykle wybierają model dwujęzycz-
ny, pozwalający dzieciom na zakorzenienie zarówno w kulturze polskiej, 
jak i amerykańskiej. Osoba odpowiedzialna za program katechezy w pa-
rafii św. Pryscylli zauważyła: „Staramy się wyjść naprzeciw potrzebom 
rodzin mieszanych, oferując materiały formacyjne w obu językach oraz 
organizując spotkania, które uwzględniają różnorodność kulturową. 
Zauważamy, że te rodziny szczególnie cenią sobie właśnie uniwersal-
ność Kościoła, bo przekracza ona granice narodowe i kulturowe” (R7). 

W  Polskiej Misji Ojców Cystersów dominuje model bardziej mono-
kulturowy. Gromadzi ona liczną społeczność polonijną pochodzącą 
z regionu Podhala, która wpływa na specyficzny charakter jej działal-
ności duszpasterskiej i kulturowej. Tutaj rodziny mieszane stanowią 
mniejszość, ale ich liczba systematycznie wzrasta. Misja odpowiada na 
ich potrzeby poprzez organizowanie dodatkowe konsultacji w języku 
angielskim oraz spotkania integracyjne dla rodzin z różnych kręgów 
kulturowych. 

Działalność formacyjna obu placówek wpisuje się w  wytyczne in-
strukcji Erga migrantes caritas Christi, która podkreśla znaczenie zacho-
wania tożsamości kulturowej migrantów przy jednoczesnym wspiera-
niu ich integracji ze społeczeństwem przyjmującym28. Wyzwaniem dla 
obu ośrodków jest przygotowanie materiałów katechetycznych, które 
uwzględniałyby specyfikę kulturową polskiej diaspory w USA, a jedno-
cześnie odpowiadały charakterowi współczesnego kontekstu amery-
kańskiego. Jedna z katechetek zauważyła: „Podręczniki przywiezione 
z Polski nie uwzględniają realiów, w jakich żyją nasze dzieci. Z kolei ma-
teriały amerykańskie nie zawierają odniesień do polskiej tradycji reli-
gijnej. Dlatego stale pracujemy nad adaptacją dostępnych materiałów do 
naszych potrzeb” (R11).

Formacja dorosłych stanowi istotny element działalności duszpa-
sterskiej w  obu badanych ośrodkach, choć jest realizowana w  różny 
sposób. W parafii św. Pryscylli funkcjonuje Polska Grupa Biblijna, która 

28 EMCC, nr 42–45.



179

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

spotyka się cotygodniowo, aby studiować Pismo Święte. Grupa ta przy-
ciąga głównie przedstawicieli średniego lub starszego pokolenia, wy-
kształconych, poszukujących pogłębionej formacji duchowej. Polska 
Misja Ojców Cystersów koncentruje się natomiast na formacji rodzinnej, 
prowadząc Krąg Biblijny. W obu ośrodkach organizowane są rekolekcje 
adwentowe i wielkopostne, które często prowadzą duszpasterze zapro-
szoni z Polski. Jest to dodatkowa forma podtrzymywania więzi z Kościo-
łem w ojczyźnie. 

Szczególnym wyzwaniem dla duszpasterstwa polonijnego jest for-
macja młodzieży funkcjonującej na styku dwóch światów kulturowych. 
Z przeprowadzonych badań wynika, że młodzież polskiego pochodze-
nia niekiedy przeżywa konflikt tożsamościowy, poszukując równowagi 
między polskimi korzeniami a amerykańską rzeczywistością.

W parafii św. Pryscylli działają trzy grupy młodzieżowe, w tym jed-
na dla młodzieży dorosłej (anglojęzyczna) oraz dwie grupy młodzieżo-
we — polsko- i anglojęzyczna. Organizują one cotygodniowe spotkania 
formacyjne, rekolekcje, a  także wydarzenia kulturalne i  społeczne. 
Dzięki temu powstaje przestrzeń, w  której młodzi ludzie mają okazję 
dzielić się doświadczeniami, a jednocześnie pogłębiać swoją wiarę. 

W Polskiej Misji Ojców Cystersów duszpasterstwo młodzieży realizo-
wane jest głównie poprzez przygotowanie do sakramentu bierzmowa-
nia, grupy ministranckie oraz wydarzenia okazjonalne, jak na przykład 
Światowe Dni Młodzieży czy pielgrzymki29. Badania wskazują jednak 
na potrzebę bardziej usystematyzowanej pracy z młodzieżą, gdyż ta — po 
ukończeniu formacji sakramentalnej — zazwyczaj oddala się od polsko-
języcznego duszpasterstwa.

4.3. Działalność społeczno-kulturalna jako wymiar inkulturacji

W  obu badanych ośrodkach wydarzenia kulturalne stanowią istotny 
element działalności duszpasterskiej, służący zarówno podtrzymy-
waniu polskiej tożsamości, jak i  budowaniu mostów międzykultu-
rowych. Działalność ta stanowi praktyczną realizację inkulturacji 
określanej w ECMM jako konieczność „wsłuchiwania się” w potrzeby 

29 Kronika Polskiej Misji Ojców Cystersów. (2021). Willow Springs: Polska Misja Ojców 
Cystersów (niepublikowany dokument).



180

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

wielokulturowej wspólnoty oraz tworzenia przestrzeni dialogu, w któ-
rej Ewangelia może być odczytywana w kontekście własnego życiowego 
środowiska uczestników30. 

W parafii św. Pryscylli co roku w czerwcu organizowane są pikniki 
parafialne, jesienne zabawy, międzynarodowe spotkania bożonaro-
dzeniowe, a  także — okazjonalnie — zabawy „serduszkowe” 14 lutego 
oraz bale sylwestrowe. Szczególną rolę odgrywają doroczne wydarze-
nia związane z polskimi tradycjami: wigilia parafialna, święconka czy 
dziękczynienie, które stają się okazją do wspólnej integracji kulturo-
wej — w tych dniach msza święta odbywa się w dwóch językach. Jedna 
z organizatorek podkreśliła: „Nasze wydarzenia kulturalne pełnią po-
dwójną funkcję — z jednej strony pomagają Polakom pielęgnować swoją 
tożsamość, a z drugiej strony są formą ewangelizacji poprzez kulturę” 
(R13, kobieta, 47 lat). 

W Polskiej Misji Ojców Cystersów działalność kulturalna jest ściślej 
powiązana z  kalendarzem liturgicznym i  obejmuje głównie wydarze-
nia o charakterze religijno-patriotycznym. Misja organizuje akademie 
z okazji świąt narodowych, koncerty pieśni religijnych i patriotycznych 
oraz spotkania z przedstawicielami polskiej kultury i nauki.

Różnica w podejściu do działalności kulturalnej między obiema pla-
cówkami odzwierciedla ich odmienną strukturę kanoniczną i cele dusz-
pasterskie. Parafia św. Pryscylli, jako parafia terytorialna, realizuje mo-
del integracyjny zgodny z wytycznymi EMCC, dotyczącymi włączania 
migrantów w  życie Kościoła lokalnego. Polska Misja natomiast, jako 
struktura personalna, koncentruje się na zachowaniu specyfiki kultu-
rowej zgodnie z prawem migrantów do zachowania własnej tożsamości 
religijno-kulturowej31.

Parafia św. Pryscylli prowadzi edukację religijną tylko w  języku 
angielskim. Uczestniczą w  niej również dzieci z  polskich rodzin, ale 
obecnie przeważają dzieci pochodzenia meksykańskiego. W  parafii 
tej nie funkcjonuje polska szkoła, zaś misja prowadzi naukę w dwóch 
polskich szkołach. Pierwszą z nich jest Szkoła Języka Polskiego im. Kró-
lowej Jadwigi o charakterze niedochodowym, która wszystkie środki 
przeznacza na cele i rozwój szkoły. Drugą jest Polska Szkoła im. Marii 

30 EMCC, nr 36.
31 EMCC, nr 50.



181

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

Konopnickiej przy Parafii Pięciu Braci Polaków i Męczenników pod pa-
tronatem Zjednoczenia Polskiego Rzymsko-Katolickiego i  Zrzeszenia 
Nauczycieli Polskich w Ameryce, która powstała w 1974 roku z inicja-
tywy entuzjastów języka i kultury polskiej. Obie placówki, oprócz regu-
larnych zajęć lekcyjnych, organizują konkursy wiedzy o Polsce, przed-
stawienia, akademie. Dyrektor jednej z tych szkół w następujący sposób 
sprecyzował ich misję: „Nasza misja wykracza poza naukę języka. Stara-
my się przekazywać dzieciom system wartości zakorzeniony w polskiej 
tradycji chrześcijańskiej, który pomoże im zachować tożsamość kultu-
rową, a  jednocześnie odnaleźć się w  pluralistycznym społeczeństwie 
amerykańskim” (R16, mężczyzna, 52 lata).

4.4. Wyzwania inkulturacyjne w duszpasterstwie polonijnym

Przeprowadzone badania ujawniły znaczne różnice w  podejściu do 
praktyk religijnych między różnymi pokoleniami polskich imigrantów. 
Różnice odzwierciedlają procesy asymilacyjne, opisane w literaturze 
socjologicznej dotyczącej społeczności migrantów w  USA32. Pierwsze 
pokolenie, czyli osoby urodzone i wychowane w Polsce, które emigro-
wały jako dorośli, charakteryzuje się silnym przywiązaniem do trady-
cyjnych form pobożności i widzi w polskojęzycznym duszpasterstwie 
źródło poczucia bezpieczeństwa i ciągłości tożsamościowej. Drugie po-
kolenie, wychowane już w Stanach Zjednoczonych, ale w rodzinach kul-
tywujących polskie tradycje, przeżywa napięcie między dziedzictwem 
rodziców a  kulturą amerykańską. Jedna z  respondentek wyraziła to 
w następujący sposób: „Moi rodzice traktują religię jako nieodłączny 
element polskości. Dla mnie wiara jest ważna, ale nie utożsamiam jej 
z jedną kulturą. Potrafię modlić się zarówno po polsku, jak i po angiel-
sku, i w obu przypadkach czuję się autentyczna” (R17, kobieta, 28 lat). 
Trzecie pokolenie natomiast często utrzymuje jedynie symboliczną więź 
z polskością, a jeśli praktyki religijne są kontynuowane, to zazwyczaj 
wpisują się w kontekst amerykański. 

Jednym z  głównych wyzwań inkulturacyjnych zaobserwowanych 
w badanych ośrodkach jest napięcie między dążeniem do zachowania 

32 R. Alba, V. Nee, Remaking the American Mainstream: Assimilation and Contemporary 
Immigration, Harvard 2003, s. 134–135.



182

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

polskiej tożsamości religijno-kulturowej a potrzebą integracji ze społe-
czeństwem amerykańskim. Stanowi ono klasyczny przykład dylema-
tów inkulturacyjnych opisywanych w instrukcji EMCC, która wskazuje 
na konieczność równoczesnego pielęgnowania specyficznej tradycji ka-
tolickiej migrantów oraz zachowania ścisłej wspólnoty z lokalną struk-
turą Kościoła33. Napięcie to przejawia się na różnych poziomach życia 
wspólnotowego i wymaga ciągłego rozeznawania duszpasterskiego. Je-
den z duszpasterzy parafii św. Pryscylli skomentował to wyzwanie na-
stępująco: „Istnieje ryzyko powstania swego rodzaju getta kulturowego, 
które zamyka się na dialog z innymi wspólnotami i trwa w izolacji. Ale 
też zbyt szybka asymilacja może prowadzić do utraty ważnych wartości 
i tradycji. Naszym zadaniem jest więc znalezienie złotego środka” (R1). 
Napięcie to jest szczególnie widoczne w przypadku małżeństw miesza-
nych, które stają przed wyzwaniem harmonijnego łączenia różnych tra-
dycji kulturowych i religijnych. 

Badania wykazały też istotne różnice w  podejściu do relacji z  Ko-
ściołem lokalnym i  innymi grupami etnicznymi między dwoma ana-
lizowanymi ośrodkami. Wynikają one przede wszystkim z odmiennej 
struktury kanonicznej obu placówek i różnych mandatów duszpaster-
skich, jakie realizują. Parafia św. Pryscylli, będąca parafią terytorialną 
z silną wspólnotą polską, aktywnie uczestniczy w życiu diecezji i roz-
wija współpracę z innymi grupami etnicznymi obecnymi na jej terenie 
(Irlandczycy, Filipińczycy, Włosi). Polska Misja Ojców Cystersów, jako 
ośrodek duszpasterstwa polonijnego, koncentruje się głównie na posłu-
dze wobec Polaków, co wynika z jej specyficznego charakteru i manda-
tu duszpasterskiego. Jednak zgodnie z wytycznymi EMCC dotyczącymi 
konieczności budowania więzi z Kościołem lokalnym34 misja podejmu-
je inicjatywy zmierzające do budowanie mostów z Kościołem lokalnym, 
jak na przykład udział w wydarzeniach diecezjalnych czy zapraszanie 
biskupów i księży amerykańskich na polskie uroczystości.

33 EMCC, nr 50.
34 EMCC, nr 36.



183

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

5. �Modele inkulturacji w duszpasterstwie 
polonijnym — próba syntezy

Analiza zebranych danych badawczych pozwala na wyodrębnienie 
dwóch dominujących modeli inkulturacji realizowanych w badanych 
ośrodkach duszpasterskich. Modele te odzwierciedlają różne sposoby 
połączenia tożsamości kulturowej z integracją ze społeczeństwem ame-
rykańskim, zgodnie z typologią przedstawioną w literaturze przedmio-
tu dotyczącej duszpasterstwa migrantów35.

5.1. �Model enklawy kulturowej — case study 
Polskiej Misji Ojców Cystersów

Na podstawie przeprowadzonych badań można stwierdzić, że działal-
ność duszpasterska Polskiej Misji Ojców Cystersów wpisuje się w model 
określany przez T. Matovina jako model kulturowej enklawy36. Choć 
bywa krytykowany przez niektórych badaczy jako prowadzący do izo-
lacji społecznej, ma on wartość duszpasterską i  odpowiada na realne 
potrzeby określonych grup migrantów. Model ten obejmuje koncentra-
cję na zachowaniu i pielęgnowaniu polskiej tożsamości religijno-kultu-
rowej jako priorytecie duszpasterskim. Wykorzystuje język polski jako 
podstawowe medium przekazu wiary i budowania wspólnoty, co jest 
szczególnie istotne dla pierwszego pokolenia imigrantów, dla których 
język ojczysty pozostaje naturalnym środkiem wyrażania najgłębszych 
przekonań religijnych37.

Charakterystyczne jest także silne powiązanie elementów religij-
nych z narodowymi i kulturowymi, wyrażające się w celebracjach pa-
triotyczno-religijnych i  pielęgnowaniu polskich tradycji. Tego typu 
praktyki, choć mogą wydawać się anachroniczne w kontekście amery-
kańskim, pełnią ważną funkcję tożsamościową, szczególnie dla osób 

35 T. Matovina, dz. cyt., s. 180.
36 Tamże, s. 113.
37 W. Cadge, E. H. Ecklund, Immigration and Religion, “Annual Review of Sociology” 33 

(2007), s. 362–370, https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131707.



184

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

doświadczających stresu migracyjnego38. Model charakteryzuje się 
ukierunkowaniem duszpasterstwa głównie na pierwsze pokolenie imi-
grantów i rodziny silnie identyfikujące się z polskością oraz ograniczoną 
integracją ze strukturami Kościoła lokalnego i innymi grupami etnicz-
nymi. Jednak należy podkreślić, że Misja podejmuje działania mające na 
celu budowanie relacji z Kościołem lokalnym, co jest zgodne z wytyczny-
mi EMCC dotyczącymi zachowania tożsamości kulturowej migrantów 
przy jednoczesnym ich otwarciu się na uniwersalne wartości Kościoła39.

Model kulturowej enklawy odpowiada na realne potrzeby duchowe 
i  społeczne przede wszystkim pierwszego pokolenia imigrantów, dla 
których przejście do duszpasterstwa anglojęzycznego byłoby trudne 
zarówno z powodów językowych, jak i kulturowych. Jednocześnie cha-
rakteryzują go pewne ograniczenia, szczególnie w odniesieniu do dru-
giego i trzeciego pokolenia Polonii. Z przeprowadzonych wywiadów wy-
nika, że młodsze pokolenia nierzadko odczuwają dyskomfort związany 
z zamkniętym charakterem wspólnoty i poszukują bardziej otwartych 
form duszpasterstwa, które łączą elementy polskie i amerykańskie.

5.2. Model integracji kulturowej — case study parafii św. Pryscylli

Działalność duszpasterska w parafii św. Pryscylli reprezentuje model, 
który można określić jako model integracji kulturowej. Wpisuje się on 
w nurt badań nad udaną integracją migrantów, która nie prowadzi do 
utraty tożsamości kulturowej, ale pozwala na jej wzbogacenie o nowe 
elementy40. Model ten obejmuje równoważenie troski o  zachowanie 
polskiej tożsamości z otwarciem na społeczeństwo przyjmujące i inne 
grupy etniczne. Takie podejście odpowiada wspominanej niejedno-
krotnie koncepcji shared parish, w ramach której różne grupy etniczne 
współtworzą jedną wspólnotę parafialną, zachowując swoją specyfikę 
kulturową41. Charakterystyczne jest także traktowanie dwujęzyczno-

38 C. Hirschman, The Role of Religion in the Origins and Adaptation of Immigrant Groups in 
the United States, “International Migration Review” 38 (2004), s. 1214–1220.

39 EMCC nr 34.
40 J.W. Berry, Immigration, Acculturation, and Adaptation, “Applied Psychology” 46 

(1997) Issue 1, s. 7–10, https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x.
41 B.C. Hoover, dz. cyt. s. 123.

https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x


185

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

ści i  dwukulturowości jako wartości duszpasterskich, wyrażających 
się w celebracjach liturgicznych, katechezie i działalności formacyjnej. 
Stopniowe włączanie elementów kultury amerykańskiej do polskich 
tradycji religijnych odbywa się naturalnie, bez sztucznego narzucania 
rozwiązań. Model wyróżnia się elastycznym podejściem do potrzeb 
różnych pokoleń imigrantów, z  uwzględnieniem ich odmiennych do-
świadczeń i oczekiwań oraz aktywną współpracą z Kościołem lokalnym 
i uczestnictwem w jego inicjatywach duszpasterskich. Takie podejście 
jest zgodne z  wytycznymi EMCC dotyczącymi włączania migrantów 
w życie Kościoła lokalnego42.

Model ten wydaje się trafniej odpowiadać na potrzeby wielopokole-
niowej wspólnoty polonijnej, pozwalając na harmonijne łączenie dzie-
dzictwa przeszłości z wyzwaniami teraźniejszości. Jeden z duszpasterzy 
stwierdził: „Nasze duszpasterstwo polskie nie jest odrębnym bytem, ale 
integralną częścią parafii. Staramy się, aby tradycje i wartości wynie-
sione z Polski wzbogacały całą wspólnotę parafialną, a jednocześnie aby 
polska wspólnota czerpała z doświadczeń innych grup” (R20).

Wyzwaniem dla tego modelu jest jednakże znalezienie właściwej rów-
nowagi między elementami polskimi i amerykańskimi w taki sposób, 
aby nie prowadzić do rozmycia tożsamości kulturowej ani do tworzenia 
sztucznych barier międzykulturowych.

5.3. W kierunku modelu duszpasterstwa międzykulturowego

Na podstawie przeprowadzonych badań i  analizy współczesnych ten-
dencji w  duszpasterstwie migrantów można zaproponować model 
duszpasterstwa międzykulturowego jako perspektywiczny kierunek 
rozwoju posługi pastoralnej wśród Polonii amerykańskiej. Stanowi on 
rozwinięcie koncepcji inkulturacji przedstawionej przez papieża Fran-
ciszka w  adhortacji Evangelii gaudium, w  której podkreśla on, że „Ko-
ścioły partykularne powinny promować aktywne formy inkulturacji, 
[…] powinno się dążyć do tego, żeby przepowiadanie Ewangelii, wyra-
żonej w  kategoriach właściwych dla kultury, gdzie jest ona głoszona, 
prowadziło do nowej syntezy z tą kulturą”43. Model ten, inspirowany 

42 EMCC nr 36.
43	 Franciszek, dz. cyt., nr 129.



186

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

nauczaniem papieża Franciszka i instrukcją Erga migrantes caritas Chri-
sti — instrukcją duszpasterską wydaną przez Papieską Radę ds. Duszpa-
sterstwa Migrantów i  Podróżujących w  2004 roku, opublikowaną za 
pontyfikatu św. Jana Pawła II, dotyczącą duszpasterskiej troski Kościo-
ła wobec migrantów, uchodźców i osób przemieszczających się — zakła-
da uznanie wielokulturowości nie za problem duszpasterski, ale szansę 
na wzbogacenie życia Kościoła i pogłębienie rozumienia uniwersalno-
ści orędzia chrześcijańskiego. Istotne jest tworzenie przestrzeni dialo-
gu międzykulturowego, w którym różne tradycje religijno-kulturowe 
mogą się spotykać i  wzbogacać nawzajem. Podejście to znajduje uza-
sadnienie w teologii migrantów rozwijającej się w Ameryce Łacińskiej, 
która postrzega mobilność ludzką jako znak czasu, na który należy od-
powiedzieć duszpastersko44. Model przewiduje rozwijanie kompeten-
cji międzykulturowych zarówno wśród duszpasterzy, jak i  wiernych 
w  celu komunikowania się ponad barierami kulturowymi, formację 
liderów wywodzących się z różnych pokoleń i środowisk migracyjnych, 
zdolnych do budowania mostów między kulturami, oraz wykorzystanie 
nowych technologii komunikacyjnych jako narzędzi ewangelizacji i bu-
dowania wspólnoty w środowiskach rozproszonych geograficznie. Re-
alizacja tego modelu wymaga jednak systematycznego przygotowania 
duszpasterzy do pracy w środowisku międzykulturowym oraz opraco-
wania odpowiednich materiałów formacyjnych, które uwzględniałyby 
specyfikę różnych tradycji kulturowych obecnych w  społeczeństwie 
amerykańskim45.

Zakończenie

Przeprowadzone badania pozwalają na sformułowanie kilku wniosków 
dotyczących procesu inkulturacji Ewangelii w środowisku polonijnym 
w Archidiecezji Chicago. Wnioski te wpisują się w szerszy kontekst ba-
dań nad duszpasterstwem migrantów w Stanach Zjednoczonych i mogą 

44 D.G. Groody, Border of Death, Valley of Life: An Immigrant Journey of Heart and Spirit, 
Lanham 2002, s. 78–79,

45	 P.C. Phan, Christianity with an Asian Face: Asian American Theology in the Making, New 
York 2015, s. 156–178.



187

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

mieć zastosowanie także w innych kontekstach migracyjnych46. Przede 
wszystkim inkulturacja w warunkach migracyjnych jest procesem zło-
żonym, wymagającym uwzględnienia zarówno potrzeby zachowania 
tożsamości kulturowej, jak i konieczności integracji ze społeczeństwem 
przyjmującym. Dualny charakter procesu inkulturacyjnego w  środo-
wisku migracyjnym został opisany w literaturze jako „podwójne zako-
rzenienie” (double belonging), które pozwala migrantom funkcjonować 
w dwóch światach kulturowych jednocześnie47. Wobec tego skuteczne 
duszpasterstwo polonijne musi odpowiadać na zróżnicowane potrzeby 
różnych pokoleń imigrantów — od pierwszego, które jest przywiązane 
do tradycyjnych form pobożności, po trzecie, które poszukuje swojej 
tożsamości kulturowej i religijnej. 

Szczególnego rodzaju nośnikiem tożsamości religijno-kulturowej 
pozostaje język polski, zwłaszcza dla pierwszego pokolenia imigrantów. 
Mimo to jednak duszpasterstwo polonijne powinno być otwarte również 
na dwujęzyczność i nowe formy komunikacji odpowiadające na potrze-
by młodszych pokoleń. Znaczenie języka ojczystego w duszpasterstwie 
migrantów jest dokumentowane w  literaturze przedmiotu i  stanowi 
jeden z najważniejszych elementów zachowania tożsamości religijnej48.

Tradycje i  zwyczaje religijne wyniesione z  Polski stanowią cenny 
wkład w życie Kościoła lokalnego, pod warunkiem że nie prowadzą do 
izolacji wspólnoty polonijnej, ale są dzielone z innymi grupami etnicz-
nymi. Co więcej, formacja liderów świeckich, zdolnych do animowania 
życia wspólnotowego w kontekście międzykulturowym, stanowi istot-
ne wyzwanie dla przyszłości duszpasterstwa polonijnego. W budowaniu 
wspólnoty i przekazie wiary należy również czynnie wykorzystywać 
nowe technologie komunikacyjne i  media społecznościowe. Komuni-
kacja za ich pośrednictwem ma szczególne znaczenie dla młodszych 
pokoleń Polonii. 

Współcześnie duszpasterstwo polonijne stoi przed wyzwaniem wy-
pracowania modelu łączącego elementy enklawy kulturowej i integracji 

46 T. A. Tweed, Our Lady of the Exile: Diasporic Religion at a Cuban Catholic Shrine in Miami, 
Oxford 1997, s. 191, https://doi.org/10.1093/oso/9780195105292.001.0001.

47 P. Levitt, Transnational Villagers, Berkeley 2001, s. 78–102.
48 H.R. Ebaugh, J.S. Chafetz, Religion and the new immigrants, Handbook of the Sociology 

of Religion, 2000, s. 228.



188

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

kulturowej, prowadząc do modelu międzykulturowego, odpowiadają-
cego na złożoność sytuacji migracyjnej w XXI wieku. Konieczność wy-
pracowania nowych modeli duszpasterskich wynika ze zmieniającego 
się charakteru migracji współczesnej, która jest bardziej złożona i wie-
lokierunkowa niż migracje historyczne49. Przedstawione wnioski mają 
charakter wstępny i wymagają dalszych badań, obejmujących szerszą 
grupę ośrodków duszpasterstwa polonijnego oraz pogłębioną analizę 
doświadczeń różnych pokoleń polskich imigrantów. Szczególnie inte-
resującym kierunkiem przyszłych badań byłoby porównanie proce-
sów inkulturacyjnych w środowiskach polonijnych w różnych krajach 
i regionach w celu identyfikacji czynników kulturowych, społecznych 
i  eklezjalnych wpływających na przebieg tych procesów. Badania po-
równawcze tego typu mogłyby dostarczyć cennych wskazówek dla 
optymalizacji działalności duszpasterskiej wśród społeczności polonij-
nych na całym świecie50. Inkulturacja Ewangelii w środowisku migra-
cyjnym pozostaje jednym z najważniejszych wyzwań duszpasterskich 
współczesnego Kościoła, a doświadczenia wspólnot polonijnych stano-
wią cenny wkład w refleksję teologiczno-pastoralną nad tym zagadnie-
niem. Znaczenie tych doświadczeń wykracza poza kontekst polonijny 
i może służyć jako wzór dla duszpasterstwa wśród innych społeczności 
migranckich w wielokulturowym społeczeństwie amerykańskim51. 

Inkulturacja Ewangelii nie jest jedynie wyzwaniem, lecz szansą dla 
Kościoła, by objawić swoje katolickie (powszechne) oblicze w realiach 
współczesnych migracji. 

Bibliografia

Alba R., Nee V., Remaking the American Mainstream: Assimilation and Con-
temporary Immigration, Harvard 2003.

Archdiocese of Chicago, Official Catholic Directory of the Archdiocese of Chi-
cago, Chicago 2022.

49 S. Castles, M.J. Miller, The Age of Migration: International Population Movements in the 
Modern World, New York 2009, s. 282.

50 P. Connor, Immigrant Faith: Patterns of Immigrant Religion in the United States, Canada, 
and Western Europe, New York 2014, s. 189.

51 P.C. Phan, Christianity with… dz. cyt., s. 207–209.



189

Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie...

Arrupe P., Lettere sull’inculturazione, w: P. Arrupe, Écrits pour évangéliser, 
Desclée de Brouwer, Paris 1979.

Berry J. W., Immigration, Acculturation, and Adaptation, “Applied Psycho-
logy” 46 (1997) Issue 1, s. 5–34, https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.
tb01087.x.

Blejwas S.A., Polska diaspora w Stanach Zjednoczonych 1939–1989, w: Polska 
diaspora, red. A. Walaszek, Kraków 2001.

Cadge W., Ecklund E. H., Immigration and Religion, “Annual Review 
of Sociology” 33 (2007), s.  359–379, https://doi.org/10.1146/annurev.
soc.33.040406.131707.

Castles S., Miller M.J., The Age of Migration: International Population Mo-
vements in the Modern World, New York 2009.

Connor P., Immigrant Faith: Patterns of Immigrant Religion in the United 
States, Canada, and Western Europe, New York 2014.

Denzin N.K., Lincoln Y.S., The SAGE Handbook of Qualitative Research, Tho-
usand Oaks 2011.

Dzwonkowski R., Duszpasterstwo Polaków we Francji w latach 1909–1922, 
„Studia Pelplińskie” 13 (1982).

Ebaugh H.R., Chafetz J.S., Religion and the new immigrants, Handbook of 
the Sociology of Religion, 2000.

Erdmans M.P., Opposite poles: Immigrants and ethnics in Polish Chicago, 
1976–1990, Pennsylvania 2010.

Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium. O głoszeniu ewan-
gelii w dzisiejszym świecie, Kraków 2013.

Groody D.G., Border of Death, Valley of Life: An Immigrant Journey of Heart 
and Spirit, Lanham 2002.

Hajduk R., Ewangelia na forum świata: od apologetyki do marketingu nar-
racyjnego, Kraków 2013.

Hirschman C., The Role of Religion in the Origins and Adaptation of Im-
migrant Groups in the United States, “International Migration Review” 
38 (2004) Issue 3, https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2004.tb00233.x.

Hoover B.C., The shared parish: Latinos, Anglos, and the future of US Catho-
licism, New York 2014.

Iglicka K., Powroty Polaków w okresie kryzysu gospodarczego, Warszawa 
2010.

https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x
https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131707
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131707
https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2004.tb00233.x


190

ks. Daniel Plewka, ks. Mariusz Boguszewski

Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Ojca Świętego Jana Pawła II o  kate-
chizacji w naszych czasach Catechesi tradendae do biskupów, kapłanów 
i wiernych całego Kościoła Katolickiego, 1979.

Kongregacja ds. Biskupów, Instrukcja Erga migrantes caritas Christi 
o duszpasterstwie migrantów, Watykan 2004.

Kongregacja ds. Kultu Bożego i  Dyscypliny Sakramentów, Dyrektorium 
o pobożności ludowej i liturgii, Watykan 2001.

Kronika Parafialna św. Pryscylli. Chicago 2020: Parafia św. Pryscylli (nie-
publikowany dokument).

Kronika Polskiej Misji Ojców Cystersów. 2021. Willow Springs: Polska Mi-
sja Ojców Cystersów (niepublikowany dokument).

Kvale S., Interviews: An Introduction to Qualitative Research Interviewing, 
Thousand Oaks 1996.

Levitt P., Transnational Villagers, Berkeley 2001, https://doi.
org/10.1525/9780520926707.

Matovina T., Latino Catholicism: Transformation in America’s lar-
gest church, Princeton 2011, https://doi.org/10.23943/prince-
ton/9780691139791.001.0001.

Necel W., Prawo migranta do specjalnego duszpasterstwa, Warszawa 2012.
Orsi R.A., The Madonna of 115th Street: Faith and Community in Italian Har-

lem, 1880–1950, New Haven 2010.
Phan P.C., Christianity with an Asian Face: Asian American Theology in the 

Making, New York 2015.
Phan P.C., Multiple Religious Belonging: Opportunities and Challenges for 

Theology and Church, „Theological Studies” 64 (2003) no. 3 , s. 495–519, 
https://doi.org/10.1177/004056390306400302.

Różański J., Wokół koncepcji inkulturacji, Warszawa 2008.
Stake R.E., The Art of Case Study Research, Thousand Oaks 1995.
Szymański J., Duszpasterstwo polonijne — skala oddziaływania, „Studia 

Polonijne” (2007) nr 28.
Tweed T.A., Our Lady of the Exile: Diasporic Religion at a  Cuban 

Catholic Shrine in Miami, Oxford 1997, https://doi.org/10.1093/
oso/9780195105292.001.0001.

United States Census Bureau, American Community Survey 5-Year Estima-
tes, Washington 2020.

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691139791.001.0001
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691139791.001.0001
https://doi.org/10.1177/004056390306400302


191

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 191–220

Article history • Received: 9 Jul 2025 • Accepted: 28 Aug 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Monika Przybysz – dr hab., prof. Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warsza-
wie, specjalista ds. public relations, crisis management, mediów społecznościowych, me-
dioznawca, teolog, wykładowca w Instytucie Edukacji Medialnej i Dziennikarstwa UKSW 
w Warszawie. Kierownik Sekcji Public Relations w Polskim Towarzystwie Komunikacji Spo-
łecznej. Współorganizator corocznych warsztatów dla rzeczników prasowych zakonnych 
i diecezjalnych od 2008 roku. Członek Komitetu Nauk Teologicznych Polskiej Akademii 
Nauk w latach 2020–2028 i ekspert Komitetu Nauk o Komunikacji Społecznej i Mediach 
Polskiej Akademii Nauk w latach 2024–2028.

Monika Przybysz
	K https://orcid.org/0000-0002-9794-4010

m.przybysz@uksw.edu.pl

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
	� https://ror.org/05sdyjv16

Zasady komunikacji kryzysowej 
w instytucjach kościelnych

	' https://doi.org/10.15633/ps.29410



192

Monika Przybysz

Abstrakt
Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

Kryzysy w instytucjach kościelnych mogą przybierać różne formy: od skandali zwią-
zanych z nadużyciami (np. seksualnymi czy finansowymi), przez kontrowersje doty-
czące wypowiedzi duchownych, po sytuacje zewnętrzne, takie jak klęski żywiołowe, 
wojny (w tym także na tle religijnym) czy pandemie, które wpływają na działalność 
wspólnoty. Każdy z  tych przypadków wymaga precyzyjnego podejścia komunika-
cyjnego, które uwzględnia specyfikę misji Kościoła, jego wartości oraz oczekiwania 
wiernych i społeczeństwa. Celem niniejszego artykułu jest analiza zasad komunika-
cji kryzysowej w kontekście instytucji kościelnych, z uwzględnieniem teoretycznych 
podstaw, praktycznych przykładów oraz współczesnych wyzwań. I choć tematyka 
komunikacji kryzysowej była wielokrotnie podejmowana także w obszarze języka 
polskiego (M. Przybysz, J. Kloch, R. Nęcek, R. Kowalski i inni), jednak artykuł ten 
jest próbą syntetycznego opracowania najważniejszych ustaleń Autorów dotychcza-
sowych opracowań i wzbogacenia refleksji o nowy kontekst elementów sztucznej in-
teligencji. Dlatego też uwagi dotyczące komunikacji kryzysowej odnosić się będą nie 
do Kościoła w sensie nadprzyrodzonym, a do Kościoła w sensie instytucjonalnym. Re-
fleksja ma charakter teoretyczny i będzie prowadzona w sposób teoretyczny, za pomo-
cą metody desk researchu, przeglądu literatury poświęconej komunikacji kryzysowej 
i adaptacji tych uniwersalnych zasad do komunikacji kryzysowej instytucji Kościoła. 

Słowa kluczowe: Kościół, komunikacja kryzysowa, public relations, social media, 
sztuczna inteligencja

Abstract
Principles of crisis communication in Church institutions

Crises in church institutions can take various forms: from scandals related to abuses 
(e.g., sexual or financial), through controversies surrounding statements by clergy, to 
external situations such as natural disasters, wars (including those with religious un-
dertones), or pandemics that impact the community’s operations. Each of these cases 
demands a precise communication approach that takes into account the Church’s mis-
sion, its values, and the expectations of the faithful and society. The purpose of this 
article is to analyze the principles of crisis communication in the context of church 
institutions, considering theoretical foundations, practical examples, and contem-
porary challenges. Although the subject of crisis communication has been addressed 
many times in the field of Polish language (M. Przybysz, J. Kloch, R. Nęcek, R. Kowal-
ski, and others), this article is an attempt to synthesize the most important findings of 
previous studies and enrich the discussion with a new context of artificial intelligence 



193

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

elements. Therefore, comments on crisis communication will not refer to the Church 
in a supernatural sense, but will concern the Church in an institutional sense. The 
reflection is theoretical in nature and will be conducted in a theoretical manner, using 
desk research, a review of literature on crisis communication, and the adaptation of 
these universal principles to the crisis communication of Church institutions.

Keywords: Church, crisis management, public relations, social media, artificial 
intelligence

1. Istota komunikacji kryzysowej
Komunikacja kryzysowa w public relations (PR) jest jednym z najważ-
niejszych obszarów zarządzania wizerunkiem organizacji, w tym insty-
tucji kościelnych. Zasady zarządzania kryzysowego, które są stosowane 
od dziesięcioleci i sprawdzone przez firmy i korporacje komercyjne, te-
stowane przy dużych nakładach, mają zastosowanie w równym stopniu 
do wszystkich podmiotów niekomercyjnych, rządowych, religijnych, 
politycznych, jak i do osób fizycznych. Kryzysy, rozumiane jako nieocze-
kiwane zdarzenia zagrażające reputacji, stabilności finansowej lub rela-
cjom z interesariuszami, wymagają szybkiego, skutecznego i strategicz-
nego działania1. W instytucjach kościelnych, które pełnią rolę duchową, 
moralną i społeczną, kryzysy mają szczególne znaczenie, ponieważ wią-
żą się z wysokimi oczekiwaniami wiernych, mediów i opinii publicznej.

Każdy kryzys może stać się okazją do zmiany, wzmocnienia, popra-
wy i oczyszczenia. Warunkiem jest profesjonalne podejście do problemu. 
Kryzys może być jednak również początkiem procesu destrukcyjnego 
dla wizerunku i zaufania wobec instytucji, ale równie często skutkuje 
problemami organizacyjnymi i w zarządzaniu zasobami. Największym 
wrogiem sukcesu w  tej sytuacji jest brak wiedzy, jak działać właści-
wie, błędy w  komunikacji i  zarządzaniu zasobami. Jednak unikanie 
odpowiedzialności, ukrywanie faktów, manipulowanie informacjami, 
bycie zbyt szybkim i  nieuważnym, uciekanie się do fałszu, hipokry-
zji i  wyrachowanego zachowania również nie przezwycięży kryzysu. 
W dobie mediów społecznościowych, a także obecnie — w erze sztucznej 

1 R. Nęcek, R. Kowalski, Rzecznik prasowy w instytucji kościelnej. Teoria i praktyka, Kra-
ków 2019, s. 99–122.



194

Monika Przybysz

inteligencji, kiedy informacje rozprzestrzeniają się błyskawicznie, a ich 
wiarygodność jest kluczowa ze względu na fake newsy, polaryzację spo-
łeczeństwa, deepfake, a także halucynacje AI, umiejętność zarządzania 
komunikacją kryzysową stała się kluczowa dla utrzymania zaufania 
i autorytetu Kościoła.

Oprócz sytuacji wywołujących kryzysy wewnętrzne, również czyn-
niki zewnętrzne mają wpływ na instytucje. Szybkie zmiany w  komu-
nikacji społecznej przynoszą szereg wyzwań w codziennym życiu firm 
i instytucji. Tabloidyzacja wiadomości, pośpiech, język emocji, dewalu-
acja wartości, coraz większa rola mediów społecznościowych, fałszywe 
informacje i mowa nienawiści — to tylko część problemów, z którymi bo-
rykają się te podmioty. Problemy te są również często przyczyną sytuacji 
kryzysowych. Instytucje i firmy doświadczają wówczas chaosu komuni-
kacyjnego i złożoności zarządzania informacją, destabilizacji procedur 
i niedociągnięć w zarządzaniu zasobami. Specyfikę punktu zwrotnego, 
jakim niewątpliwie jest kryzys, najlepiej opisują Chińczycy w pojęciu 
wēijī, składającym się z dwóch znaków — „zagrożenia” i „szansy”. Suge-
ruje ono, że kryzysy, z którymi borykają się współcześni ludzie, instytu-
cje i firmy, mogą być źródłem wyzwań, przekuwania kryzysu w możli-
wość wzmocnienia instytucji lub firmy, ale także ryzyko jej zniszczenia. 
Niewątpliwie jednak trzeba nimi zarządzać i jednym z istotnych elemen-
tów zarządzania jest komunikacja. 

Komunikacja kryzysowa to proces zarządzania informacją i relacja-
mi z  interesariuszami w  trakcie sytuacji kryzysowej, mający na celu 
minimalizację negatywnych skutków dla organizacji oraz odbudowę 
zaufania. W. Thimothy Coombs definiuje kryzys jako „percepcję nie-
przewidywalnego wydarzenia, które zagraża ważnym oczekiwaniom 
interesariuszy i  może poważnie wpłynąć na wyniki organizacji oraz 
wywołać negatywne reakcje”2. W  przypadku instytucji kościelnych 
kluczowe jest słowo „percepcja” — sposób, w jaki kryzys jest postrzega-
ny przez wiernych, media i społeczeństwo, ma często większe znaczenie 
niż jego rzeczywista skala.

Znaczenie komunikacji kryzysowej wynika z jej wpływu na reputację 
organizacji. Według badań Edelman Trust Barometer (2023) nawet 80% 

2 W. T. Coombs, Ongoing crisis communication: Planning, managing, and responding, Ca-
lifornia, Thousand Oaks 2014, s. 2.



195

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

wartości rynkowej współczesnych organizacji opiera się na aktywach 
niematerialnych, takich jak marka, zaufanie odbiorców czy wiarygod-
ność3. W  instytucjach kościelnych, które nie działają w  kategoriach 
rynkowych, zaufanie wiernych i autorytet moralny są fundamentem 
ich istnienia. Kryzysy wywołane przez skandale związane z nadużycia-
mi seksualnymi, korupcją finansową czy kontrowersyjnymi wypowie-
dziami duchownych mogą w krótkim czasie zniszczyć lata budowania 
pozytywnego wizerunku. Dlatego skuteczna komunikacja kryzysowa 
jest nie tylko reakcją na problem, ale także strategicznym narzędziem 
zarządzania zaufaniem i odbudowy relacji z wiernymi.

W  instytucjach kościelnych komunikacja kryzysowa ma również 
dodatkowy wymiar etyczny i duchowy. Kościół, jako instytucja oparta 
na wartościach chrześcijańskich, jest oceniany nie tylko przez pryzmat 
skuteczności działań, ale także moralności i zgodności z nauczaniem 
ewangelicznym. Wierni oczekują od Kościoła transparentności, pokory 
i empatii, a każde odstępstwo od tych zasad może prowadzić do głębo-
kiego kryzysu zaufania.

2. Elementy zarządzania komunikacją kryzysową

Rozwiązanie kryzysu zależy od czasu i  sposobu, w  jaki instytucje re-
agują na pojawiające się trudności4. Skuteczna komunikacja kryzysowa 
opiera się na kilku fundamentalnych zasadach, które pozwalają organi-
zacjom, w tym instytucjom kościelnym, efektywnie zarządzać sytuacją 
i  minimalizować straty wizerunkowe. Istnieje więc kilka zasad, któ-
rych warto przestrzegać w komunikacji kryzysowej.

3	 Edelman Trust Barometer 2023, https://www.edelman.com/trust/2023/trust-barome-
ter (09.08.2025).

4 M. Collins, S. Hollins, Leczenie ran w sercu Kościoła i społeczeństwa, w: Ku uzdrowieniu 
i odnowie. Materiały z sympozjum dla biskupów i przełożonych zakonnych o seksualnym 
zakazie stosowania osób niepełnoletnich, Papieski Uniwersytet Gregoriański, 6–9 lute-
go 2012, Kraków 2012, s. 47–62.



196

Monika Przybysz

2.1. Przygotowanie i prewencja

Podstawą komunikacji kryzysowej jest przygotowanie. Instytucje ko-
ścielne, podobnie jak inne organizacje, powinny mieć opracowany plan 
zarządzania kryzysowego. Obejmuje on scenariusze potencjalnych za-
grożeń, procedury reagowania oraz wyznaczone zespoły kryzysowe. 
Jak zauważa Kathleen Fearn-Banks, „przygotowanie to 90% sukcesu 
w  zarządzaniu kryzysem”5. W  kontekście Kościoła plan kryzysowy 
powinien uwzględniać specyficzne zagrożenia, takie jak: skandale 
związane z nadużyciami seksualnymi lub finansowymi, kontrowersje 
dotyczące wypowiedzi duchownych lub decyzji instytucjonalnych, kry-
zysy zewnętrzne, np. klęski żywiołowe, pandemie czy zmiany legisla-
cyjne wpływające na działalność Kościoła, wewnętrzne konflikty, np. 
spory między duchownymi a wiernymi lub między różnymi frakcjami 
w Kościele.

Plan kryzysowy powinien zawierać: listę potencjalnych kryzysów 
i  ich możliwych konsekwencji, schematy komunikacji wewnętrznej 
(np. między kurią, duchownymi a wiernymi) i zewnętrznej (z mediami, 
organizacjami pozarządowymi, władzami), szablony komunikatów 
prasowych i postów w mediach społecznościowych, listę kluczowych 
interesariuszy, takich jak media, wierni, organizacje katolickie, władze 
lokalne czy organizacje międzynarodowe.

W Kościele przykład przygotowania można znaleźć w działaniach Sto-
licy Apostolskiej po skandalach związanych z nadużyciami seksualnymi 
w XXI wieku. Papież Franciszek w 2019 roku zwołał szczyt w Watykanie 
poświęcony ochronie nieletnich, co było częścią długofalowej strategii 
prewencji i komunikacji kryzysowej. Wprowadzono nowe procedury 
zgłaszania nadużyć, szkolenia dla duchownych i transparentne rapor-
towanie, co miało na celu odbudowę zaufania wiernych6.

5 K. Fearn-Banks, Crisis communications: A casebook approach, New York 2016, s. 15, ht-
tps://doi.org/10.4324/9781315684857.

6 Franciszek, List apostolski motu proprio Vos estis lux mundi, 2023, https://www.vati-
can.va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/20230325-motu-proprio-vos-

-estis-lux-mundi-aggiornato.html (09.08.2025); Franciszek, Apostolic letter issued 
Motu Proprio by the supreme pontiff Francis On the protection of minors and vulnerable 
persons, https://www.vatican.va/content/francesco/en/motu_proprio/documents/
papa-francesco-motu-proprio-20190326_latutela-deiminori.html (09.08.2025). 

https://doi.org/10.4324/9781315684857
https://doi.org/10.4324/9781315684857


197

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

2.2. Szybkość reakcji

W erze mediów społecznościowych i AI, kiedy informacje rozprzestrze-
niają się w  ciągu minut, szybkość reakcji jest kluczowa. Opóźnienie 
w odpowiedzi może prowadzić do eskalacji kryzysu i utraty kontroli nad 
narracją. Reguła „złotej godziny” w komunikacji kryzysowej mówi, że 
organizacja powinna wydać pierwsze oświadczenie w ciągu godziny od 
wybuchu kryzysu7. W przypadku instytucji kościelnych szybka reakcja 
jest szczególnie ważna, ponieważ brak odpowiedzi może być interpreto-
wany jako obojętność lub próba ukrycia problemu. Spóźniona reakcja 
jest nie tylko przyznaniem się do winy, ale też pozwala innym podmio-
tom przejmować narrację i ją narzucać, ponadto szybkość dziejących się 
wydarzeń spowoduje, że nikogo z dziennikarzy sytuacja nie będzie in-
teresować, kiedy nie będzie możliwe natychmiastowe skomentowanie 
wydarzenia. 

Przykładem negatywnego skutku opóźnień jest reakcja Kościoła w Ir-
landii na skandale związane z nadużyciami seksualnymi w latach 90. 
XX wieku. Początkowe milczenie i  minimalizowanie problemu przez 
hierarchów doprowadziły do głębokiego kryzysu zaufania, a  Kościół 
w Irlandii stracił znaczną część wiernych. Podobny proces, choć nieco 
bardziej skomplikowany, dokonuje się obecnie w Polsce. Z kolei pozy-
tywnym przykładem jest reakcja archidiecezji bostońskiej, kiedy po 
ujawnieniu skandali pedofilskich w 2002 roku arcybiskup Sean O’Mal-
ley szybko przeprosił, a w kolejnych latach wprowadził reformy i współ-
pracował z  mediami, co pomogło w  odbudowie zaufania8. Następnie 

7 O. Lerbinger, The crisis manager: Facing disasters, conflicts, and failures, New York 
2012, s. 45, https://doi.org/10.4324/9780203222133; S. Muralidharan, K. Dillistone, 
J. H. Shin, The Gulf Coast oil spill: Extending the theory of image restoration discourse to 
the realm of social media and beyond petroleum, “Public Relations Review” 37 (2011) no. 
3, s. 226–232, https://doi.org/10.1016/j.pubrev.2011.04.006. 

8 P. F. Lawler, The faithful departed: The collapse of Boston’s Catholic culture, Encounter 
Books 2008. Książka dziennikarza analizuje kryzys w archidiecezji bostońskiej i dzia-
łania podejmowane przez O’Malleya w celu naprawy sytuacji. Lawler szczegółowo opi-
suje reformy, w tym wprowadzenie niezależnej rady ds. ochrony dzieci, składającej się 
z ekspertów świeckich, do nadzoru nad politykami prewencyjnymi, programy szko-
leniowe (np. VIRTUS) dla duchownych i pracowników w celu zapobiegania naduży-
ciom, współpracę z organami ścigania, w tym przekazywanie wszystkich zarzutów 
władzom świeckim, transparentność w postaci publikacji list duchownych z wiary-

https://doi.org/10.4324/9780203222133
https://doi.org/10.1016/j.pubrev.2011.04.006


198

Monika Przybysz

uruchomiono wiele kampanii informacyjno-ewangelizacyjnych na 
rzecz powrotu do domu osób, które odeszły od Kościoła. 

2.3. Transparentność i uczciwość

Transparentność to fundament budowania zaufania w trakcie kryzy-
su. Instytucje kościelne, jako organizacje oparte na wartościach moral-
nych, są szczególnie narażone na krytykę, gdy próbują ukrywać fakty 
lub manipulować informacjami. Coombs w  swojej Situational Crisis 
Communication Theory podkreśla, że strategia komunikacyjna powin-
na być dopasowana do poziomu odpowiedzialności organizacji za kry-
zys9. W przypadku kryzysów, za które Kościół nie ponosi bezpośredniej 
winy (np. fałszywe oskarżenia), wystarczą komunikaty informacyjne. 
Jednak w sytuacjach, w których Kościół ponosi odpowiedzialność (np. 
skandale związane z  nadużyciami), konieczne jest przyjęcie strategii 
przeprosin, pokuty i  działań naprawczych. Ważne jest jednak wcze-
śniejsze wypracowanie procedur zarządzania instytucją w sytuacjach 
kryzysowych10. Często, niestety w lokalnych sytuacjach, zamiast peł-
nego scenariusza zarządzania komunikacją kryzysową wprowadzane są 
tylko niektóre jej elementy, co może prowadzić do pogłębienia kryzysu. 

Przykładem transparentności jest list apostolski Franciszka Vos estis 
lux mundi (2019)11, w którym papież ustanowił nowe procedury zgłasza-
nia nadużyć w Kościele. Dokument ten był odpowiedzią na globalny kry-
zys zaufania i pokazał, że Stolica Apostolska traktuje problem poważ-
nie. Z kolei brak transparentności można zauważyć w początkowych 

godnymi zarzutami, reformy administracyjne, takie jak zaostrzenie procedur wery-
fikacji kandydatów do seminariów.

9 W. T. Coombs, Protecting organization reputations during a crisis: The development and 
application of Situational Crisis Communication Theory, “Corporate Reputation Review” 
10 (2007) no. 3, s. 163–176, https://doi.org/10.1057/palgrave.crr.1550049. 

10 U. Khattab, S. B. Fonn, S. Ali, Strategiczne zarządzanie komunikacją w kryzysach kor-
poracyjnych: Analiza przypadku, „e-Journal of Social & Behavioural Research in Busi-
ness” 8 (2017) no. 1, s. 16.

11 Franciszek, List apostolski motu proprio Vos estis lux mundi 2023, https://www.vati-
can.va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/20230325-motu-proprio-vos-

-estis-lux-mundi-aggiornato.html (09.08.2025).

https://doi.org/10.1057/palgrave.crr.1550049


199

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

reakcjach niektórych diecezji na skandale pedofilskie w latach 80. i 90., 
kiedy to próby zatajania informacji doprowadziły do eskalacji kryzysu12.

2.4. Empatia i ludzki wymiar

Komunikacja kryzysowa w Kościele powinna odzwierciedlać wartości 
chrześcijańskie, takie jak miłosierdzie, współczucie i  pokora. Wyra-
żanie empatii wobec osób poszkodowanych lub zaniepokojonych kry-
zysem buduje więź z wiernymi i pokazuje, że Kościół traktuje problem 
poważnie. Przykładem może być reakcja papieża Franciszka na kryzys 
migracyjny w Europie w 2015 roku, kiedy wezwał parafie do przyjmo-
wania uchodźców, wyrażając solidarność z osobami cierpiącymi13. Tego 
typu działania komunikacyjne wzmacniają wizerunek Kościoła jako in-
stytucji bliskiej ludziom.

W Kościele podobne podejście można zaobserwować w działaniach 
diecezji, zakonów i niektórych hierarchów, którzy organizują spotka-
nia z pokrzywdzonymi przez nadużycia duchownych, oferując wsparcie 
psychologiczne i publicznie wyrażając żal za popełnione błędy oraz szu-
kając konkretnych dróg wsparcia pokrzywdzonych osób. 

2.5. Spójność przekazu

Wszystkie komunikaty wydawane w  trakcie kryzysu powinny być 
spójne, niezależnie od kanału komunikacji (kazania, media tradycyj-
ne, media społecznościowe, komunikacja wewnętrzna). Rozbieżności 
w przekazie mogą prowadzić do zamieszania i podważenia wiarygod-
ności Kościoła. Dlatego kluczowe jest wyznaczenie jednego rzecznika 
prasowego lub zespołu odpowiedzialnego za komunikację. W instytu-
cjach kościelnych, w których hierarchia odgrywa istotną rolę, spójność 
jest szczególnie trudna do osiągnięcia, ponieważ różne diecezje lub 
parafie mogą wydawać własne komunikaty. Przykładem skutecznej 

12 M. A. Dixon, Silencing the lambs: The Catholic Church’s response to the 2002 sexual abuse 
scandal, “Journal of Communication & Religion” 27 (2004) Issue 1, s. 63, https://doi.
org/10.5840/jcr20042719.

13 Franciszek, Angelus, 6.09.2015, https://www.vatican.va/content/francesco/en/ange-
lus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html (12.08.2025). 



200

Monika Przybysz

koordynacji jest reakcja Watykanu na pandemię COVID-19, kiedy papież 
Franciszek i Stolica Apostolska wydawały jednolite komunikaty doty-
czące zasad bezpieczeństwa, modlitwy i wsparcia dla wiernych14.

2.6. Monitorowanie i adaptacja

Kryzysy są dynamiczne, a reakcje opinii publicznej mogą zmieniać się 
w czasie. Instytucje kościelne muszą monitorować media, w tym media 
społecznościowe, aby na bieżąco dostosowywać swoje komunikaty. Na-
rzędzia do monitorowania mediów pozwalają na śledzenie wzmianek 
o  Kościele i  szybkie reagowanie na nowe wątki w  debacie publicznej. 
Przykładem skutecznego monitorowania stała się w 2019 roku szybka 
reakcja bpa Wojciecha Polaka po premierze filmu braci Sekielskich na 
YouTube, kiedy w niecałe pół godziny Prymas Polski opublikował w for-
mie video oświadczenie jako delegat Episkopatu ds. Ochrony Dzieci 
i Młodzieży15.

3. �Wyzwania i przyszłość komunikacji 
kryzysowej w Kościele

Współczesne wyzwania w komunikacji kryzysowej obejmują zarówno 
dezinformację i fake newsy, jak i procesy globalizacyjne, a także zmien-
ne oczekiwania społeczne. W  mediach społecznościowych fałszywe 
informacje mogą powodować szybką eskalację kryzysu. Często media 
informują o  nadużyciach w  Kościele i  wywołują burzę medialną, za-
nim diecezja czy parafia lub instytucja kościelna zdąży wydać oficjalne 
oświadczenie. Dlatego wymaga to przygotowania, aby móc reagować 
szybko, ale również weryfikować informacje i troszczyć się o wiarygod-
ność instytucji w  warstwie komunikacyjnej. Kościół działa na wielu 
rynkach, co wymaga uwzględnienia różnic kulturowych w  komuni-
kacji. Na przykład reakcja na kryzys w Europie może różnić się od tej 

14	 Kościół na świecie wobec pandemii koronawirusa, 18.03.2020, https://www.ekai.pl/
kosciol-na-swiecie-wobec-pandemii-koronawirusa/ (12.08.2025).

15	 Prymas Polski po filmie Sekielskich: przepraszam za każdą ranę zadaną przez ludzi Ko-
ścioła, 11.05.2019, https://www.polsatnews.pl/wiadomosc/2019-05-11/prymas-polski-

-przepraszam-za-kazda-rane-zadana-przez-ludzi-kosciola/ (12.08.2025).



201

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

w Ameryce Łacińskiej, szczególnie kiedy coraz więcej kwestii dotyka 
problemów migracyjnych i  zaangażowania instytucji kościelnych do 
przyjmowania migrantów. Współczesne społeczeństwo w sytuacjach 
trudnych oczekuje ponadto od Kościoła nie tylko przeprosin, ale także 
konkretnych działań, np. w zakresie ochrony nieletnich, równości płci 
czy troski o środowisko.

Przyszłość komunikacji kryzysowej w Kościele będzie prawdopodob-
nie zdominowana przez sztuczną inteligencję i analizę danych. Narzę-
dzia AI mogą pomóc w przewidywaniu kryzysów, analizie sentymentu 
w  mediach społecznościowych i  automatycznym generowaniu komu-
nikatów. Oprogramowanie do analizy danych może pomóc przejrzeć 
tysiące wzmianek w czasie rzeczywistym, co pozwala na szybkie dosto-
sowanie strategii komunikacyjnej. Jednak technologia nie zastąpi ludz-
kiego osądu, empatii i zgodności z wartościami chrześcijańskimi, które 
pozostają kluczowe w budowaniu zaufania.

Instytucje kościelne różnią się od innych organizacji pod względem 
celów, wartości i struktury. Komunikacja kryzysowa w Kościele musi 
uwzględniać zarówno misję duchową, jak i  hierarchiczną strukturę, 
a także rosnące oczekiwania wobec Kościoła. Jest on bowiem postrze-
gany jako strażnik moralności, co oznacza, że każdy kryzys jest ocenia-
ny przez pryzmat wartości chrześcijańskich. Decyzje komunikacyjne 
często wymagają zatwierdzenia na różnych szczeblach hierarchii, co 
opóźnia reakcję. Wierni natomiast oczekują od Kościoła nie tylko sku-
teczności, ale także pokory, skruchy i zgodności z nauczaniem Jezusa.

Przykładem specyfiki kościelnej komunikacji kryzysowej jest reak-
cja na pandemię COVID-19. Wiele diecezji musiało zmierzyć się z kryty-
ką dotyczącą zamknięcia kościołów lub ograniczenia liczby wiernych 
na mszach. Skuteczne diecezje szybko wprowadziły transmisje online 
mszy, komunikaty dotyczące zasad bezpieczeństwa i akcje charytatyw-
ne, co pomogło utrzymać więź z wiernymi16.

Jednym z wyzwań są także aspekty etyczne komunikacji kryzysowej. 
Etyka odgrywa w  niej kluczową rolę, szczególnie w  instytucjach ko-
ścielnych, postrzeganych jako autorytety moralne. Organizacje, które 

16 M. Chmielewski, M. Nowak, P. Stanisz, J. Szulich-Kałuża, D. Wadowski, Komunikacja 
Kościoła katolickiego w okresie pandemii Covid-19. Raport z badań interdyscyplinarnych, 
Kraków 2022.



202

Monika Przybysz

działają w sposób nieetyczny — np. zatajając informacje lub przerzucając 
winę na innych — ryzykują długotrwałą utratę zaufania. Zgodnie z za-
sadami etyki PRSA (Public Relations Society of America) specjaliści PR 
powinni kierować się uczciwością, odpowiedzialnością i  szacunkiem 
wobec interesariuszy17.

W  sytuacjach kryzysowych ważne są: prawdomówność, otwartość 
i  partnerstwo. „Mów szybko i  o  wszystkim” — to stwierdzenie ukuto 
w  kręgach specjalistów od public relations i  trudno przypisać je kon-
kretnemu autorowi. Odnosi się ono do otwartości komunikacji od 
pierwszych chwil kryzysu. Paul Skrivastow wiele lat temu sformuło-
wał tezę „okna możliwości”, ponieważ każdy kryzys pozwala otworzyć 
okno (możliwość), przez które można go kontrolować, ale jest to możli-
we w ograniczonym czasie18. Konieczne jest wykorzystanie wszelkich 
środków technicznych do rozpowszechniania informacji, aby przekaz 
medialny nie był owocem spekulacji, ale oficjalnym stanowiskiem pod-
miotu. Bardzo ważna jest zasada niezwykle szybkiej reakcji. Według 
badań Lithium Technologies 14% użytkowników oczekuje natychmia-
stowej odpowiedzi od marki, 19% w ciągu 5 minut do 30 minut, 20% chce 
odpowiedzi w ciągu 30 do 60 minut, a 47% zaakceptuje odpowiedź w cią-
gu 60 do 120 minut19.

Niezwykle ważna zasada przekazywania prawdy, uczciwości i przej-
rzystości komunikacji w sytuacji kryzysowej jest fundamentalna. Cho-
dzi o wiarygodność przekazu i reakcję społeczności. Społeczność, która 
wierzy w informacje podmiotu i dobre intencje, profesjonalizm i chęć 
rozwiązania sytuacji — odpowiada wsparciem. Kiedy dziennikarze lub 
osoby prywatne wykryją kłamstwo, próbę manipulacji, ukrycia czegoś, 
skutkuje to brakiem zaufania, potępieniem, osądem, uznaniem winy. 

17 PRSA, Code of ethics, https://www.prsa.org/ethics/code-of-ethics, 2023, (09.08.2025); 
W. T. Coombs, Protecting organization reputations during a crisis, “Corporate Reputa-
tion Review” 10 (3) 2007, s. 163–176.

18 R. Cohn, Biblia kryzysu PR. Jak przejąć kontrolę nad mediami, gdy rozpęta się piekło, 
Nowy Jork 2000, s. 10.

19 A. Gesenhues, Badanie: 72% konsumentów oczekuje, że marki odpowiedzą w ciągu go-
dziny na skargi zamieszczone na Twitterze, https://martech.org/study-72-of-consu-
mers expect-brands-to-respond-within-an-hour-to-complaints-posted-on-twitter/ 
(08.08.2025).



203

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

Kolejna zasada dotyczy partnerskiego traktowania środowiska — dru-
giej strony procesu komunikacji. Dialog powinien być zorientowany na 
pojednanie. Komunikacja nie może być prowadzona z pozycji nieomyl-
ności, przekonania o bezsprzecznej słuszności i posiadania monopolu 
na prawdę absolutną. Należy brać pod uwagę emocjonalny charakter 
przekazu drugiej strony, jej uczucia, nawet irracjonalne. Komunikacja 
kryzysowa będzie skuteczna, tzn. będzie zmierzała w  kierunku pozy-
tywnych rozwiązań, gdy źródło informacji będzie wiarygodne, uczciwe, 
opanowane, podające fakty w sposób stonowany i współpracujące.

W  Kościele nieetyczne podejście do komunikacji kryzysowej może 
mieć katastrofalne skutki. Szczególnie wtedy, gdy do mediów wycie-
kają robocze wersje dokumentów bądź kompromitujące materiały. Fał-
szowanie przekazu zawsze kończy się źle dla instytucji, która jest jego 
nadawcą, a odzyskanie wiarygodności jest niezwykle trudne. 

W kontekście kościelnym takim przypadkiem był kryzys w 2018 roku 
w diecezjach w Chile, gdzie początkowe zaprzeczanie nadużyciom przez 
niektórych biskupów doprowadziło do dymisji całego episkopatu i in-
terwencji papieża Franciszka20.

4. �Praktyczne rekomendacje dla instytucji kościelnych 
w zarządzaniu komunikacją kryzysową

Komunikacja kryzysowa w  instytucjach kościelnych wymaga strate-
gicznego podejścia, które uwzględnia zarówno specyfikę misji Kościo-
ła, jak i dynamiczne środowisko medialne. Współczesne kryzysy, takie 
jak skandale związane z nadużyciami, kontrowersje wokół wypowiedzi 
duchownych czy zewnętrzne wyzwania (np. pandemie), stawiają przed 
Kościołem konieczność szybkiego i  skutecznego reagowania. Niektó-
re z  poniższych rekomendacji mogą pomóc instytucjom kościelnym 

20	 Letter sent by the Holy Father to the bishops of Chile following the report of archbi-
shop Charles J. Scicluna, (8.04.2018), https://www.vatican.va/content/francesco/
en/letters/2018/documents/papa-francesco_20180408_lettera-vescovi-cile.html 
(17.08.2025); Holy See Press Office, Resignations and appointments, 11.06.2018, https://
press.vatican.va/content/salastampa/en/bollettino/pubblico/2018/06/11/180611c.
html (17.08.2025); Chile sex abuse: Pope Francis begs forgiveness for “serious mistakes”, 
12.04.2018, https://www.vaticannews.va/en/pope/news/2018-04/pope-francis-letter-

-chile-bishops-clerical-sex-abuse.html (17.08.2025). 



204

Monika Przybysz

w  efektywnym zarządzaniu komunikacją kryzysową, budowaniu za-
ufania i minimalizowaniu strat wizerunkowych.

4.1. Zespół kryzysowy

Każda diecezja, parafia czy instytucja kościelna powinna powołać ze-
spół odpowiedzialny za zarządzanie komunikacją w sytuacjach kryzy-
sowych. Taki zespół powinien składać się z różnorodnych specjalistów, 
aby zapewnić kompleksowe podejście do problemu. Jego kluczowymi 
członkami są duchowni, specjaliści PR, prawnicy, specjaliści ds. me-
diów społecznościowych oraz specjaliści ds. sztucznej inteligencji. Oso-
by znające teologię, nauczanie Kościoła i specyfikę wspólnoty wiernych, 
które mogą nadać komunikatom odpowiedni ton duchowy i moralny. 
Duchowni są niezbędni, aby zapewnić zgodność działań z  wartościa-
mi chrześcijańskimi, takimi jak pokora, miłosierdzie i prawda. Ważną 
grupą są także profesjonaliści z zakresu public relations, którzy mają 
doświadczenie w zarządzaniu komunikacją kryzysową, redagowaniu 
komunikatów prasowych i  prowadzeniu dialogu z  mediami. Ich rolą 
jest kształtowanie narracji, minimalizowanie negatywnych skutków 
kryzysu i budowanie spójnego wizerunku. Eksperci prawni analizują 
potencjalne konsekwencje prawne kryzysu, doradzają w kwestiach od-
powiedzialności i pomagają w przygotowaniu odpowiedzi na zarzuty 
lub postępowania sądowe. W przypadku kryzysów związanych z nad-
użyciami (np. seksualnymi czy finansowymi) prawnicy odgrywają klu-
czową rolę w zapewnieniu zgodności z prawem. Osoby odpowiedzialne 
za monitorowanie i reagowanie na komentarze w internecie zarządzają 
profilami w mediach społecznościowych oraz przeciwdziałają dezinfor-
macji. W dobie szybkiego przepływu informacji ich rola jest nieocenio-
na. Również specjaliści ds. sztucznej inteligencji będą wspierać zespół 
w przeszukiwaniu informacji, aktywnym wykorzystaniu programów 
do tworzenia szybkich przekazów, analizie dużych baz danych, uspraw-
nianiu procesów. 

Zespół kryzysowy jest ważnym elementem zarządzania kryzysowe-
go, ponieważ powołany wcześniej, ułatwia i przyspiesza procesy. Jak 
podkreśla W. T. Coombs w  Situational Crisis Communication Theory, 
skuteczna komunikacja kryzysowa wymaga szybkiego dostosowania 



205

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

strategii do specyfiki sytuacji21. Zespół kryzysowy pozwala na błyska-
wiczne podejmowanie decyzji, koordynację działań i unikanie chaosu 
informacyjnego. W instytucjach kościelnych, w których hierarchiczna 
struktura może opóźniać reakcje, zespół kryzysowy działa jako jed-
nostka operacyjna zdolna do szybkiego działania w imieniu diecezji czy 
parafii.

Przykładem może być archidiecezja bostońska po skandalach pedo-
filskich w  2002 roku. Arcybiskup Sean O’Malley stworzył zespół kry-
zysowy, który obejmował duchownych, prawników i ekspertów ds. ko-
munikacji, co pozwoliło na szybkie wprowadzenie reform, przeprosiny 
i współpracę z mediami. Dzięki temu diecezja częściowo odzyskała za-
ufanie wiernych.

Wyzwaniem w Kościele jest profesjonalizacja i zrozumienie. Powoła-
nie zespołu kryzysowego w instytucjach kościelnych napotyka na spe-
cyficzne trudności dotyczące hierarchii, braku zasobów oraz różnic kul-
turowych. Najczęściej błędy w komunikacji kryzysowej dotyczą decyzji, 
które często wymagają zatwierdzenia przez biskupa lub kurię, co może 
opóźniać działanie zespołu. Mniejsze diecezje mogą nie dysponować 
również wystarczającą liczbą specjalistów PR czy prawników. Ponadto 
w globalnym Kościele zespoły muszą uwzględniać lokalne uwarunko-
wania, np. różnice w postrzeganiu kryzysów w Europie, Ameryce Łaciń-
skiej czy Afryce, szczególnie gdy kryzysy będą dotykać kwestii migracji 
i uchodźców. 

Usprawnienie rekomendacyjne w  implementacji dotyczy przede 
wszystkim kilku elementów. Pierwszym z nich jest konieczność utwo-
rzenia stałego zespołu kryzysowego w każdej diecezji, a także jeśli to 
możliwe, również w  instytucjach kościelnych oraz parafiach. Zespół 
kryzysowy powinien się spotykać regularnie (np. raz na kwartał), aby 
aktualizować plany kryzysowe i  przeprowadzać symulacje. W  przy-
padku braku wewnętrznych specjalistów diecezje mogą współpraco-
wać z agencjami PR lub prawnikami na zasadzie outsourcingu. Człon-
kowie zespołu powinni przejść szkolenia z zarządzania kryzysowego, 
aby lepiej rozumieć dynamikę kryzysów. Zespół powinien mieć jasno 

21 W. L. Benoit, Accounts, excuses, and apologies: A theory of image restoration strategies, 
New York, Albany 1995, s. 79–81.



206

Monika Przybysz

określone procedury, np. kto odpowiada za kontakt z mediami, kto przy-
gotowuje komunikaty, a kto koordynuje działania wewnętrzne.

4.2. Szkolenia

Duchowni, pracownicy kurii, liderzy ruchów religijnych oraz osoby 
zaangażowane w działalność instytucji kościelnych powinni regular-
nie uczestniczyć w szkoleniach z zakresu komunikacji kryzysowej, me-
diów społecznościowych i zarządzania wizerunkiem, a obecnie także ze 
sztucznej inteligencji. Szkolenia te są kluczowe, ponieważ przygotowują 
personel do szybkiego i skutecznego reagowania w sytuacjach kryzyso-
wych, minimalizując ryzyko błędów komunikacyjnych.

Szkolenia są istotne także ze względu na konieczność profesjonali-
zacji działań proaktywnych. Przygotowanie to bowiem 90% sukcesu 
w zarządzaniu kryzysem22. W instytucjach kościelnych, w których du-
chowni często pełnią rolę rzeczników lub liderów opinii, brak wiedzy 
o zasadach komunikacji kryzysowej może prowadzić do eskalacji pro-
blemów. Na przykład nieprzemyślane wypowiedzi w mediach czy nieod-
powiednie komentarze w mediach społecznościowych mogą pogorszyć 
wizerunek Kościoła.

Szkolenia dla instytucji kościelnych powinny obejmować zasady ko-
munikacji kryzysowej, obsługę mediów, mediów społecznościowych, 
symulacje kryzysowe, zastosowanie sztucznej inteligencji, a  także 
etykę komunikacji. Zasady komunikacji kryzysowej dotyczą reguł, jak 
reagować w ciągu „złotej godziny”, jak przygotowywać komunikaty pra-
sowe, jak dostosowywać strategię do rodzaju kryzysu (np. skandal, klę-
ska żywiołowa). Obsługa mediów obejmuje zasady, jak odpowiadać na 
pytania dziennikarzy, jak unikać pułapek w wywiadach, jak budować 
pozytywny przekaz. W  mediach społecznościowych pomocą i  wspar-
ciem jest wiedza, jak monitorować komentarze, jak reagować na hejt, 
jak tworzyć angażujące posty w  czasie kryzysu. Aby być przygotowa-
nym, istotne są także symulacje kryzysowe, czyli praktyczne ćwicze-
nia, w których uczestnicy reagują na fikcyjne scenariusze kryzysowe, 
np. skandal finansowy czy kontrowersyjna wypowiedź duchownego. 

22 O. Lerbinger, The Crisis Manager: Facing Disasters, Conflicts, and Failures, New York 
2012, s. 45.



207

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

Szybkość reagowania można wesprzeć dzięki sztucznej inteligencji, jed-
nak trzeba wiedzieć, jak i do czego wykorzystać oprogramowanie, jak 
usprawniać procesy, jak analizować duże bazy danych, jak unikać ha-
lucynacji. W przekazie istotną rolę odgrywa także etyka — jak zachować 
w komunikatach zgodność z wartościami chrześcijańskimi, jak wyra-
żać empatię i pokorę.

Przykładem jest inicjatywa Stolicy Apostolskiej, która od 2019 roku 
organizuje szkolenia i  seminaria formacyjne dla biskupów i  duchow-
nych na temat ochrony nieletnich i zarządzania kryzysami związanymi 
z nadużyciami seksualnymi23. Szkolenia te, prowadzone w Watykanie 
i diecezjach, obejmują zarówno aspekty prawne, jak i komunikacyjne. 
W  Polsce szkoleniami zajmują się Fundacja Świętego Józefa oraz Uni-
wersytet Ignatianum24.

Tego rodzaju działania są często niedocenianie i  niepodejmowane, 
a  stanowią wyznacznik sprawności komunikacyjnej instytucji w  za-
kresie oporności na zmiany, braku środków i  różnic pokoleniowych. 
Niektórzy duchowni mogą uważać, że szkolenia z PR są sprzeczne z ich 
misją duchową. Mniejsze parafie mogą nie mieć budżetu na profesjonal-
ne szkolenia. Starsze pokolenie duchownych może mieć trudności z opa-
nowaniem mediów społecznościowych, a także sztucznej inteligencji. 

Działania te są istotne na kilku poziomach, dotyczą bowiem regu-
larnych szkoleń, korzystania z e-learningu, szkoleń międzypokolenio-
wych, a także współpracy z uczelniami. Diecezje powinny organizować 
szkolenia co najmniej raz w roku, zapraszając ekspertów z PR i mediów. 
Takie szkolenia dla rzeczników prasowych instytucji kościelnych w Pol-
sce prowadzone są od 2007 roku przez zespół obecnie 4 osób: o. Jana Ma-
rię Szewka OFM Conv., ks. Józefa Klocha, Monikę Przybysz i Katarzynę 

23	 Komunikat Papieskiej Komisji ds. Ochrony Małoletnich, 01.10.2019, https://ochrona.
episkopat.pl/dokumenty/komunikat-papieskiej-komisji-ds-ochrony-maloletnich-2/ 
(12.08.2025); Seminarium Papieskiej Komisji ds. Ochrony Małoletnich, https://ochrona.
episkopat.pl/dokumenty/seminarium-papieskiej-komisji-ds-ochrony-maloletnich-2/ 
(12.08.2025); Warszawa: biskupi odbyli szkolenie nt. wytycznych Papieskiej Komisji ds. 
Ochrony Małoletnich, 12.02.2025, https://serwiskai.pl/depesza/660337/ (12.07.2025).

24	 Razem idzie się dalej — zakończyło się szkolenie systemu ochrony małoletnich i bezbron-
nych w Kościele, 17.05.2025, https://ochrona.episkopat.pl/razem-idzie-sie-dalej-za-
konczylo-sie-szkolenie-systemu-ochrony-maloletnich-i-bezbronnych-w-kosciele/ 
(12.08.2025).



208

Monika Przybysz

Ferens. Platformy online mogą obniżyć koszty szkoleń i  umożliwić 
dostęp większej liczbie osób. Programy powinny uwzględniać różnice 
w  doświadczeniu technologicznym, np. warsztaty dla starszych du-
chownych z podstaw mediów społecznościowych. Katolickie uniwersy-
tety mogą oferować kursy z komunikacji kryzysowej dla duchownych 
i świeckich pracowników Kościoła.

4.3. Budowanie relacji z mediami

Regularna współpraca z mediami przed wystąpieniem kryzysu jest klu-
czowa dla skutecznej komunikacji w  czasie jego trwania. Budowanie 
pozytywnych relacji z dziennikarzami, redakcjami i influencerami po-
zwala na lepsze zrozumienie potrzeb mediów i ułatwia przekazywanie 
informacji w trudnych sytuacjach.

Jak zauważa Otto Lerbinger, media są „strażnikami opinii publicznej” 
w czasie kryzysu25. W instytucjach kościelnych, które często są obiek-
tem zainteresowania mediów, dobre relacje z  dziennikarzami mogą 
pomóc w kontrolowaniu narracji i unikaniu sensacyjnych nagłówków. 
Regularny kontakt z  mediami buduje zaufanie i  pozwala Kościołowi 
przedstawiać swoje stanowisko w sposób wyważony. Strategie budowa-
nia relacji z mediami dotyczą zarówno organizowania konferencji pra-
sowych, regularnych spotkań z mediami na temat działań Kościoła (np. 
charytatywnych, edukacyjnych), które budują pozytywny wizerunek. 
Dziś jest to coraz trudniejsze ze względu na coraz większy brak zaintere-
sowania działalnością pozytywną Kościoła. Działania w zakresie relacji 
z mediami to także większa dostępność dla mediów. Rzecznicy prasowi 
diecezji powinni być łatwo dostępni dla dziennikarzy, odpowiadając na 
pytania w sposób szybki i profesjonalny, a także wychodzić z komuni-
kacją proaktywną, co jest największą bolączką tych działań. Budowanie 
dobrych relacji to także ekskluzywne materiały, a więc udostępnianie 
mediom raportów, statystyk czy historii sukcesu w  atrakcyjny spo-
sób, np. na temat akcji pomocy potrzebującym, bo to właśnie zwiększa 

25 O. Lerbinger, The Crisis Manager. Facing Disasters, Conflicts, and Failures, Nowy York 
2012; S. Muralidharan, K. Dillistone, J. H. Shin, The Gulf Coast oil spill: Extending the 
theory of image restoration discourse to the realm of social media in, “Public Relations 
Review” 37(3) 2011, s. 226–232.



209

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

zainteresowanie pozytywnymi aspektami działalności Kościoła. Dużą 
rolę odgrywają także spotkania nieformalne, w  tym organizowanie 
warsztatów czy lunchów z dziennikarzami, pozwalające na budowanie 
osobistych relacji.

W  świeckim kontekście wiele firm od lat utrzymuje bliskie relacje 
z mediami, organizując wydarzenia dla dziennikarzy i udostępniając 
raporty z zakresu zrównoważonego rozwoju, co ułatwia komunikację 
w czasie kryzysów (np. w przypadku wystąpienia zarzutów o nieetyczne 
praktyki). Przykładem są diecezje, które regularnie zapraszają media 
na konferencje dotyczące inicjatyw społecznych, takich jak pomoc bez-
domnym, organizacja wydarzeń dla młodzieży czy wydarzeń społeczno-

-kulturalnych. Dzięki tym relacjom diecezje mogą skuteczniej komuni-
kować się w czasie kryzysów, np. kontrowersji wokół budowy nowego 
kościoła, dzwonów obecnych w polskiej kulturze przez wieki, lecz coraz 
częściej zgłaszanych jako nadużycie, szczególnie w wielkich miastach.

Sporym problemem w  Kościele w  Polsce jest nieufność wobec me-
diów, niektórzy duchowni postrzegają bowiem dziennikarzy jako wro-
gich wobec Kościoła, co utrudnia współpracę. W niektórych diecezjach 
i zakonach brakuje wciąż wykwalifikowanych rzeczników prasowych, 
a ich liczba nieustannie się zmienia, trudno więc podać aktualną liczbę 
dla Kościoła w Polsce. Ostatnim wyzwaniem w tej kwestii jest częste 
poszukiwanie kontrowersji przez dziennikarzy, co może zniechęcać 
Kościół do współpracy.

Rekomendacje implementacyjne warto przeanalizować w kontekście 
różnych diecezji nieco inaczej. Każda diecezja i zakon w Polsce powinny 
mieć wyznaczonego rzecznika, który zna zasady współpracy z mediami. 
Diecezje, zakony, parafie oraz instytucje kościelne mogą stworzyć listę 
zaufanych dziennikarzy i redakcji, z którymi regularnie współpracują, 
a więc profesjonalną bazę dziennikarzy. Istotne jest także budowanie 
proaktywnych komunikatów, a  więc publikowanie pozytywnych hi-
storii, np. o działalności charytatywnej Kościoła, co zmniejsza ryzyko 
negatywnych publikacji. Wreszcie, duchowni i  świeccy pracownicy 
powinni uczyć się już na etapie początkowym, także w seminarium du-
chownym, jak odpowiadać na trudne pytania dziennikarzy. Nowe Ratio 
Studiorum uwzględnia zajęcia z edukacji medialnej w liczbie 30 godzin. 



210

Monika Przybysz

4.4. Wykorzystanie mediów społecznościowych

Media społecznościowe zrewolucjonizowały komunikację kryzysową, 
wprowadzając zarówno nowe możliwości, jak i niosąc wyzwania. Z jed-
nej strony umożliwiają instytucjom kościelnym bezpośredni kontakt 
z wiernymi, szybkie wydawanie oświadczeń i kontrolowanie narracji. 
Z drugiej strony przyspieszają rozprzestrzenianie się plotek i dezinfor-
macji, co może eskalować kryzys. W 2018 roku archidiecezja w Filadelfii 
zmagała się z kryzysem po raporcie dotyczącym nadużyć seksualnych. 
Negatywne komentarze na platformach takich jak Twitter i Facebook 
eskalowały kryzys, a  brak szybkiej reakcji w  mediach społecznościo-
wych pogorszył sytuację. Dlatego instytucje kościelne muszą inwesto-
wać w zespoły ds. mediów społecznościowych, które będą monitorować 
i reagować na komentarze w czasie rzeczywistym. Chodzi o narzucenie 
narracji medialnej, aby osoby odpowiedzialne za działania kryzysowe 
publikowały swoje stanowisko w  kluczowych przestrzeniach i  edu-
kowały społeczeństwo w  zakresie zawiłości teologicznych danego 
problemu. 

Kościół powinien aktywnie korzystać z platform takich jak X, Facebo-
ok, Instagram, TikTok czy YouTube, aby komunikować się z wiernymi, 
szczególnie młodszym pokoleniem. Media społecznościowe umożliwia-
ją bezpośredni kontakt z opinią publiczną, szybkie reagowanie na kry-
zysy i budowanie wspólnoty online.

Strategie wykorzystania mediów społecznościowych to przede 
wszystkim regularna aktywność, a więc publikowanie postów o dzia-
łalności Kościoła (np. akcje charytatywne, homilie, wydarzenia), co 
wpłynie na zaangażowanie wiernych. Ponadto istotne jest szybkie 
reagowanie: monitorowanie komentarzy i  odpowiadanie na pytania 
w czasie rzeczywistym, co zapobiega eskalacji kryzysów. Dużą rolę od-
grywają także treści angażujące: filmy, infografiki czy relacje na żywo 
(np. z  mszy), które przyciągają uwagę młodszej publiczności. W  stra-
tegii istotna jest także transparentność: publikowanie komunikatów 
w czasie kryzysu (np. przeprosin) w mediach społecznościowych buduje 
zaufanie.



211

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

Dobrym przykładem stała się niezwykle duża aktywność Watykanu, 
diecezji i parafii czy zakonów używających YouTube do transmisji mszy, 
co wzmocniło poczucie wspólnoty wśród wiernych26.

Wyzwaniem w tym kontekście jest przede wszystkim brak kompeten-
cji cyfrowych: wiele diecezji nie ma specjalistów od mediów społeczno-
ściowych i  sztucznej inteligencji. Niezwykle trudnym problemem do 
rozwiązania są negatywne komentarze, ponieważ kryzysy w mediach 
społecznościowych zwykle eskalują z powodu hejtu. Także różnice po-
koleniowe odgrywają dużą rolę, bo starsze pokolenie wiernych może nie 
korzystać z platform takich jak TikTok.

Ważne w  tym kontekście jest zatrudnienie specjalistów: diecezje, 
zakony, parafie i  instytucje powinny zatrudniać lub szkolić osoby od-
powiedzialne za media społecznościowe. Podmioty kościelne powinny 
mieć plan publikacji, uwzględniający różne platformy i grupy docelowe. 
Ważne jest także używanie narzędzi do śledzenia wzmianek o Kościele, 
aby szybko wychwytywać punkty zapalne. Pracownicy tych instytucji 
powinni uczyć się, jak tworzyć angażujące treści, np. krótkie filmy na 
TikToku, Instagramie i YouTube.

4.5. Działania proaktywne

Instytucje kościelne powinny działać proaktywnie, publikując regu-
larne raporty o akcjach prewencyjnych, takich jak ochrona nieletnich, 
pomoc potrzebującym czy zarządzanie finansami. Transparentność 
w tych obszarach buduje zaufanie i zmniejsza ryzyko kryzysów. Dane, 
fakty i liczby są szczególnie wartościowe dla mediów, ponieważ zwięk-
szają wiarygodność komunikatów. Należy jednak przekazywać je za-
równo profesjonalnie, jak i kreatywnie. 

Jak wynika z  badań Edelman Trust Barometer (2023), organizacje, 
które regularnie komunikują swoje działania, cieszą się większym za-
ufaniem. W Kościele proaktywna komunikacja pozwala na budowanie 

26 M. Chmielewski, M. Nowak, P. Stanisz, J. Szulich-Kałuża, D. Wadowski, Komunikacja 
Kościoła katolickiego w okresie pandemii Covid-19. Raport z badań interdyscyplinarnych, 
Kraków 2022.



212

Monika Przybysz

pozytywnego wizerunku i przeciwdziałanie stereotypom, np. o braku 
transparentności czy nadużyciach27.

Strategie proaktywnej komunikacji mogą obejmować publikowanie 
szczegółowych rocznych raportów o działalności diecezji, np. o liczbie 
osób objętych pomocą Caritas czy wdrożonych programach ochrony 
nieletnich. Ponadto powinny być inicjowane kampanie informacyj-
ne organizowane na temat działań Kościoła, np. „Kościół dla ubogich” 
czy „Bezpieczny Kościół”. Warto przemyśleć kampanię skierowaną do 
osób, które odeszły z Kościoła, na wzór amerykańskiej „Catholics come 
home”28. Skuteczne może być organizowanie atrakcyjnych wydarzeń 
ewangelizacyjnych i  otwartego dialogu w  postaci różnych form spo-
tkań z wiernymi i mediami, aby omawiać trudne tematy, np. reformy po 
skandalach, bo to dość istotna potrzeba wiernych świeckich. Udostęp-
nianie konkretnych liczb, np. ile osób skorzystało z  pomocy charyta-
tywnej, ile spraw nadużyć zgłoszono i rozwiązano, nie może być jedynie 
kolejną nudną konferencją prasową. Przykładem jest diecezja w Sydney, 
która od 2018 roku publikuje raporty o ochronie nieletnich, szczegółowo 
opisując wdrożone procedury i statystyki zgłoszeń. Ta transparentność 
pomogła diecezji odzyskać zaufanie po skandalach29.

Problemem komunikacyjnym staje się niestety kultura milczenia. 
Niektóre diecezje unikają publikacji danych, obawiając się krytyki, co 
widać było w 2019 roku w raporcie Kościoła w Polsce dotyczącym osób 
pokrzywdzonych, w  którym Diecezja Gdańska nie podała danych. 
Wciąż brakuje także zasobów, przygotowanie raportów wymaga bo-
wiem czasu i środków, także od strony graficznej, aby była ona atrak-
cyjna i estetyczna. W Kościele dość często ciekawe inicjatywy hamują 
skomplikowane procedury wymagające koordynacji działań proaktyw-
nych w szerszym wymiarze niż zakon czy diecezja.

Istotną rolę odgrywa tworzenie i  promowanie regularnych rapor-
tów, zatrudnianie analityków, prowadzenie kampanii edukacyjnych 
i współpraca z mediami. Każda diecezja, parafia, zakon czy instytucja 

27	 Edelman Trust Barometer 2023, https://www.edelman.com/trust/2023/trust-barome-
ter (09.08.2025).

28 Strona poświęcona projektowi: https://www.catholicscomehome.org/ (11.08.2025).
29	 Information & resources, https://www.sydneycatholic.org/safeguarding-and-child-

-protection/information-resources/ (11.08.2025).



213

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

kościelna powinna publikować raporty co najmniej raz w roku, dostęp-
ne online i w mediach. Specjaliści od danych mogą pomóc w przygoto-
waniu wiarygodnych statystyk. Organizowanie webinarów czy warsz-
tatów na temat działań Kościoła może wesprzeć osoby interesujące się 
daną tematyką, jednak trzeba ją dobrze przygotować i dobrze nagłośnić. 
Udostępnianie raportów mediom w formie przystępnych infografik jest 
dziś standardem komunikacyjnym.

Podsumowanie i wnioski

George Weigel w swojej książce The courage to be Catholic. Crisis, reform, 
and the future of the Church, opublikowanej w USA w 2002 roku30, pod-
kreślił znaczenie i  potrzebę umiejętnego zarządzania kryzysowego 
w  Kościele. Publikacja ta, poświęcona kryzysowi związanemu z  licz-
nymi przypadkami pedofilii i  homoseksualizmu wśród duchownych 
w Kościele katolickim w Stanach Zjednoczonych, jest analizą przebiegu 
sytuacji, jednej z najboleśniejszych ran dla Kościoła w Ameryce Północ-
nej. Wiele osób masowo opuściło wówczas Kościół, a grzech zepsucia 
moralnego trwa do dziś. Konferencja Biskupów Katolickich Stanów 
Zjednoczonych (USCCB) zatrudniła agencję public relations, aby za-
rządzać sytuacją w sferze informacyjnej. Agencja podjęła wiele działań 
w celu odbudowy wizerunku Kościoła w Stanach Zjednoczonych, a efek-
tem wielu miesięcy jej pracy była m.in. profesjonalnie przygotowana 
kampania medialna pod nazwą „Katolicy, wracajcie do domu”. Przekaz 
kampanii, szczególnie widoczny na stronie internetowej http://www.
catholicscomehome.org/, został podzielony na trzy sekcje — dla tych, 
którzy są dumni z bycia katolikami i chcą pomagać innym w powrocie 
do Kościoła, dla tych, którzy nie uczęszczają na msze zbyt często, oraz 
dla niekatolików. 

Sytuacje kryzysowe, z którymi zmaga się Kościół, mogą wynikać nie 
tylko ze słabości jego członków i niedoskonałości jego struktur, choć jak 
wskazują badania PR nad kryzysami — większość sytuacji kryzysowych 
ma swoje źródło wewnątrz organizacji. Kryzysy są zatem powodowane 

30 G. Weigel, The courage to be Catholic. Crisis, reform, and the future of the Church, Nowy 
Jork 2002; G. Weigel, Odwaga bycia katolikiem. Kryzys, reforma i koniec Kościoła, Kra-
ków 2004.



214

Monika Przybysz

albo przez błędy polegające na niewłaściwych działaniach kierownic-
twa, tj. błędach decyzyjnych przez nie popełnianych (niewłaściwe de-
cyzje mogą być przyczyną ponad 60% wszystkich kryzysów), albo przez 
działania pracowników (ponad 20%). Tylko około co siódmy kryzys 
(14%) jest spowodowany przyczynami zewnętrznymi31.

Choć Jan Paweł II nie publikował dokumentów poświęconych zarzą-
dzaniu kryzysowemu, to jednak swoją postawą i przykładem pokazał, 
jak powinno ono być realizowane w praktyce kościelnej. W swojej książ-
ce Kiedy papież prosi o przebaczenie. Wszystkie „mea culpa” Jana Pawła 
II32 Luigi Accattolli przytacza 21 przykładów przemówień i apeli papieża 
Polaka o przebaczenie do różnych narodów, wyznawców innych religii 
i grup społecznych skrzywdzonych w historii Kościoła przez tę instytu-
cję. Podczas ponad stu pielgrzymek, które odbył Jan Paweł II, wielokrot-
nie powtarzano słowo „przepraszam”, a dążenie do pojednania i troska 
o pokój na świecie były priorytetami Papieża Pielgrzyma. Biograf Jana 
Pawła II George Weigel opisywał to w wywiadach i książkach, w tym 
w swojej książce Świadek nadziei33. Papież z Krakowa wykorzystywał 
media do rozwiązywania kryzysów.

Komunikacja kryzysowa w  instytucjach kościelnych to złożony 
proces, który wymaga przygotowania, szybkości, transparentności, 
empatii i  spójności. W  dobie mediów społecznościowych i  wysokich 
oczekiwań społecznych Kościół musi działać strategicznie, aby chronić 
swoją reputację i odbudować zaufanie po kryzysie. Kluczowe jest rów-
nież przestrzeganie zasad etyki, które gwarantują długoterminową 
wiarygodność.

Sprawdzone w  biznesie i  uniwersalne zasady tworzenia komunika-
tów kryzysowych obejmują zasadę 5P34: przeprosiny lub wyrażenie 
żalu, jak najszybsze przyznanie się do błędu, podjęcie działań zapobiega-
jących eskalacji kryzysu, poprawa funkcjonowania samej instytucji lub 
firmy oraz rekompensata strat poniesionych przez poszczególne grupy 

31 A. Łaszyn, Komunikacja kryzysowa, w: B. Biniszewski (red.), Sztuka public relations. 
Z doświadczenia polskich praktyków, Warszawa 2006, s. 13–13, 143.

32 L. Accattoli, Tutti i mea culpa di Giovanni Paolo II, Milano 1997; L. Accattoli, Kiedy papież 
prosi o przebaczenie. Wszystkie mea culpa Jana Pawła II, Kraków 1999.

33 G. Weigel, Witness to hope. The biography of Pope John Paul II, Nowy Jork 1999.
34 A. Łaszyn i in., e-Kryzys. Jak zapewnić dostępność produktu w internecie, Warszawa 

2020, s. 112–115.



215

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

w otoczeniu. Słowa kluczowe, które otwierają serca wielu ludzi — prze-
praszam, proszę, dziękuję — zawsze działają. Okazywanie szacunku 
odbiorcom, dziennikarzom i  wszystkim zainteresowanym stronom, 
pokora zamiast hipokryzji, odwaga stawiania czoła krytyce, otwartość 
i dostępność 24/7 — to złote zasady praktykowane przez wielu komuni-
katorów. Biznesowa zasada 5P nie jest obca Kościołowi, ponieważ od 
wieków obowiązuje niemal identyczna zasada dotycząca sakramentu 
pokuty i warunków jego ważności: rachunek sumienia, żal za grzechy, 
silna determinacja do poprawy, szczera spowiedź, zadośćuczynienie 
Bogu i  bliźnim. Do najczęstszych błędów komunikacyjnych w  sytu-
acjach kryzysowych zalicza się: unikanie odpowiedzi na pytania, nie-
zdecydowanie, oskarżanie innych, cynizm, agresywność, brak empatii, 
wymijające odpowiedzi, arogancję.

Czasy mediów elektronicznych i  społeczności internetowych cha-
rakteryzują się: szybkością przekazu, bezpośrednią komunikacją, part-
nerskim traktowaniem każdego użytkownika internetu, bez podziału 
na ważniejszych i  mniej ważnych, bez hierarchizacji użytkowników 
ze względu na ich rzeczywisty status, ale przede wszystkim ze wzglę-
du na ich osiągnięcia w sieci (aktywność użytkowników)35. Skuteczna 
komunikacja kryzysowa może przekształcić trudną sytuację w szansę 
na wzmocnienie wizerunku. Czasem, szczególnie w  przypadku osób 
pokrzywdzonych, w Kościele brakuje empatii, zaangażowania, współ-
czucia, czasami także mądrości i roztropności36. W instytucjach kościel-
nych, w których zaufanie wiernych i autorytet moralny są fundamen-
tem, komunikacja kryzysowa staje się nie tylko narzędziem zarządzania, 
ale także wyrazem misji ewangelicznej.

35 A. J. Obe, M. Evans, I. Frank, D. Sharpling, Kościół rzymskokatolicki. Ochrona w Ko-
ściele rzymskokatolickim w Anglii i Walii. Raport śledczy listopad 2020, Londyn 2020, 
s. 62, 91, 98, 117. Pełny tekst: https://www.iicsa.org.uk/document/roman-catholic 
church-investigation-report-november-2020 (08.08.2025). 

36 J. Kloch, Zasady duchownych w mediach według Konferencji Episkopatu Polski, w: A. 
Gralczyk, K. Marcyński, M. Przybysz (red.), Media w transformacji, Warszawa 2013, 
s. 123–131; Konferencja Episkopatu Polski, Bądźmy wrażliwi na bezpieczeństwo dzieci 
i młodzieży. Stanowisko Konferencji Episkopatu Polski w sprawie ochrony dzieci i mło-
dzieży (9.10.2013), https:// episkopat.pl/badzmy-wrazliwi-na-bezpieczenstwo-dzieci-

-i-mlodziezy-stanowisko-konferencjiepiskopatu-polski-w-sprawie-ochrony-dzieci-i-
-mlodziezy/ (08.08.2025).



216

Monika Przybysz

Zarządzanie komunikacją kryzysową można podzielić na trzy ważne 
bloki. Pierwszym jest przygotowanie i  zapobieganie, czyli komunika-
cja proaktywna, zapobiegająca wystąpieniu kryzysu i trudnej sytuacji. 
Najważniejsze jest takie zarządzanie komunikacją, które zapobiegnie 
wystąpieniu sytuacji kryzysowej. Przygotowanie się do jej wystąpienia 
poprzez zebranie wcześniej przygotowanych komunikatów prasowych, 
a także czytanie i analizowanie komunikatów kryzysowych podobnych 
podmiotów będzie dużym wsparciem w neutralizowaniu ewentualnego 
kryzysu. Kolejną kwestią jest stworzenie procedur postępowania, sy-
mulacji kryzysowych, spisanie ustalonych zasad i reguł postępowania 
w  sytuacji kryzysowej, udzielenie upoważnienia do komunikowania 
się, informowanie o  tym pracowników i  współpracowników, szkole-
nia. Drugim blokiem komunikacji kryzysowej jest zarządzanie sytu-
acją w sposób reaktywny. W sytuacji kryzysowej, która już wystąpiła, 
konieczne jest komunikowanie się szybko, ale nie za szybko; ostrożnie 
i rozsądnie; tworzenie etycznej komunikacji; przestrzeganie zasady 5P; 
informowanie opinii publicznej z konsekwencją, odwagą i dojrzałością, 
aby uzyskać zrozumienie, wiarygodność i  zaufanie opinii publicznej. 
Blok trzeci to uczenie się na błędach, wdrażanie działań korygujących, 
ponowne parowanie i regeneracja procedur, wyciąganie konstruktyw-
nych wniosków. Tylko takie podejście — w duchu otwartości i rozwagi, 
ale ze znajomością zasad postępowania, gwarantuje poprawę komuni-
kacji i zarządzania trudnościami. Jest to również dobry sposób na zapo-
bieganie dalszym kryzysom, które z pewnością wpłyną na instytucję. 
Sytuacje kryzysowe warto rozwiązywać, ponieważ „nie ma nic ukryte-
go, co by nie miało wyjść na jaw, ani nic tajemnego, co by nie miało wyjść 
na jaw. Dlatego cokolwiek powiedzieliście w ciemności, w świetle będzie 
słyszane, a cokolwiek szepczecie w izbie, będzie głoszone na dachach” 
(Łk 12, 2–3).

Bibliografia

Accattoli L., Kiedy papież prosi o przebaczenie. Wszystkie mea culpa Jana 
Pawła II, Kraków 1999.

Accattoli L., Tutti i mea culpa di Giovanni Paolo II, Milano 1997.



217

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

Benoit W. L., Accounts, excuses, and apologies: A theory of image restoration 
strategies, New York, Albany 1995, s. 79–81.

Chile sex abuse: Pope Francis begs forgiveness for “serious mistakes”, 
12.04.2018, https://www.vaticannews.va/en/pope/news/2018-04/pope-

-francis-letter-chile-bishops-clerical-sex-abuse.html (17.08.2025).
Chmielewski M., Nowak M., Stanisz P., Szulich-Kałuża J., Wadowski D., 

Komunikacja Kościoła katolickiego w okresie pandemii Covid-19. Raport 
z badań interdyscyplinarnych, Kraków 2022.

Cohn R., Biblia kryzysu PR. Jak przejąć kontrolę nad mediami, gdy rozpęta 
się piekło, Nowy Jork 2000.

Collins M., Hollins S., Leczenie ran w  sercu Kościoła i  społeczeństwa, w: 
Ku uzdrowieniu i odnowie. Materiały z sympozjum dla biskupów i prze-
łożonych zakonnych o seksualnym zakazie stosowania osób niepełnolet-
nich, Papieski Uniwersytet Gregoriański, 6–9 lutego 2012, Kraków 2012, 
s. 47–62.

Coombs W. T., Ongoing crisis communication: Planning, managing, and re-
sponding, Thousand Oaks 2014.

Coombs W. T., Protecting organization reputations during a crisis: The de-
velopment and application of Situational Crisis Communication Theory, 

“Corporate Reputation Review” 10 (2007) no. 3, s.  163–176, https://doi.
org/10.1057/palgrave.crr.1550049. 

Dixon M. A., Silencing the lambs: The Catholic Church’s response to the 2002 
sexual abuse scandal, “Journal of Communication & Religion” 27 (2004) 
Issue 1, s. 63–86, https://doi.org/10.5840/jcr20042719.

Edelman Trust Barometer 2023, https://www.edelman.com/trust/2023/
trust-barometer (09.08.2025).

Fearn-Banks K., Crisis communications: A casebook approach, New York 
2016, https://doi.org/10.4324/9781315684857.

Franciszek, Angelus, 06.09.2015, https://www.vatican.va/content/fran-
cesco/en/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.
html (12.08.2025).

Franciszek, Apostolic letter issued Motu Proprio by the supreme pontiff 
Francis On the protection of minors and vulnerable persons (09.08.2025).

Franciszek, List apostolski motu proprio Vos estis lux mundi, 2023, ht-
tps://w w w.vatican.va/content/francesco/pl/motu_proprio/docu-

https://doi.org/10.1057/palgrave.crr.1550049
https://doi.org/10.1057/palgrave.crr.1550049
https://doi.org/10.5840/jcr20042719
https://doi.org/10.4324/9781315684857


218

Monika Przybysz

ments/20230325-motu-proprio-vos-estis-lux-mundi-aggiornato.html 
(09.08.2025).

Gesenhues A., Badanie: 72% konsumentów oczekuje, że marki odpowiedzą 
w ciągu godziny na skargi zamieszczone na Twitterze, https://martech.
org/study-72-of-consumers expect-brands-to-respond-within-an-hour-

-to-complaints-posted-on-twitter/ (08.08.2025).
Information & Resources, https://www.sydneycatholic.org/safeguarding-

-and-child-protection/information-resources/ (11.08.2025).
Holy See Press Office, Resignations and appointments, 11.06.2018, ht-

tps://press.vatican.va/content/salastampa/en/bollettino/pubbli-
co/2018/06/11/180611c.html (17.07.2025).

Khattab U., Fonn S. B., Ali S., Strategiczne zarządzanie komunikacją w kry-
zysach korporacyjnych: Analiza przypadku, „e-Journal of Social & Beha-
vioural Research in Business” 8 (1) 2017, s. 16.

Kloch J., Zasady duchownych w  mediach według Konferencji Episkopa-
tu Polski, w: Media w  transformacji, red. A. Gralczyk, K. Marcyński, 
M. Przybysz, Warszawa 2013, s. 123–131.

Komunikat Papieskiej Komisji ds. Ochrony Małoletnich, 01.10.2019, https://
ochrona.episkopat.pl/dokumenty/komunikat-papieskiej-komisji-ds-

-ochrony-maloletnich-2/ (12.08.2025).
Konferencja Episkopatu Polski, Bądźmy wrażliwi na bezpieczeństwo dzieci 

i młodzieży. Stanowisko Konferencji Episkopatu Polski w sprawie ochrony 
dzieci i młodzieży, 09.10.2013, https://episkopat.pl/badzmy-wrazliwi-na-

-bezpieczenstwo-dzieci-i-mlodziezy-stanowisko-konferencji episkopa-
tu-polski-w-sprawie-ochrony-dzieci-i-mlodziezy/ (08.07.2025).

Kościół na świecie wobec pandemii koronawirusa, 18.03.2020, https://
w w w.ekai.pl/kosciol-na-swiecie-wobec-pandemii-koronawirusa/ 
(12.08.2025).

Lawler P. F., The faithful departed: The collapse of Boston’s Catholic culture, 
Encounter Books 2008.

Lerbinger O., The crisis manager: Facing disasters, conflicts, and failures, 
New York 2012, https://doi.org/10.4324/9780203222133.

Letter sent by the Holy Father to the bishops of Chile following the report of 
archbishop Charles J. Scicluna, (8.04.2018), https://www.vatican.va/con-
tent/francesco/en/letters/2018/documents/papa-francesco_20180408_
lettera-vescovi-cile.html (17.07.2025);

https://doi.org/10.4324/9780203222133


219

Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

Łaszyn A. i in., e-Kryzys. Jak zapewnić dostępność produktu w internecie, 
Warszawa 2020.

Łaszyn A., Komunikacja kryzysowa, w: Sztuka public relations. Z doświad-
czenia polskich praktyków, red. B. Biniszewski, Warszawa 2006.

Muralidharan S., Dillistone K., Shin J. H., The Gulf Coast oil spill: Extending 
the theory of image restoration discourse to the realm of social media and 
beyond petroleum, “Public Relations Review” 37(3) 2011, s. 226–232, ht-
tps://doi.org/10.1016/j.pubrev.2011.04.006.

Nęcek R., Kowalski R., Rzecznik prasowy w  instytucji kościelnej. Teoria 
i praktyka, Kraków 2019.

Obe A. J., Evans M., Frank I., Sharpling D., Kościół rzymskokatolicki. Ochro-
na w Kościele rzymskokatolickim w Anglii i Walii. Raport śledczy listopad 
2020, https://www.iicsa.org.uk/document/roman-catholic church-i-
nvestigation-report-november-2020 (08.08.2025).

Prymas Polski po filmie Sekielskich: przepraszam za każdą ranę zadaną 
przez ludzi Kościoła, 11.05.2019, https://www.polsatnews.pl/wiado-
mosc/2019-05-11/prymas-polski-przepraszam-za-kazda-rane-zadana-

-przez-ludzi-kosciola/ (12.08.2025).
Razem idzie się dalej — zakończyło się szkolenie systemu ochrony małolet-

nich i bezbronnych w Kościele, 17.05.2025, https://ochrona.episkopat.pl/
razem-idzie-sie-dalej-zakonczylo-sie-szkolenie-systemu-ochrony-ma-
loletnich-i-bezbronnych-w-kosciele/ (12.08.2025).

Seminarium Papieskiej Komisji ds. Ochrony Małoletnich, https://ochrona.
episkopat.pl/dokumenty/seminarium-papieskiej-komisji-ds-ochrony-

-maloletnich-2/ (12.08.2025).
Warszawa: biskupi odbyli szkolenie nt. wytycznych Papieskiej Komisji ds. 

Ochrony Małoletnich, 12.02.2025, https://serwiskai.pl/depesza/660337/ 
(12.08.2025).

Weigel G., Odwaga bycia katolikiem. Kryzys, reforma i koniec Kościoła, Kra-
ków 2004.

Weigel G., The courage to be Catholic. Crisis, reform, and the future of the 
Church, Nowy Jork 2002.

Weigel G., Witness to hope. The biography of pope John Paul II, Nowy Jork 
1999.

https://doi.org/10.1016/j.pubrev.2011.04.006
https://doi.org/10.1016/j.pubrev.2011.04.006




221

volume 29 • 2025 • issue 4 • page 221–242

Article history • Received: 4 Jul 2025 • Accepted: 8 Sep 2025 • Published: 31 Dec 2025

ISSN 1428-5673 (print) • ISSN 2391-6575 (online) • Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Ks. Jan Witold Żelazny – dr hab., pracownik Katedry Patrologii i Historii Kościoła Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.

Dariusz Kasprzak OFMCap – prof. dr hab., pracownik Katedry Patrologii i Historii Kościoła 
Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie.

ks. Jan Żelazny
	K https://orcid.org/0000-0003-3653-0639

jan.zelazny@upjp2.edu.pl

Dariusz Kasprzak
	K https://orcid.org/0000-0003-0137-3514

dariusz.kasprzak@upjp2.edu.pl

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
	� https://ror.org/0583g9182

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych 
w Kościele okresu patrystycznego

	' https://doi.org/10.15633/ps.29411



222

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

Abstrakt
Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego

W okresie patrystycznym (I–VIII w.) świętość w teologii chrześcijańskiej odnosiła się 
przede wszystkim do Boga, a ludzie stawali się świętymi przez udział w Jego łasce 
dzięki Chrystusowi i Duchowi Świętemu. Początkowo wszyscy wierni byli nazywa-
ni świętymi jako członkowie uświęconej wspólnoty. Z czasem (od III–IV w.) termin 
ten zaczęto odnosić głównie do wybitnych jednostek, takich jak męczennicy, mnisi, 
asceci i biskupi. Teologia patrystyczna wyróżniała pięć koncepcji świętości: przebó-
stwienie, uświęcenie przez Ducha Świętego, uświęcenie przez łaskę, moralną dosko-
nałość oraz świętość jako normatywny wzór życia. Kult świętych rozwijał się stopnio-
wo, a od IV–V wieku przyjął formę oficjalną — święci zostali uznani za orędowników 
u Boga. Świętość przestała być utożsamiana wyłącznie z męczeństwem, obejmując 
także cnotliwe życie. Wizerunki świętych zaczęły odzwierciedlać potrzeby i aspiracje 
wspólnot, a ich kult wzbogaciła hagiografia. Ostatecznie to świętość jako wzór życia 
uznawana była za podstawę oficjalnego kultu w Kościele.

Keywords: koncepcje świętości, kult świętych, okres patrystyczny

Abstract
An overview of the concepts of holiness and the cult of saints in the Church during 
the patristic period

In the theology of the patristic era (1st–8th centuries), holiness was primarily ascribed 
to God, with human beings becoming holy through participation in His grace, made 
possible by Christ and the Holy Spirit. Initially, the term „saint” referred collectively 
to all the faithful who had been sanctified through baptism and faith. Over time, par-
ticularly from the 3rd and 4th centuries onward, the designation came to be reserved 
for exceptional individuals distinguished by their virtue and commitment — first and 
foremost martyrs, and subsequently monks, ascetics, and bishops. Patristic theology 
articulated five principal concepts of human sanctification: deification (participation 
in the divine nature), sanctification by the Holy Spirit, sanctification through divine 
grace, the pursuit of moral perfection, and holiness understood as a normative model 
of Christian life as proposed by the Church. The veneration of saints developed gradu-
ally and achieved formal recognition by the 4th and 5th centuries, when saints began 
to be presented as intercessors before God. Holiness was no longer seen exclusively 
as the consequence of martyrdom but also as the fruit of a virtuous, Christ-like life 
marked by humility, charity, and peace. With this evolution emerged new typologies 
of saints, and the production of hagiographical literature flourished. Saints not only 



223

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

shaped Christian communities but were also shaped by them — their portrayals re-
flected the spiritual aspirations, fears, and ideals of the faithful. Ultimately, despite 
the diversity of theological understandings of holiness, the Church formally adopted 
only one concept for the purpose of canonization: holiness as a normative model of 
Christian life.

Słowa kluczowe: concepts of holiness, cult of saints, patristic period

W  roku 2014 Arkadiusz Baron wydał w  Wydawnictwie WAM w  Kra-
kowie swą dysertację profesorską pt. Świętość a ideały człowieka (Ojco-
wie Apostolscy, Klemens Aleksandryjski, Orygenes). Studium teologiczne 
na tle modeli filozoficzno-religijnych. W pracy tej autor dokonał analizy 
teologicznej pojęcia biblijnej świętości, osadzając ją w  szerokim kon-
tekście religijno-filozoficznym starożytnego świata i ukazując ewolucję 
wspomnianego pojęcia od religii mezopotamskich, egipskich, greckich, 
rzymskich, poglądów judaistycznych oraz różnych szkół filozoficz-
nych, co pozwala zrozumieć intelektualne tło, w  jakim kształtowały 
się ideały świętości autorów chrześcijańskich pierwszych wieków. Ba-
ron wykazał, jak chrześcijański ideał świętości, rozumiany jako efekt 
inkulturacji Ewangelii, wyrasta z istniejących tradycji, ale je zarazem 
przekracza. Jeśli w Starym Testamencie świętość zarezerwowana jest 
przede wszystkim dla Boga — jest Jego istotą i pełnią, to człowiek zostaje 
wezwany do uczestnictwa w tej świętości. Autor podkreślił, że ludzka 
świętość nie wynika zatem z moralności, lecz z Bożego wyboru i relacji 
z Nim. W Nowym Testamencie — według Barona — następuje pogłębienie 
idei świętości. Jej centrum stanowi Chrystus, który uosabia boską świę-
tość. Świętość staje się dostępna dla każdego człowieka przez relację z Je-
zusem, naśladowanie Go, miłość do Boga i bliźniego oraz pełnienie woli 
Bożej. Jezus ukazuje świętość jako styl życia oparty na autentyczności, 
miłosierdziu i służbie, przekształcając prawo zewnętrzne w wewnętrz-
ne zobowiązanie serca.

Analizując obecne we współczesnej polskiej patrologii prace syn-
tetyczne dotyczące zagadnienia świętości, można dojść do wniosku, 
że są one opracowywane w  dwóch zasadniczych perspektywach, 



224

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

wspomnianej filozoficzno-religioznawczej oraz lingiwstyczno-kultu-
rowej (np. Dariusz Kasprzak1, Wojciech Prus2, Marcin Wysocki3). 

Ujęcie filozoficzno-religioznawcze wskazuje, że w Starym Testamen-
cie pełnia świętości przysługuje tylko Bogu, który jako źródło świętości 
powołuje człowieka do relacji z sobą. Świętość człowieka przejawia się 
w przestrzeganiu Prawa Bożego i rytualnej czystości. W nurtach pro-
rockich i  mądrościowych podkreślana jest moralna świętość, oparta 
na nawróceniu, sprawiedliwości i posłuszeństwie Bogu. W Nowym Te-
stamencie świętość nabiera głębszego znaczenia — objawia się w osobie 
Jezusa Chrystusa, który przez wcielenie staje się jej źródłem. Jego ży-
cie i nauka wyznaczają nowy ideał człowieka. Świętość związana jest 
z nawróceniem, miłością do Boga i bliźniego, pokorą oraz pełnieniem 
woli Bożej. W teologii patrystycznej Baron postrzega świętość jako ide-
ał moralny, realizowany przez zachowanie przykazań i naśladowanie 
Chrystusa. 

W ujęciu lingwistyczno-kulturowym wskazuje się, że już na poziomie 
semantycznym hebrajskie, ale też greckie czy łacińskie pojęcia święto-
ści oznaczają nie tylko „oddzielenie”, ale przede wszystkim „przynależ-
ność” i „relację” z Bogiem. Świętość wyraża bliskość Boga z człowiekiem 
i opiera się na wzajemnym przymierzu, nie zaś na samym wypełnianiu 
rytuałów. Czystość rytualna i przykazania stanowią środki, a nie cel 
sam w sobie. Ujęcie lingiwstyczno-kulturowe akcentuje relacyjny i du-
chowy charakter świętości, przeciwstawiając się jej etycznemu ideali-
zmowi, zwraca uwagę na językowe i  kulturowe (w  tym historyczne) 
uwarunkowania biblijnego i teologicznego rozumienia świętości. Nie-
wątpliwie obie perspektywy uzupełniają się, ukazując świętość jako 
wielowymiarowy fenomen. Natomiast paradoksalnie nie zestawia się 
rozmaitych ujęć koncepcji świętości w okresie patrystycznym z począt-
kami kultu świętych w Kościele tamtej epoki, a istniejące opracowania 

1 Por. D. Kasprzak, Koncepcje świętości w okresie patrystycznym (I–VIII w.), „Itinera Spi-
ritualia” 3 (2010), s. 45–49.

2 Por. W. Prus, Spór o Ecclesia sancta w Afryce na podstawie łacińskich przekazów patry-
stycznych III i IV wieku, Poznań 2014.

3 Por. M. Wysocki, Koncepcje świętości w okresie patrystycznym. Zarys problematyki, 
„Resovia Sacra” 23 (2016), s. 421–448.



225

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

naukowe ukazują najczęściej prawno-historyczny aspekt zagadnienia 
kultu świętych4.

Dlatego w  niniejszym artykule, posługując się metodologią patry-
styczną, pragniemy syntetycznie ukazać kształtowanie się koncepcji 
świętości w Biblii i w epoce patrystycznej (§ 1), by następnie przejść do 
omówienia kształtowania się kultu świętych w pierwszych ośmiu wie-
kach Kościoła (§ 2) oraz wniosków końcowych.

1. Rozwój biblijnej idei świętości w okresie patrystycznym

W klasycznym rozumieniu świętości w religii Izraela, przedstawionym 
w Starym Testamencie (Wj 3; 19–20; 2 Sm 6, 6–8; Rdz 2, 3), pierwsza 
koncepcja świętości jest związana z hebrajskim pojęciem ׁקָָדוֹש (kâḏôsz), 
którego podstawowe znaczenie etymologiczne odnosi się do fundamen-
talnej cechy tajemniczej doskonałości Boga. W konsekwencji wszystko, 
co jest związane z Bogiem, jest „uświęcane”5. Druga klasyczna etymo-
logia kâḏôsz sugeruje „oddzielenie” lub „zerwanie”, co odnosi się do Bo-
żej niedostępności i transcendencji, wzbudzając strach przed Bogiem 
(Wj 33, 18–23; Oz 11, 9; Iz 6, 1–5). U ludzi i rzeczy termin ten oznacza 
wszystko, co jest oddzielone od świeckiego i związane z sacrum. Ozna-
cza to rytualną czystość, wyraźnie odseparowaną od codzienności i po-
święconą Boskim aspektom6. Trzecią — nowatorską koncepcję świętości 

4 Por. A. Stankiewicz, Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych przed XIII w., 
„Prawo kanoniczne: kwartalnik prawno-historyczny” 9 (1966) nr 3–4, s. 225–254; E. Pia-
centini, Il martirio nelle causae dei Santi. Concetto teologio-giuridico. Morte psicologica 
e martirio blanco. Procedura antica a moderna. Riforma paolina. Fermenti per ulteriori 
aggiornamenti, Roma 1979; H. Misztal, Causae historicae w postępowaniu beatyfika-
cyjnym i kanonizacyjnym, Lublin 1981; G. Dalla Torre, Santità e diritto. Sondaggi della 
storia del diritto canonico, Torino 1999; H. Misztal, Prawo kanonizacyjne. Instytucje 
prawa materialnego, zarys historii, procedura, Lublin 2003; S. Ryłko, Historia praktyki 
kanonizacji i beatyfikacji kultu świętych i błogosławionych, w: Postępowanie kanoni-
zacyjne, t. 1: Świętość kanonizowana, red. Sz. T. Praśkiewicz, Kraków 2008, s. 63–71; 
A. Lis, Prawo kanonizacyjne w rozwoju historycznym, „Przegląd Prawno-Ekonomiczny” 
31 (2015) nr 2, s. 37–51.

5 Por. H. P. Müller, ׁקָָדוֹש, w: Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament, bd. 2, red. 
E. Jenni, C. Westermann, München–Zürich 1994, s. 589–609.

6 Por. M. Gilbert, Le sacré dans l’Ancien Testament, w: L’expression du sacré dans les gran-
des religions, vol. 1: Proche-Orient ancien et traditions bibliques, red. J. Ries, Louvain–
la–Neuve 1978, s. 205–289.



226

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

w ST wypracowały współczesna lingwistyka komparatystyczna i bada-
nia kulturowe. Według tego ujęcia wyrazy związane z rdzeniem kâḏôsz 
odnoszą się w ST nie tyle do pojęcia oddzielenia, co do przynależności 
i relacji. Formuła kâḏôsz wskazuje na Boga, który zasługuje na to, aby 
się do Niego zbliżać, posiadać z Nim relację i oddawać mu ludzi, miejsca 
i przedmioty, które On następnie uświęca7.

Podobny proces jak ten dotyczący ewolucji znaczenia hebrajskiego 
kâḏôsz miał miejsce w kształtowaniu się chrześcijańskiego pojęcia świę-
tego, związanego z greckim terminem ἅγιος oraz łacińskim sanctus. Ter-
miny te odnoszone do Boga miały znaczenie „boski”, „będący Bogiem”. 
Natomiast gdy odnosiły się do człowieka, nabierały znaczenia „przy-
należący do Boga”, „pozostający w relacji z Bogiem”. Nowy Testament 
wywodzi koncepcję świętości ze Starego Testamentu, lecz wprowadza 
także istotne różnice8. „Świętym” jest Bóg Ojciec, choć rzadko określa-
ny tym tytułem; Chrystus, jako „Święty Boży”, oraz Duch Święty. Duch 
jest postrzegany jako moc uświęcająca, manifestująca się podczas Pięć-
dziesiątnicy i w sakramentach takich jak chrzest i Eucharystia. Przez te 
misteria wierzący doświadczają duchowej odnowy i stają się świętymi. 
W Nowym Testamencie zgodnie z przesłaniem Jezusa następuje przej-
ście od legalistycznych struktur starotestamentalnych do osobistego 
dążenia do doskonałości i miłosierdzia. „Lud święty” to w NT — Kościół 
Chrystusa, wolny od ograniczeń narodowych, zjednoczony przez ofiarę 
Chrystusa i Ducha Uświęcenia. Poprzez uświęcenie przez Ducha Świę-
tego chrześcijanie stają się „świątyniami Ducha Świętego” oraz „świąty-
niami Boga” (1 Kor 6, 11. 20; 3, 16). Utrzymują oni autentyczną wspólnotę 
z Bogiem (2 Kor 13, 13) i są uznawani za przybrane dzieci Boże, gdyż Duch 
Święty ich ożywia (Rz 8, 14–17; Ef 3, 6; Gal 3, 28). Świętość chrześcijan 
wynika z ich wybrania przez Boga (Rz 1, 7; 1 Kor 1, 2). Dlatego powinni żyć 
zgodnie ze świętością Boga (2 Kor 1, 12; 1 Kor 6, 9; Ef 4, 30–5, 1; Tt 3, 4–7; 
Rz 6,  19). Nowotestamentalne uświęcenie chrześcijan odnosi się do 
relacji z Duchem Świętym, co jest widoczne w pierwszym określeniu 

7 Por. W. Kornfeld, H. Ringgren, qdš/holy, w: Theological Dictionary of the Old Testament, 
vol. 12, G. J. Botterweck (red.), Grand Rapids (Mich.) 2003, s. 521–545.

8 Por. E. Zocca, Dai “santi” al “Santo”: un percorso storico linguistico intorno all’idea di 
santità (Africa Romana secoli II–V), Roma 2003 (Verba Seniorum, 13).



227

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

chrześcijan jako „świętych” (Dz 9, 13.31–41, 1 Kor 16, 1; Ef 3, 5; Rz 16, 2; 
2 Kor 1, 1.13, 12)9.

Zbawcza ofiara Chrystusa obdarza chrześcijan rzeczywistą świę-
tością, uświęcając wiernych w prawdzie (J 17, 19). Dzieje się to poprzez 
wiarę, chrzest oraz namaszczenie, które pochodzi od Jedynego Święte-
go — Boga (1 Kor 1, 30; Ef 5, 26; 1 J 2, 20). Chrześcijanie są świętymi nie 
z natury, lecz dzięki Bożemu wezwaniu do takiego stanu. Nowym ele-
mentem chrześcijańskim, porównywalnym ze starotestamentalną czy-
stością rytualną, jest czystość moralna chrześcijan10.

W  teologii patrystycznej wypracowanej od I  do VIII wieku można 
wyróżnić pięć zasadniczych koncepcji świętości i uświęcenia człowie-
ka: przebóstwienie, uświęcenie w Duchu Świętym, uświęcenie poprzez 
łaskę, dążenie do doskonałości moralnej oraz świętość rozumianą jako 
normatywny model życia proponowany przez Kościół11.

Koncepcja świętości jako przebóstwienia, rozwijana w  refleksji 
Ojców Kościoła, osadzona była głęboko w misterium Wcielenia i Odku-
pienia. Choć elementy hellenistycznej filozofii oraz greckiej tradycji mi-
steryjnej dostarczyły języka i kategorii wyrazu, zasadnicze fundamenty 
tej doktryny opierały się na objawieniu chrześcijańskim, szczególnie 
na chrystologii oraz antropologii biblijnej. Kluczowe znaczenie miała 
biblijna idea człowieka jako obrazu Boga (por. Rdz 1, 26–27; Mdr 9, 6; 
Ps 82[81], 6) oraz sakramentalne rozumienie chrztu i Eucharystii jako 
misteriów trynitarnych (por. Mt 28,  19), które wprowadzają człowie-
ka w ontologiczną relację z Trójcą Świętą. Przebóstwienie ujmowane 
jest jako dynamiczny proces partycypacji człowieka w Boskiej naturze 
(por. 2 P 1, 4), inicjowany i podtrzymywany przez łaskę, mający charak-
ter zarówno etyczny (realizowany w życiu doczesnym), jak i eschatolo-
giczny — w pełni urzeczywistniający się po śmierci, w zmartwychwsta-
niu i ostatecznym zjednoczeniu z Bogiem12.

9 Por. J. Czerski, Idea świętości Boga w słownictwie Nowego Testamentu, „Roczniki Teo-
logiczne” 14 (1967) nr 1, s. 65–80.

10 Por. A. Jankowski, Biblijne pojęcie świętości człowieka, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 
37 (1984) 2, s. 109–118.

11 Por. D. Kasprzak, Koncepcje świętości w okresie patrystycznym (I–VIII wiek ), „Itineria 
Spiritualia” 3 (2010), s. 49–69.

12 Por. A. Eckmann, Przebóstwienie człowieka w pismach wczesnochrześcijańskich, Lublin 
2003, s. 225–236.



228

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

Koncepcja świętości jako rezultatu uświęcenia człowieka przez 
Ducha Świętego stanowi istotny temat Nowego Testamentu, szczegól-
nie w pismach św. Pawła. Duch Święty prowadzi wierzącego od momen-
tu chrztu, poprzez wewnętrzną przemianę, ku duchowej wolności i doj-
rzałości (por. 1 Kor 12, 13; 2 Kor 1, 21–22; Ef 1, 14; Ga 5, 25; Rz 8). Orygenes 
jako pierwszy usystematyzował tę ideę, przedstawiając świętość jako 
efekt działania Ducha w człowieku. Ireneusz z Lyonu widział ją w cha-
ryzmatach obecnych w Kościele, Hipolit Rzymski — w świadectwie mę-
czenników, a  Metody z  Olimpu — w  życiu ascetycznym. W  efekcie wy-
kształciła się tradycja teologiczna, która utożsamiała obecność Ducha 
Świętego głównie z osobami prowadzącymi życie ascetyczne, a nie z całą 
wspólnotą wierzących13.

Koncepcja świętości jako uświęcanie człowieka w łasce. Greccy 
i wschodni Ojcowie Kościoła rozwijali biblijną koncepcję łaski jako try-
nitarnego działania Boga, który podtrzymuje świat i zbawia człowieka. 
Łaska była dla nich równoznaczna z działaniem Ducha Świętego i obej-
mowała całe wydarzenie zbawcze. Realizuje się ona w Kościele poprzez 
chrzest, odpuszczenie grzechów i charyzmaty, a wierzący współpracuje 
z nią w różnorodnych formach. W tradycji zachodniej, zwłaszcza u Ter-
tuliana, Cypriana z Kartaginy i Augustyna z Hippony, łaska ujmowana 
była w ramach prawnych i moralnych. Augustyn sformułował kluczo-
wy paradygmat: łaska Boża i wolność człowieka pozostają w napięciu, 
przy czym wzrost jednej oznacza ograniczenie drugiej. Według niego to 
Bóg jest głównym sprawcą działania zbawczego, a rola człowieka spro-
wadza się do proszenia o łaskę, by móc wypełnić Boże przykazania14.

Koncepcja świętości jako doskonałości. Stary Testament ukazuje 
człowieka jako stworzonego na obraz Boga (Rdz 1, 26–27), istotę obda-
rzoną wyjątkową godnością (Ps 8; Syr 17, 1–24), której celem jest płod-
ność, zaludnienie ziemi i  jej podporządkowanie (Rdz 1,  28–29). Nowy 

13 Por. J. Guillet, Esprit Saint. I. Dans L’Écriture, w: Dictionnaire de Spiritualité, t. 4, Pa-
ris 1961, s. 1246–1257; J. Gribomont, Esprit Saint chez les Pères. 2: L’Esprit Sanctificateur 
dans la spiritualité des Pères. A. Pères grecs, w: Dictionnaire de Spiritualité, t. 4, Paris 
1961, s. 1268–1269.

14	 Por. Y. Spiteris, Salvezza e grazia come divinizazzione nella tradizione d’oriente e occiden-
te, w: P. Zilio, L. Borgese (red.), La salvezza. Prospettive soteriologiche nella tradizione 
orientale e occidentale. Atti del VII Simposio intercristiano, Reggio Calabria, 2–4 set-
tembre 2001, Venezia–Mestre 2008, s. 21–37.



229

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

Testament kontynuuje motyw sprawiedliwego, wiernego normom reli-
gijnym i moralnym. Metody z Olimpu utożsamił dziewictwo z doskona-
łością chrześcijańską, a autor biografii Pachomiusza — życie cenobickie. 
Od przełomu III i IV wieku idea doskonałości została w Kościele zwią-
zana z  życiem monastycznym i  ascezą. Augustyn wprowadził nawet 
hierarchię stanów dla świętości, w kolejności zstępującej: dziewictwo, 
wdowieństwo, małżeństwo, która następnie została przyjęta przez teo-
logię średniowiecznego Zachodu15.

Koncepcja świętość rozumianej jako normatywny model życia 
proponowany przez Kościół. W pierwszych wiekach chrześcijaństwa 
wszyscy ochrzczeni byli uznawani za świętych. Z czasem pojęcie święto-
ści zaczęło dotyczyć wybranych jednostek, ogłaszanych oficjalnie przez 
Kościół. Proces ten, trwający od III do V wieku, przebiegał w kilku eta-
pach: wzrost liczebny i różnorodność wspólnot; utrata tożsamości mę-
czeńskiej po 313 r.; pogłębianie się dystansu między duchowieństwem 
a  świeckimi; potrzeba nowych pośredników wobec rosnącego kultu 
boskości Chrystusa; rozwój eschatologii ukierunkowujący pobożność 
na świętych jako orędowników. Od III wieku rozwijał się kult męczen-
ników, który w IV wieku rozszerzył się na biskupów, ascetów i mnichów. 
Od IV wieku święci byli ogłaszani oficjalnie, reprezentując wspólnoty 
i promowane przez nie ideały. Świętość zaczęto ujmować w kategoriach 
kanonicznych i kościelnych. Na Zachodzie utożsamiano ją z doskonało-
ścią moralną, wyrażaną przez konkretne wzorce: męczenników, bisku-
pów, ascetów i mnichów. Od V wieku pojawił się zwyczaj poprzedzania 
imion świętych przymiotnikiem „święty”. We wschodnim chrześcijań-
stwie świętość rozumiano ontologicznie, jako przejaw obecności Ducha 
Świętego w osobie. Kościoły bizantyjski i rosyjski również rozwinęły 
klasyfikację świętych według określonych modeli duchowości16.

15 Por. J. Gribomont, Perfezione, w: G. Rocca (red.), Dizionario degli Istituti di Perfezione, 
vol. VI, Paris 1980, s. 1439–1440.

16 Por. C. Leonardi, Dalla santità monastica alla santità politica, „Concilium”15 (1979) nr 9, 
s. 85–97; M. Van Uytfanghe, La typologie de la saineté en Occident vers la fin de l’Antiquité, 
w: G. Luongo (red.), Scrivere di Santi, Atti del II Convegno di Studi dell’Associazione Ita-
liana per lo studio della santità, dei culti e dell’agiografia, Roma 1998, s. 17–47; E. Zocca, 
Santo e santità, w: A. Di Berardino (red.), Nuovo Dizionario Patristico e di Antichità Cri-
stiane, vol. 3, Roma 2008, s. 4697–4699.



230

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

We wczesnym chrześcijaństwie nie wykształcono zatem jednolitego 
modelu świętości wierzącego. W Kościele Zachodnim próby ujednolice-
nia pojawiły się dopiero w teologii scholastycznej i średniowiecznej teo-
logii kanonizacyjnej. W tradycji patrystycznej do VIII wieku świętość 
w pełnym znaczeniu przysługiwała wyłącznie Bogu. Każda koncepcja 
świętości była relacyjna — wyrażała udział człowieka w  boskości: zba-
wieniu, odkupieniu, usynowieniu. Świętość odczytywano jako relację 
miłości Boga i człowieka, odpowiadającego miłością bliźniego. Uświę-
cenie było rozumiane jako efekt działania Boga i współpracy człowieka. 
Bóg stworzył człowieka wolnym, a  Chrystus przez odkupienie przy-
wrócił tę wolność jako drogę do Boga. Uświęcenie to także stopniowe 
upodobnianie się do obrazu Bożego obecnego w każdym człowieku — wą-
tek obecny u Ojców greckich i łacińskich. Łaska Boża była postrzegana 
jako trynitarne działanie Boga: na Wschodzie — jako działanie Boga, na 
Zachodzie — jako współdziałanie człowieka. Łaska prowadzi do usy-
nowienia, budując osobistą więź z  Bogiem przez działanie Syna i  Du-
cha. Z  perspektywy ludzkiej uświęcenie to proces: początek, rozwój, 
doskonałość.

2. Kult świętych w Kościele

Na początku istnienia wspólnot chrześcijańskich nie było kanonizacji 
w dzisiejszym rozumieniu, choć istniał kult świętych, który kształtował 
się w zależności od kontekstu religijno-kulturowego. Wspólnoty chrze-
ścijańskie funkcjonowały w środowisku zarówno semickim, jak i grec-
ko-rzymskim. Oprócz biblijno-teologicznej tradycji na chrześcijański 
kult świętych wpłynęły pośrednio także grecko-rzymskie tradycje: 



231

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

apoteozy, rozumianej jako ubóstwienie wybitnych jednostek17, kultu 
cnót18 i kultu herosów19. 

Kult męczenników. Pierwszym przejawem chrześcijańskiego kultu 
jednostek było oddawanie czci męczennikom, widoczne już w okresie 
formowania się wspólnoty wierzących w Zmartwychwstałego Chrystu-
sa. Osoby określane mianem świadków (gr. μάρτυρες) były tymi spośród 
wiernych, które poniosły śmierć za wyznawaną wiarę i przynależność 
do Chrystusa. Najwcześniejszy opis takiego wydarzenia znajduje się 
w  Dz 7,  54–60, przekazujących opis śmierci Szczepana — pierwszego 
chrześcijańskiego męczennika. Jego ciało, jako świadka wiary, zostało 
otoczone czcią przez ówczesną wspólnotę wierzących. Pochowanie ciała 
męczennika przez pobożnych ludzi było pierwszą formą jego czci i od-
różniało go od innych zmarłych. To wspólnota Kościoła, a nie rodzina, 
dbała o jego pamięć20.

Za najstarszą potwierdzoną formę kościelnego zainicjowania nowe-
go kultu uznaje się powiadomienie o męczeńskiej śmierci przez wspól-
notę wiernych. Wskazują na to pierwsze pisma, które stanowią źródła 
informacji o ówczesnej praktyce Kościoła. Spośród nich najstarszym 
pozabiblijnym świadectwem jest Martyrium Polycarpi, list skierowany 

17 Por. S. Skowronek, O początkach kultu jednostki w świecie greckim, „Rocznik Nauko-
wo-Dydaktyczny — Prace Historyczne” 158 (1993) nr 16, s. 7–25; A. Wypustek, Apoteoza 
władców a grecka poezja nagrobna epoki hellenistycznej i grecko-rzymskiej, w: Świat 
starożytny, jego polscy badacze i kult panującego, red. L. Mrozewicz, K. Balbuza, Po-
znań–Gniezno 2011, s. 271–285 (Studia Europaea Gnesnensia — seria monografie, t. 4); 
D. Spychała, Chrześcijanie a „kult cesarza” za panowania Konstantyna Wielkiego i jego 
synów w latach 306–361, w: Świat starożytny, jego polscy badacze i kult panującego …, 
s. 469–487.

18 Por. J. Rufus Fears, The Cult of Virtues and Roman Imperial Ideology, w: Teilband Religion 
(Heidentum: Römische Götterkulte, Orientalische Kulte in der römischen Welt, Bd. 17/2, 
red. W. Haase, Berlin–Boston 1981, s. 827–949.

19 Por. A. D. Nock, The Cult of Heroes, „Harvard Theological Review” 37 (1944) nr 2, 
s. 141–174; C. P. Jones, New Heroes In Antiquity: From Achilles To Antinoos, Revealing 
Antiquity 18, Cambridge (MA) 2010; David J. Lunt, Athletes, Heroes, And The Quest For 
Immortality In Ancient Greece, diss., The Pennsylvania State University, Pennsylvania 
2010; J. N. Bremmer, From Heroes to Saints and from Martyrological to Hagiographical 
Discourse, w: Sakralität und Heldentum, ser. Helden, Heroisierungen, Heroismen 6, 
Würzburg 2015, s. 35–66.

20	 A. Amore, Culto e canonizzazione dei Santi nell’antichità cristiana, „Antonianum” 
52 (1977) nr 1, s. 39.



232

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

do jednej ze wspólnot chrześcijańskich, w którym opisana została mę-
czeńska śmierć Polikarpa, biskupa Smyrny, który zginął 23 lutego 155 
roku. Znaczenie pozostawionego po tym wydarzeniu tekstu podkreśla 
się nie tylko ze względu na opis męczeńskiej śmierci, lecz również na 
to, co miało miejsce po niej. Z tekstu bowiem można odtworzyć sposób 
postępowania wspólnoty zarówno w czasie ówczesnych prześladowań, 
jak i w późniejszych wiekach. Do cech charakterystycznych należały: 
pochówek dokonany przez wspólnotę Kościoła, miejsce pochowania 
męczennika stawało się miejscem szczególnego kultu, celebracja po-
grzebowa odbywała się w  atmosferze radości, liturgii pogrzebowej 
przewodniczył biskup lokalnej gminy, dzień śmierci stawał się dniem 
narodzin dla nieba, w którym wspólnota zbierała się każdego roku, by 
celebrować wspomnienie męczennika. Celem tego dnia było upamięt-
nienie odwagi i  wytrwałości w  prześladowaniu oraz dodanie odwagi 
w czasie prześladowań; wysyłano również i kopiowano listy, aby wieść 
o wydarzeniu dotarła do odległych wspólnot chrześcijańskich21.

Innym kluczowym źródłem z tego okresu jest list św. Cypriana z Kar-
taginy, skierowany do podległego mu duchowieństwa w  kontekście 
prześladowań za czasów cesarza Decjusza, które miały miejsce w latach 
250–251. W tym czasie kult męczenników był już stałą praktyką Kościoła, 
a zjawisko spontanicznego oddawania czci męczennikom bezpośrednio 
po ich śmierci stanowiło powszechny element kultu religijnego. Jako 
biskup Cyprian zachęcał lokalne wspólnoty kościelne do zapisywania 
daty śmierci męczenników, aby móc ich później wspominać podczas 
nabożeństw, a także składać ofiarę w rocznicę śmierci w trakcie spra-
wowania Eucharystii.

Hippolyte Delehaye22, Stephan Kuttner23 i Eric Waldram Kemp24 od-
rzucili hipotezę o istnieniu w III czy IV wieku dochodzenia procesowe-
go przeprowadzanego przez biskupa, mającego potwierdzić świętość 

21 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto e delle procedure di canonizzazione, w: 
Le cause dei Santi: sussidio per lo studium, red. V. Criscuolo et alii, Città del Vaticano 
2018, s. 168–169.

22 Por. H. Delahaye, Sanctus: essai sur le culte des saints dans l’antiquité, Bruxelles 1927, 
s. 169.

23 Por. S. Kuttner, La réserve paple du droit de canonisation, „Revue Historique de Droit 
Français et Étranger” 17 (1938), s. 173.

24 Por. E. W. Kemp, Canonization and Authority in the Western Church, London 1948, s. 8.



233

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

kandydata poprzez wieńczące proces uznanie (vindicato) lub nie (non 
vindicato). Natomiast Antoni Stankiewicz dopuszczał istnienie możli-
wej formy procesu typu vindicatio / non vindicatio w Kościele afrykań-
skim w IV wieku, który musiał weryfikować akty ogłaszania świętych 
przez donatystów25. Delehaye i Amore wskazują, że kanonizacja w okre-
sie prześladowań polegała na umieszczaniu imion i dat śmierci męczen-
ników w dyptykach liturgicznych oraz kalendarzach przez wspólnoty 
z biskupem. Kościoły dowiadywały się o męczeństwie z listów autoryzo-
wanych przez lokalnego biskupa. Wspomnienie świętego i wpisanie jego 
imienia do kalendarium i kanonu stanowiło pełnoprawną kanonizację. 
Kryterium świętości była pewność co do męczeństwa, przelanie krwi 
za Chrystusa, ogólnie znany fakt popierany głosem ludu (vox populi), ofi-
cjalnie potwierdzony przez obecność biskupa na celebracji liturgicznej26.

Czasy wyznawców. Na początku IV wieku, po edykcie mediolańskim 
(313) chrześcijaństwo na terenie Imperium Romanum zostało ogłoszone 
religio licita. Dało to zagwarantowaną prawem rzymskim możliwość od-
zyskania przez Kościół miejsc kultu i swobodnego praktykowanie wiary. 
Groby męczenników stały się celami pielgrzymek, a wokół nich budowa-
no martyria, kościoły i bazyliki. Kult męczenników obchodzono uroczy-
ście (dies natalis), czytając acta martyrum, passiones i miracula. Zaczęto 
też czcić relikwie, przenosząc je do innych regionów. Pokój i przywileje 
doprowadziły do powstania nowej grupy świętych — wyznawców (con-
fessores), których świętość opierała się nie na męczeństwie krwi, lecz na 
wiernym, codziennym życiu według Ewangelii. Termin confessor (wy-
znawca) w pierwotnym znaczeniu odnosił się do osób, które doświadczy-
ły cierpienia i prześladowań ze względu na wiarę chrześcijańską, lecz 
nie poniosły śmierci męczeńskiej. W pismach Ojców Kościoła wyznawcy 
byli często stawiani na równi z męczennikami, zarówno pod względem 
zasług duchowych, jak i w kontekście czci oddawanej im przez wspólno-
ty wiernych27. Termin sanctus pierwotnie odnosił się do męczenników 

25 Por. A. Stankiewicz, Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych przed XIII w., 
s. 230–231.

26 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto e delle procedure di canonizzazione, s. 170.
27 Por. A. Amore, Culto e canonizzazione dei Santi nell’antichità cristiana, s. 41–42; 

G. F. D. Crook, Early Christian Titles: Martyr, Confessor, Saint, Oxford 1978, s. 102–110; 
V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto, s. 172–173.



234

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

oraz biskupów. Z biegiem czasu jego zakres został rozszerzony na oso-
by, których kult publiczny został oficjalnie zatwierdzony przez Kościół. 
Z kolei określenia beatus oraz beatissimus stosowano w odniesieniu do 
męczenników oraz innych chrześcijan, którzy byli otaczani czcią ze 
względu na prowadzenie życia uznawanego za wzorcowe pod względem 
moralnym i duchowym28.

Pierwsze przejawy kanonizowanej świętości odnajdujemy u  Oryge-
nesa, który w Zachęcie do męczeństwa podkreślał wartość tzw. białego 
męczeństwa — życia radykalnie ascetycznego. W literaturze patrystycz-
nej często zrównywano takie życie z męczeństwem. Metody z Olimpu 
uznawał dziewictwo dla Boga za formę męczeństwa, Atanazy z Aleksan-
drii ukazał życie Antoniego Pustelnika jako duchowe męczeństwo, Jan 
Chryzostom podkreślał wartość cierpienia z miłości do Boga, a Augu-
styn z Hippony widział w radośnie przeżywanej chorobie wyraz świę-
tości. Tego typu postawy przyczyniły się do powstawania spisów wy-
znawców — biskupów, mnichów, dziewic i  ascetów — oddających życie 
radykalnej służbie Bogu. Dokumenty te, jak depositio episcoporum, z cza-
sem przybrały formy hagiograficzne (vitae, biographiae), idealizując po-
stacie i podkreślając cudowność jako dowód świętości. W przeciwień-
stwie do męczenników, których kanonizacja opierała się na śmierci za 
wiarę, w przypadku wyznawców konieczne było szczegółowe badanie 
ich życia jako świadectwa radykalnego naśladowania Chrystusa. Wy-
daje się, że w IV wieku motyw religijnej czci wyznawców był zbliżony do 
tego, jaki towarzyszył wcześniej kultowi męczenników29.

Kościelne świadectwo świętości wyznawców obejmowało zarówno 
ocenę chrześcijańskiej nadzwyczajności działalności duszpasterskiej 
biskupów, jak i ascetycznego życie mnichów, co budziło szacunek i uzna-
nie współczesnych. Analiza praktyk zatwierdzania kultu wyznawców 
ukazuje, że już za życia cieszyli się oni kościelną renomą świętości, co 
przejawiało się w pielgrzymkach, prośbach o modlitwę i błogosławień-
stwo, a niekiedy także w budowie miejsc przeznaczonych na przyszły 
pochówek. Relikwie owych świątobliwych biskupów i ascetów stawały 
się przedmiotem kultu, co wymagało ich ochrony. Powszechny podziw 
dla cnót i cudów — zarówno za życia, jak i po śmierci — stanowił wyraz 

28 Por. J. Gaudemet, L’Eglise dans L’Empire Romain, Paris 1958, s. 693.
29 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto, s. 174–177.



235

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

oddolnego dążenia wiernych do kanonizacji. Formalne uznanie święto-
ści wymagało jednak aprobaty duchowieństwa, szczególnie lokalnego 
biskupa, który potwierdzał kult swoją obecnością i autorytetem. Klu-
czowym elementem kościelnego uznania świętości danej osoby było 
publiczne oddanie czci zmarłemu przez biskupa i wspólnotę wiernych. 
W  miarę upływu czasu hierarchowie Kościoła coraz bardziej angażo-
wali się w ten proces, co od VI do początku XIII wieku przybrało formę 
tzw. kanonizacji biskupiej — praktyki uznawania świętości na poziomie 
lokalnym z inicjatywy biskupa30.

Kanonizacje biskupie. Kult świętych rozwijał się w ramach wspól-
noty Kościoła, inicjowany przez trzy współistniejące głosy: Boga, hie-
rarchię kościelną i  lud. Z  czasem dominującą rolę w  procesie kanoni-
zacji przejęła hierarchia kościelna — początkowo biskupi lokalni, a od 
późniejszego okresu biskup Rzymu. W  VI–X wieku chrześcijaństwo, 
rozprzestrzeniając się poza granice Cesarstwa Rzymskiego, przyjmo-
wało nowe formy wyrazu świętości. Świętymi uznawano biskupów 
gorliwie pełniących posługę duszpasterską, mnichów prowadzących 
misje, a  także władców nawracających swoich poddanych. Miejsca 
pielgrzymkowe stawały się ważnymi ośrodkami kultu, a świętość była 
utożsamiana z heroicznym życiem i cudami. Biskupi odgrywali rolę we-
ryfikatorów autentyczności lokalnych kultów, a ich udział w procesach 
kanonizacyjnych stopniowo się formalizował. Kanonizacje biskupie 
wiązały się z praktykami elevatio corporis (ekshumacji i przeniesienia 
relikwii do bardziej godnego miejsca) oraz translatio corporis (umiesz-
czenia relikwii w obrębie ołtarza). Obie praktyki podkreślały szczegól-
ny status zmarłego i nadawały miejscu kultu jego imię. Zjawiska te były 
powszechne w kontekście czci oddawanej męczennikom. W połowie IV 
wieku pojawiło się zjawisko inventio, czyli odnalezienie relikwii mę-
czenników, po którym następowały ekshumacja i  translokacja. Była 
to praktyka obecna zarówno w Kościele wschodnim, jak i zachodnim. 
Papież Damazy I  (366–384) dokumentował te wydarzenia w  formie 

30 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto, s. 177–182; zob. także: W. Mruk, Homo 
sanctus. Wzorce świętych w Europie Łacińskiej w średniowieczu, Warszawa 2018; J. 
Seehusen, Schützende Heilige des lateinischen Westens (370–600 n. Chr.), Stuttgart 2021 
(Beiträge zur Hagiographie 24).



236

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

epigramatów nagrobnych, gloryfikujących odnalezienie szczątków 
świętych31.

W  okresie sprawowania urzędu biskupa przez Ambrożego, w  386 
roku dokonano w  Mediolanie odkrycia relikwii męczenników Prota-
zego i  Gerwazego, które zostały uroczyście translokowane do bazyli-
ki w  Mediolanie. Analogiczna praktyka miała miejsce na Wschodzie, 
gdzie za panowania cesarza Teodozjusza odnaleziono relikwie męczen-
nika Szczepana. Tego typu działania były zatwierdzane przez bisku-
pów — bezpośrednio lub pośrednio — w celu uniknięcia nadużyć. W gra-
nicach swojej diecezji biskup posiadał kompetencje do rozstrzygania 
autentyczności męczeństwa oraz wartości życia i  cudów danej osoby. 
Wyjątkiem pozostawał Kościół afrykański, w którym takie decyzje nale-
żały do prymasa Kartaginy. W odpowiedzi na wzrastającą liczbę ołtarzy 
dedykowanych męczennikom sobór w Kartaginie (398/401) nakazał ich 
likwidację w przypadkach, gdy brakowało relikwii. Odpowiedzialność 
za realizację tego postanowienia spoczywała na biskupach lokalnych32.

Punktem zwrotnym w ewolucji procedur kanonizacyjnych był dekret 
synodu frankfurckiego (794), który zabronił oddawania czci osobom 
niezatwierdzonym na podstawie pisemnych świadectw (vitae, passio-
nes). Od tej chwili kanonizacja nie mogła już opierać się wyłącznie na opi-
nii biskupa lub głosie ludu, lecz wymagała oparcia na zebranych i udo-
kumentowanych dowodach. Praktyka ta zapoczątkowała tworzenie 
specjalistycznych biografii na potrzeby przyszłych procesów kanoniza-
cyjnych. Synod określił również, że samo przeprowadzenie elevatio lub 
translatio nie wystarczało do uznania świętości, ponieważ działania te 
mogły być inspirowane interesem książąt, mnichów czy wiernych. Dla-
tego wprowadzono wymóg wystawienia dekretu kanonizacyjnego (per 
decretum), publikowanego po konsultacji z lokalnym klerem. Od VIII 
wieku kanonizacja biskupia została związana z obowiązkiem wydania 
takiego dokumentu po uprzednim zbadaniu życia i cudów kandydata33.

31 Por. L. Hertling, Materiali per la storia del processo di canonizzazione, „Gregorianum” 16 
(1935), s. 170–173; J. L. Gutiérrez, I giudizi nella Chiesa. Processi e procedure speciali. XXV 
Incontro di Studio. Villa S. Giuseppe — Torino, Milano 1999, s. 169–171.

32 Por. A. Stankiewicz, Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych przed XIII w., 
s. 233–235.

33 Por. A. Stankiewicz, Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych, 240.



237

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

Postanowienia synodu frankfurckiego promowały kolegialne roz-
strzyganie spraw kanonizacyjnych podczas synodów, ograniczając 
wpływ biskupów lokalnych i umożliwiając szersze rozprzestrzenienie 
wiadomości o nowych świętych. Obecność hierarchów i decyzje podejmo-
wane w ramach zgromadzeń synodalnych były wyrazem jedności i łącz-
ności z Kościołem powszechnym. Ostateczne usankcjonowanie prakty-
ki kanonizacji per decretum miało miejsce na synodzie w Moguncji (813), 
gdzie podkreślono konieczność posiadania stosownego dokumentu za-
twierdzonego przez synod. Model ten stanowił końcowy etap rozwoju bi-
skupiej procedury kanonizacyjnej, a choć elevatio i translatio nadal miały 
znaczenie, odtąd musiały być poprzedzone dekretem kanonizacyjnym34.

Wnioski

W teologii biblijnej i patrystycznej określenie „święty” w pełnym zna-
czeniu odnosi się wyłącznie do Boga. W Biblii termin ten nie tyle ozna-
cza „oddzielenie”, ile raczej „przynależność” i  „relację”. Świętym jest 
Bóg — to On zasługuje na to, by człowiek zbliżał się do Niego, nawiązy-
wał z Nim więź, a także oddawał Mu ludzi, miejsca i przedmioty, które 
On sam później uświęca. Dzięki zbawieniu dokonanemu przez Chry-
stusa obdarza On wierzących weń prawdziwą świętością, co dokonuje 
się poprzez wiarę, chrzest oraz namaszczenie pochodzące od Jedynego 
Świętego — Boga. Chrześcijanie nie są święci z natury, lecz zostają uświę-
ceni przez Boga. Nowym aspektem, który pojawił się wraz z chrześci-
jaństwem i odpowiada dawnej, starotestamentalnej czystości rytualnej, 
jest moralna czystość życia. Dlatego w pierwszych wiekach Kościoła ro-
zumienie świętości miało wymiar chrystologiczny (związany z Chrystu-
sem), pneumatologiczny (związany z Duchem Świętym) i wspólnotowy. 

„Świętymi” byli nazywani wszyscy wierni, którzy zostali usprawiedli-
wieni przez Chrystusa i uświęceni przez Ducha Świętego.

Teologia patrystyczna, od I do VIII wieku, wypracowała kilka kon-
cepcji świętości i  uświęcenia człowieka: przebóstwienie, czyli udział 

34 Por. V. Criscuolo, Evoluzione storica del culto e delle procedure di canonizzazione, s. 183–
185; R. Paciocco, The Canonization of Saints in the Middle Ages. Procedure, Documenta-
tion, Meanings, w: A companion to Medieval Miracle Collections, red. I. McCleery, Le-
iden–Boston 2021, s. 55.



238

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

w boskiej naturze; uświęcenie przez Ducha Świętego; uświęcenie dzięki 
łasce Bożej; dążenie do moralnej doskonałości oraz świętość rozumianą 
jako normatywny model życia proponowany przez Kościół.

Od przełomu III i  IV wieku termin „święty” zaczęto odnosić w  Ko-
ściele przede wszystkim do wybitnych jednostek, które normatywnie 
uznawano za wyróżniające się poprzez swe postawy i cnoty — najpierw 
męczenników, a następnie mnichów, ascetów i biskupów. Ten proces 
nie był gwałtowny ani jednolity, lecz długotrwały i  zróżnicowany re-
gionalnie. Przemiany objęły m.in. sposób postrzegania świętych oraz 
formy kultu. Początkowo oddawano cześć męczennikom jeszcze za ży-
cia, a po śmierci — w czasie liturgii — wspominano ich pamięć. 

Jednak dopiero w IV–V wieku kult świętych został oficjalnie uznany 
i ugruntowany, kiedy w Kościele Zachodnim zaczęto przedstawiać świę-
tych jako orędowników u Boga. W tym okresie świętość była postrzega-
na już nie tylko jako wynik męczeństwa, ale także jako owoc życia peł-
nego cnót chrześcijańskich, takich jak miłość, pokora czy pokój. Wraz 
z tym rozszerzeniem pojawiła się nowa typologia świętych — biskupów, 
mnichów, ascetów — której towarzyszył rozwój literatury hagiograficz-
nej. Święci nie tylko kształtowali wspólnoty, ale byli przez nie również 

„tworzeni” — ich wizerunki odpowiadały oczekiwaniom i  potrzebom 
wiernych. Święty stawał się zwierciadłem zbiorowych pragnień, lęków 
i  duchowych aspiracji społeczeństwa. W  efekcie tych przemian wy-
kształciły się zróżnicowane koncepcje świętości, które odzwierciedla-
ły refleksję teologiczną, ale i potrzeby chrześcijan w zmieniającym się 
świecie. Co ciekawe, dla formalnego ogłaszania świętymi na potrzeby 
kultu przyjęto tylko jedną koncepcję świętości rozumianej jako norma-
tywny model życia proponowany przez Kościół.

Bibliografia

Amore A., Culto e canonizzazione dei Santi nell’antichità cristiana, „Anto-
nianum” 52 (1977) nr 1, s. 38–80.

Baron A., Świętość a ideały człowieka (Ojcowie Apostolscy, Klemens Alek-
sandryjski, Orygenes). Studium teologiczne na tle modeli filozoficzno-reli-
gijnych, Kraków 2014.



239

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

Bremmer J. N., From Heroes to Saints and from Martyrological to Hagio-
graphical Discourse, w: Sakralität und Heldentum, ser. Helden, Heroisie-
rungen, Heroismen 6, Würzburg 2015, s. 35–66.

Criscuolo V., Evoluzione storica del culto e delle procedure di canonizzazione, 
w: Le cause dei Santi: sussidio per lo studium, red. V. Criscuolo et alii, Città 
del Vaticano 2018, s. 168–169.

Crook G. F. D, Early Christian Titles: Martyr, Confessor, Saint, Oxford 1978.
Czerski J., Idea świętości Boga w słownictwie Nowego Testamentu, „Rocz-

niki Teologiczne” 14 (1967) nr 1, s. 65–80.
Dalla Torre G., Santità e diritto. Sondaggi della storia del diritto canonico, 

Torino 1999.
Delahaye H., Sanctus: essai sur le culte des saints dans l’antiquité, Bruxelles 

1927.
Eckmann A., Przebóstwienie człowieka w pismach wczesnochrześcijań-

skich, Lublin 2003.
Gaudemet J., L’Eglise dans L’Empire Romain, Paris 1958.
Gilbert M., Le sacré dans l’Ancien Testament, w: L’expression du sacré dans 

les grandes religions, vol. I. Proche-Orient ancien et traditions bibliques, 
red. J. Ries, Louvain–la–Neuve 1978, s. 205–289.

Gribomont J., Esprit Saint chez les Pères. II. L’Esprit Sanctificateur dans la 
spiritualité des Pères. A. Pères grecs, w: Dictionnaire de Spiritualité, t. 4, 
Paris 1961, s. 1268–1269.

Gribomont J., Perfezione, w: Dizionario degli Istituti di Perfezione, vol. 6, 
red. G. Rocca, Paris 1980, s. 1439–1440.

Guillet J., Esprit Saint. I. Dans L’Écriture, w: Dictionnaire de Spiritualité, t. 4, 
Paris 1961, s. 1246–1257.

Gutiérrez J. L., I giudizi nella Chiesa. Processi e procedure speciali. XXV In-
contro di Studio. Villa S. Giuseppe, Torino, Milano 1999, s. 169–171.

Hertling L., Materiali per la storia del processo di canonizzazione, „Grego-
rianum” 16 (1935), s. 170–195.

Jankowski A., Biblijne pojęcie świętości człowieka, „Ruch Biblijny i Litur-
giczny” 37 (1984) nr 2, s. 109–118.

Jones C. P., New Heroes In Antiquity: From Achilles To Antinoos, Revealing 
Antiquity 18, Cambridge (MA) 2010.

Kasprzak D., Koncepcje świętości w okresie patrystycznym (I–VIII wiek), 
„Itineria Spiritualia” 3 (2010), s. 45–69.



240

ks. Jan Żelazny, Dariusz Kasprzak

Kemp E. W., Canonization and Authority in the Western Church, London 
1948.

Kornfeld W., Ringgren H., qdš/holy, w: Theological Dictionary of the Old 
Testament, vol. 12, red. G. J. Botterweck, Grand Rapids (Mich.) 2003, 
s. 521–545.

Kuttner S., La réserve paple du droit de canonisation, „Revue Historique de 
Droit Français et Étranger” 17 (1938), s. 172–228. 

Leonardi C., Dalla santità monastica alla santità politica, „Concilium” 15/9 
(1979), s. 85–97.

Lis A., Prawo kanonizacyjne w rozwoju historycznym, „Przegląd Prawno-
-Ekonomiczny” 31 (2015) nr 2, s. 37–51.

Lunt D. J., Athletes, Heroes, And The Quest For Immortality In Ancient Greece, 
diss., The Pennsylvania State University, Pennsylvania 2010.

Misztal H., Causae historicae w postępowaniu beatyfikacyjnym i kanoniza-
cyjnym, Lublin 1981.

Misztal H., Prawo kanonizacyjne. Instytucje prawa materialnego, zarys hi-
storii, procedura, Lublin 2003.

Mruk W., Homo sanctus. Wzorce świętych w Europie Łacińskiej w średnio-
wieczu, Warszawa 2018.

Müller H. P., ׁקָָדוֹש, w: Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament, 
bd. 2, red. E. Jenni, C. Westermann, München–Zürich 1994, s. 589–609.

Nock A. D., The Cult of Heroes, „Harvard Theological Review” 37 (1944) nr 2, 
s. 141–174.

Paciocco R., The Canonization of Saints in the Middle Ages. Procedure, Do-
cumentation, Meanings, w: A companion to Medieval Miracle Collections, 
red. I. McCleery, Leiden; Boston 2021, s. 54–77.

Piacentini E., Il martirio nelle causae dei Santi. Concetto teologio-giuridico. 
Morte psicologica e martirio blanco. Procedura antica a moderna. Riforma 
paolina. Fermenti per ulteriori aggiornamenti, Roma 1979.

Prus W., Spór o Ecclesia sancta w Afryce na podstawie łacińskich przekazów 
patrystycznych III i IV wieku, Poznań 2014.

Rufus Fears J., The Cult of Virtues and Roman Imperial Ideology, w: Teilband 
Religion (Heidentum: Römische Götterkulte, Orientalische Kulte in der rö-
mischen Welt, Bd. 17/2, red. W. Haase, Berlin–Boston 1981, s. 827–949.



241

Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego...

Ryłko S., Historia praktyki kanonizacji i beatyfikacji kultu świętych i błogo-
sławionych, w: Postępowanie kanonizacyjne, t. 1: Świętość kanonizowana, 
red. Sz. T. Praśkiewicz, Kraków 2008, s. 63–71.

Seehusen J., Schützende Heilige des lateinischen Westens (370–600 n. Chr.), 
Stuttgart 2021 (Beiträge zur Hagiographie, 24).

Skowronek S., O początkach kultu jednostki w świecie greckim, „Rocznik 
Naukowo-Dydaktyczny — Prace Historyczne” 158/16 (1993), s. 7–25.

Spiteris Y., Salvezza e grazia come divinizazzione nella tradizione d’orien-
te e occidente, w: La salvezza. Prospettive soteriologiche nella tradizione 
orientale e occidentale. Atti del VII Simposio intercristiano, Reggio Cala-
bria, 2–4 settembre 2001, red. P. Zilio, L. Borgese, Venezia–Mestre 2008, 
s. 21–37.

Spychała D., Chrześcijanie a „kult cesarza” za panowania Konstantyna Wiel-
kiego i jego synów w latach 306–361, w: Świat starożytny, jego polscy ba-
dacze i kult panującego, red. L. Mrozewicz, K. Balbuza, Poznań–Gniezno 
2011, s. 469–487 (Studia Europaea Gnesnensia — seria monografie, 4).

Stankiewicz A., Uprawnienia biskupów przy kanonizacji świętych przed 
XIII w., „Prawo Kanoniczne: kwartalnik prawno-historyczny” 9/3–4 
(1966), s. 225–254.

Van Uytfanghe M., La typologie de la saineté en Occident vers la fin de l’An-
tiquité, w: Scrivere di Santi, Atti del II Convegno di Studi dell’Associazione 
Italiana per lo studio della santità, dei culti e dell’agiografia, red. G. Luon-
go, Roma 1998, s. 17–47.

Wypustek A., Apoteoza władców a grecka poezja nagrobna epoki helleni-
stycznej i grecko-rzymskiej, w: Świat starożytny, jego polscy badacze 
i kult panującego, red. L. Mrozewicz, K. Balbuza, Poznań–Gniezno 2011, 
s. 271–285 (Studia Europaea Gnesnensia — seria monografie, 4).

Wysocki M., Koncepcje świętości w okresie patrystycznym. Zarys problema-
tyki, „Resovia Sacra” 23 (2016), s. 421–448.

Zocca E., Dai “santi” al “Santo”: un percorso storico linguistico intorno 
all’idea di santità (Africa Romana secoli II–V), Roma 2003 (Verba senio-
rum, 13).

Zocca E., Santo e santità, w: Nuovo Dizionario Patristico e di Antichità Cri-
stiane, vol. 3, red. A. Di Berardino, Roma 2008, s. 4697–4699.




	Rev. Jan Dziedzic
	Respect for older people in the pastoral care of the Church

	Rev. Michał Marciniak
	The phenomenon of networking of Catholic pentecostal communities

	Rev. Piotr Łabuda
	The Holy Spirit as the gift in the ‘Hour of Jesus’

	Rev. Marian Šuráb
	A rhetorical-pastoral analysis of the trial of Jesus

	Agnieszka B. Ziemińska
	The New Testament and integral ecology: Charting a path for interpretation

	Anna Zellma
	Zmiany organizacyjne lekcji religii w polskiej szkole wyzwaniem dla Kościoła

	ks. Marek Stępkowski
	Zasady przygotowania nowych obchodów liturgicznych oraz zarys ich implementacji w dokumentacji komisji liturgicznej Konferencji Episkopatu Polski

	Dawid Makowski
	„Ordo Missae” z 1965 roku jako pierwszy krok w stronę większej aktywizacji świeckich lektorów, kantorów i ministrantów

	ks. Mariusz Boguszewski
	Inkulturacja Ewangelii jako wyzwanie duszpasterskie w środowisku migracyjnym — studium przypadku parafii św. Pryscylli oraz Polskiej Misji Ojców Cystersów w Archidiecezji Chicago

	Monika Przybysz
	Zasady komunikacji kryzysowej w instytucjach kościelnych

	Dariusz Kasprzak
	Zarys koncepcji świętości i kultu świętych w Kościele okresu patrystycznego


