
Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 67–88, https://doi.org/10.15633/tst.44204

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

ks. Adam Dynak
https://orcid.org/0009-0003-1617-2165

adamdynak73@gmail.com

Uniwersy tet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

https://ror.org/05sdyjv16

„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. 
Analiza Mt 5, 13–16

Niekiedy można spotkać się z opinią głoszącą, że treść Ewangelii zawiera w so‑
bie paradoksy. Tego rodzaju twierdzenia okazują się być dosyć chwytliwymi, 
zwłaszcza w popularyzowaniu treści biblijnych czyprzekazie kaznodziejskim. 
Ich trafność nie jest jednak aż tak bardzo oczywista, zwłaszcza w świetle 
wiedzy słownikowej odnośnie do znaczenia terminu: paradoks, paradoksalny. 
Otóż, według słownika, paradoks definiuje się jako „pogląd, twierdzenie za‑
skakująco sprzeczne z ugruntowanymi przekonaniami, często ujęte w formę 
błyskotliwego aforyzmu, rozumowanie o pozornie oczywistej prawdziwości 
jego elementów, ale w skutek zawartego w nim błędu prowadzące do wniosków 
jawnie sprzecznych ze sobą”. I dalej, według tego samego źródła, paradoksalny 
oznacza „sprzeczny z tym co jest lub wydaje się oczywiste”1. Ogólnie rzecz 
biorąc, treść Ewangelii nie odpowiada powyższym definicjom. Nie można 
przecież uznać nauczania Jezusa zapisanego w formie Ewangelii za zbiór 
sprzeczności odnośnie do tego, co powszechnie uważa się i głosi w świecie. 
Jeżeli już chciałoby się utrzymać opinię o paradoksach Ewangelii, to należałoby 

1	 Słownik języka polskiego, t. 2, red. M. Szymczak, Warszawa, Państwowe Wydawnictwo 
Naukowe 1979, s. 600; por. Słownik wyrazów obcych, red. E. Sobol, Warszawa, Wydawnictwo 
Naukowe PWN 1996, s. 823.

https://orcid.org/
mailto:adamdynak73@gmail.com


ks. Adam Dynak68

ją odnieść do niezwykłości świętych pism, do ich oryginalności. Jedynie w ta‑
kim pojmowaniu głoszone opinie znajdują swoje potwierdzenie i uzasadnienie. 
A jednak istnieją miejsca na kartach Ewangelii, które prowokują do tego, aby 
dostrzec paradoks ich treści w bardziej nieordynarny sposób. Wydaje się, że 
przykładem może być krótka perykopa o soli i świetle Mt 5, 13–16.

Mt 5, 13–16 w kontekście bliższym i dalszym

Na początku należy zaznaczyć, że w perykopie Mt 5, 13–16 nie spotykamy więk‑
szych problemów odnośnie do krytyki tekstu. Brzmienie tekstu jest ustalone, 
potwierdzone przez ważniejsze kodeksy starożytne. Fragment o soli i świetle 
nie niesie także ze sobą trudności związanych z delimitacją tekstu. Jednostka 
tekstu jest wyraźnie wyodrębniona, zawierając się w czterech wersetach od 
13 do 16. Wersety perykopy łączą się tematycznie, akcentując kontrast między 
uczniami Jezusa a ludźmi należącymi do świata, żyjącymi duchem tego świata. 
Można jednak spotkać pojedyncze, odmienne opinie co do granic perykopy 
o soli i świetle. Niektórzy łączą wersety 13–16 z tekstem poprzedzającym 11–12, 
tworząc perykopę Mt 5, 11–16. W argumentacji odwołują się przede wszystkim 
do drugiej osoby liczby mnogiej występującej w jednym i drugim fragmencie. 
Idąc dalej, w myśl tej opinii, od strony literackiej wersety 11–12 lepiej łączą się 
z fragmentem 13–16 niż z wcześniejszymi błogosławieństwami (Mt 5, 3–10)2. 

Perykopa wchodzi w skład większej sekcji Ewangelii Mateusza, zwanej 
Kazaniem na górze (Mt 5–7) i występuje bezpośrednio po błogosławieństwach 
(Mt 5, 3–12), a więc umiejscowiona jest na początku pierwszej z wielkich mów 
Jezusa w tej Ewangelii. Druga osoba liczby mnogiej łączy ją z treścią wcze‑
śniejszych wersetów nie tylko gramatycznie, ale również treściowo, niemniej 
jednak przesadą wydaje się twierdzenie, iż ww. 11–12 bardziej harmonizują 
z perykopą o soli świetle niż z ww. 3–10. Owszem, następuje przejście od 
formy ogólnej w nauce błogosławieństw do formy bardziej osobistej, wręcz 
poufnej w dalszej części, która będzie występować niemal do końca Kazania 
na górze, a przynajmniej do Mt 7, 16, co stanowi więź perykopy z wersetami 
następującymi, ale to nie przesądza sprawy na korzyść proponowanej wersji 
delimitacyjnej. Wydaje się, że występujące na początku w. 11 makarioi — błogo-
sławieni, szczęśliwi, w naturalny sposób bardziej podporządkowuje ww. 11–12 

2	 R. T. France, The Gospel of Matthew, Grand Rapids 2007, s. 171 (The New International 
Commentary on the New Testament).



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 69

wcześniejszym błogosławieństwom niż perykopie 13–16. Wersety 11–12 pełnią 
swego rodzaju pomost łączący naukę błogosławieństw z wymaganiami adre‑
sowanymi do członków królestwa Bożego. Stanowią odpowiedni styk pomię‑
dzy błogosławieństwami i tym, co po nich następuje3. Wszystko, co pojawia 
się w Kazaniu na górze po błogosławieństwach stanowi niejako poszerzoną 
instrukcję, jak należy żyć w królestwie Bożym na ziemi, aby stać się błogo‑
sławionym, szczęśliwym. Innymi słowy, w błogosławieństwach Jezus mówi, 
co powoduje, że ludzie są prawdziwie szczęśliwi, a w dalszej części swojego 
nauczania stawia na odpowiedzialność tych, którzy swoim życiem mają do‑
wieść realności tej nauki, których misją jest tworzyć królestwo Boże na ziemi4. 
Dlatego, niezależnie od formy gramatycznej, treść ww. 13–16 ściśle harmonizuje 
nie tylko z ww. 11–12, ale także z nauką błogosławieństw. Podobnie rzecz ma 
się z wersetami następującymi. Zarówno interesująca nas perykopa, jak i treści 
Kazania na górze występujące po niej, dotyczą życia i świadectwa uczniów 
Jezusa w tworzeniu królestwa Bożego na ziemi. Dalsza analiza powinna lepiej, 
bardziej dokładnie, to ukazać.

Odnośnie do kontekstu poprzedzającego, uwagę zwraca przywołanie pro‑
roków Starego Testamentu w w. 12. Jest to wyraźna sugestia, aby uczniowie 
Jezusa czuli się w roli Bożych proroków, reprezentujących sprawy swojego Pana 
(por. Mt 10, 41; 23, 34). Ich postawa została porównana do funkcji soli i światła 
w codziennym życiu. Według niektórych opinii porównanie uczniów z pro‑
rokami stanowi klucz do zrozumienia zastosowanej metafory soli5. Wierność 
podjętej misji wobec grzesznego, bezbożnego świata, niewątpliwie ściągnie na 
nich prześladowania6. Wypowiedź Jezusa 5, 13–16 wzywa do radykalizmu życia 
dla królestwa Bożego w gorliwości nie mniejszej niż ta, którą prezentowali 
starotestamentalni słudzy Boży, należy jednak zauważyć, że nasza perykopa 
pomija temat prześladowań i cierpienia w życiu uczniów Jezusa. Z pewnością 

3	 J. T. Pennington, The Sermon on the mount and human flourishing. A  theological com-
mentary, Grand Rapids 2017, s. 162. 

4	 L. Morris, The Gospel according to Matthew, Grand Rapids 1992, s. 104 (The Pillar New 
Testament Commentary); por. R. A. Guelich, The Sermon on the mount. A fundation for un-
derstanding, Waco 1983, s. 120. 

5	 J. Nolland, The Gospel of Matthew, William B. Eerdmans Publishing Company, Grand 
Rapids 2005, s. 212 (The New International Greek Testament Commentary).

6	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus (Mt 1–7), Neukirchener Verlag, Neukirchen 
1997 (Evangelisch-Katolischer Komentar zum Neuen Testament I/1), s. 221; por. R. T. France, 
The Gospel of Matthew, s. 172–173; D. A. Carson, Sermon on the mount. An Evangelical Expo-
sition of Matthew 5–7, Authentic, Glasgow 2010, s. 29.



ks. Adam Dynak70

jednak postawa radykalizmu ewangelicznego z natury rzeczy będzie stano‑
wić znak sprzeciwu wobec opozycji świata. Wynika to z kontekstu całego 
nauczania Jezusa. 

Analiza egzegetyczno-teologiczna

Przemawiający Jezus zwraca się bezpośrednio do swoich słuchaczy w drugiej 
osobie liczby mnogiej: gr. hymeis — „wy”. Po raz pierwszy w tej Ewangelii roz‑
poczyna swoje nauczanie od tego zaimka osobowego. W ten sposób mocno 
zostaje zaakcentowany bezpośredni charakter Jego wypowiedzi. Owszem, 
wcześniej (ww. 11–12) Jezus również zwraca się do słuchaczy w drugiej osobie 
liczby mnogiej, ale brak zaimka osobowego wydaje się łagodzić bezpośredni 
ton wypowiedzi. Dlatego użyty zaimek „wy” w w. 13 nie dotyczy ogółu ludz‑
kości ani jakiejś większej, nieokreślonej grupy, ale odnosi się ściśle do uczniów 
Jezusa, do wszystkich tych, którzy zdecydowanie wybrali drogę Ewangelii7. 
Nie chodzi jednak o bardzo wąską grupę osób, ponieważ zaimek ten nadaje 
wypowiedzi Jezusa charakter wspólnotowy, eklezjalny. Zwraca się On nie tylko 
do grupy Dwunastu, ale do szerszej wspólnoty autentycznych naśladowców, 
uczniów Jezusa, nie tylko wtedy zgromadzonych wokół Niego, ale o Jego 
wyznawców wszystkich czasów8. Oznacza to także, że Jezus ma na uwadze 
wspólnotę swoich uczniów, a nie pojedyncze osoby. Jak było już powiedziane, 
liczba mnoga występuje niemal w całym Kazaniu na górze. Nie musi to ozna‑
czać, że wypełnienie wymogów królestwa Bożego jest niemożliwe na drodze 
prywatnego życia. Bardziej chodzi o to, że uczniowie Jezusa jako wspólnota 
mają przyciągać uwagę świata9. Prowadząc życie wspólnotowe, uczniowie 
posiadają większą siłę oddziaływania. Nauka Jezusa stanowi wezwanie do 
misyjności wobec całego świata, choć w pierwszej kolejności uczniowie Jezusa 

7	 L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 104; por. U. Luz, Das Evangelium nach 
Matthäus, s. 219.

8	 A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, rozdziały 1–13, Edycja Świętego Paw-
ła, Częstochowa 2005, s. 207 (Nowy Komentarz Biblijny Nowy Testament I/1); por. E. Bosetti, 
Jeśli chcesz być doskonały. Komentarz do Ewangelii wg św. Mateusza, tł. P. Majdański,  Wydaw-
nictwo eSPe, Kraków 2010, s. 181; L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 104; J. Łach, 

„Sól ziemi” (Mt 5, 13), w: Odpowiedzialni za świat, Praca zbiorowa, Poznań–Warszawa 1982, 
s. 200 (Powołanie Człowieka, 5).

9	 R. T. France, The Gospel of Matthew, s.  171; por. D. A. Carson, Sermon on the mount, 
s. 29; J. Homerski, Ewangelia wg św. Mateusza. Wstęp — przekład z oryginału — komentarz, Po-
znań–Warszawa 1979, s. 129 (Pismo Święte Nowego Testamentu III/1).



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 71

mają być światłem dla Izraela10. Wskazuje na to również pierwotny adresat 
Ewangelii Mateusza — Izraelici, którzy przyjęli chrześcijaństwo. Słowa Jezusa 
nie są jedynie propozycją czy sugestią pod adresem uczniów. Zwrot: gr. hymeis 
este — „wy jesteście”, czyni Jego słowa żądaniem11. Potwierdza to także dalsza 
część perykopy. 

Zwracając się do swoich uczniów, Jezus odwołuje się do soli jeden, jedyny 
raz w Ewangelii Mateusza. W pozostałych Ewangeliach synoptycznych rów‑
nież mamy po jednej wypowiedzi o soli (Mk 9, 49–50; Łk 14, 34–35), ale są to 
wypowiedzi różne od tej występującej u Mateusza. U Marka i Łukasza nie ma 
wezwania ze strony Jezusa do bycia jak sól. Według tych dwóch ewangelistów, 
Jezus mówi jedynie o utracie smaku przez sól i tylko Łukasz przekazuje konse‑
kwencje takiego stanu rzeczy, przez co zbliża się do wersji Mateusza12. Według 
Marka Jezus stawia tylko pytanie, wcześniej jednak zapowiadając tajemniczo, 
że „każdy ogniem będzie posolony” (Mk 9, 49). Spośród trzech synoptyków 
wypowiedź Jezusa w relacji Mateusza jest najbardziej kategoryczna — Jezus 
mówi o wyrzuceniu i podeptaniu soli, która utraci swój smak. Różny jest też 
kontekst wypowiedzi Jezusa u Marka i Łukasza, choć w jednym i drugim 
przypadku chodzi o wymagania stawiane uczniom13. 

Sól (gr. halas) posiada w Biblii stosunkowo bogatą symbolikę, choć nie tak 
często jest o niej mowa. W sumie w całym Piśmie Świętym rzeczownik ten 
pojawia się trzydzieści trzy razy, w większości w Starym Testamencie. Pierwsza 
właściwość soli, na którą zwracają uwagę autorzy biblijni, to nadawanie smaku 
pokarmom (zob. Hi 6, 6). Dalej, sól to środek konserwujący, który chroni przed 
gniciem i zepsuciem, kojarzonym z demonami14. W Starym Testamencie sól 
symbolizuje trwałość związku pomiędzy Bogiem i Jego ludem (zob. Kpł 2, 13; 
Lb 18, 19). Z tego też powodu sól stanowiła niezbędny składnik w ofiarach 
całopalnych (zob. Kpł 2, 13; Ezd 6, 9; Ez 43, 24). Sól posiada także właściwości 
oczyszczające (zob. Wj 30, 35). Substancja ta symbolizowała też nowy początek, 

10	 P. Fidler, Das Matthäusevangelium, Stuttgart 2006, s. 119 (Theologischer Kommentar 
zum Neuen Testament, 1).

11	 R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 126.
12	 J. Łach, „Sól ziemi” (Mt 5, 13), s. 199.
13	 R. H. Gundry, Matthew. A commentary on his handbook for a mixed Church under perse-

cution, Grand Rapids 1994, s. 75.
14	 F. Hauck, halas, w: Theological dictionary of the New Testament I, eds. G. Kittel, Grand 

Rapids 1964, s. 228; por. N. Hillyer, Salt, w: The new international dictionary of New Testament 
theology III, red. C. Brown, Grand Rapids 1978, s. 444.



ks. Adam Dynak72

dlatego nacierano solą noworodki (zob. Ez 16, 4), a także zerwanie ze złą prze‑
szłością (zob. 2 Krl 2, 21). W Biblii sól posiada również negatywną symbolikę, 
przede wszystkim wyraża nieurodzajność i brak życia, czego najlepszym 
przykładem jest Morze Martwe (zob. Pwt 29, 22). Tym samym symbolicz‑
nie wyraża stan człowieka grzesznego, który odszedł od Boga (zob. Jr 17, 6). 
Symbolizuje także przekleństwo (zob. Sdz 9, 45). Sól występuje też w Nowym 
Testamencie, gdzie symbolizuje — między innymi — mądrość (zob. Kol 4, 6)15. 

Jak wynika z powyższych danych, symbolika soli jest dosyć szeroka. Pomimo 
iż przedstawione warianty posiadają solidne podstawy w Biblii, nie wydaje się 
jednak, aby w nauczaniu Jezusa, przekazanym w Mt 5, 13–16, należało brać 
pod uwagę wszystkie wymienione znaczenia soli, choć z pewnością nie należy 
znowu też wszystkiego całkowicie odrzucać. Powrócimy jeszcze do tej kwestii. 

Egzegeci dosyć zgodnie wyrażają opinię o tym, że w interesującym nas wer‑
secie (w. 13) należy dostrzegać najbardziej podstawowe, powszechnie przyjmo‑
wane znaczenie soli, a więc jej właściwości smakowe i konserwujące. W pierw‑
szym przypadku sól nadaje smak pokarmom, w drugim chroni żywność od 
zepsucia16. Zdaniem niektórych odwoływanie się do innych jej właściwości 
oznaczałoby alegoryzację nauki Jezusa17. Za takim rozumieniem przema‑
wia fakt, iż słuchaczami Jezusa byli ludzie prości, do których przemawiając, 
najczęściej odwoływał się do bardzo prostych obrazów i skojarzeń wziętych 
z życia codziennego. Również Jego uczniowie, do których w pierwszym rzę‑
dzie skierowana jest ta nauka, przynajmniej na tym etapie nie wyróżniają się 
specjalną zdolnością teologicznych skojarzeń. Jako ludzie prości, nie są na tyle 
znawcami Pisma, aby dostrzegać jego teologiczne finezje.

Uczniowie mają być „solą ziemi”. Tego rodzaju porównanie jest czymś zupeł‑
nie oryginalnym w Ewangelii. W pismach żydowskich nigdzie nie stosowano 
porównania ludzi do soli18. W analizowanym tekście Jezusowi nie chodzi o sól 
jako środek nawożący ziemię dla uprawy roślin, choć sól pełniła też taką rolę 

15	 L. Ryken, J. C. Wilhoit, T. Longman III, Sól, w: Słownik symboliki biblijnej, tł. Z. Kościuk, 
Warszawa 1998, s. 934–935; por. M. Lurker, Słownik obrazów i symboli biblijnych, tł. K. Roma-
niuk, Poznań 1989, s. 221. 

16	 J. Nolland, The Gospel of Matthew, s. 212; por. L. Morris, The Gospel according to Mat-
thew, s.  104. Niektórzy twierdzą, że sól należy tutaj postrzegać najpierw jako środek kon-
serwujący, a dopiero potem jako przyprawę nadającą smak pokarmom. Zob. D. A. Carson, 
Sermon on the mount, s. 29.

17	 D. A. Hagner, Matthew 1–13, Dallas 1993, s. 99 (WBC 33A).
18	 J. Łach, „Sól ziemi” (Mt 5, 13), s. 199.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 73

i nadal ją pełni19. Ziemia w tym miejscu oznacza miejsce egzystencji czło‑
wieka, dlatego pod tym pojęciem należy rozumieć wszystkich ludzi żyjących 
na świecie, nie tylko naród Izraela, niezależnie od semickiego charakteru 
Ewangelii Mateusza. Chodzi o wszystkich ludzi, wszystkich czasów. W ten 
sposób wskazany został uniwersalny charakter misji Kościoła20. Takie samo 
znaczenie posiada następne zdanie: „Wy jesteście światłem świata” (w. 14a). 
W związku z tym, że wypowiedź Jezusa występuje w najbliższym kontekście 
Błogosławieństw i w sposób oczywisty posiada z nimi związek, istnieje opinia 
głosząca, że wyraz „ziemia” należy wiązać z takim samym terminem występu‑
jącym w Błogosławieństwach, gdzie „ziemia” przyobiecana jest jako nagroda 
dla łagodnych, cichych (5, 5)21. Niewątpliwie Jezus bardzo wysoko ceni te 
cnoty, wprost odnosząc je do siebie samego (Mt 11, 29), niemniej jednak wydaje 
się, że w Jego słowach odwołujących się do smaku soli chodzi o coś więcej. 
Ta wypowiedź zawiera wymagania wobec uczniów wykraczające poza sferę 
łagodności i pokory. Jezus oczekuje od swoich uczniów aktywności misyjnej. 

W związku z powyższym, biorąc pod uwagę podstawowe, powszechnie 
przyjmowane znaczenie soli, chodzi o to, że uczniowie są zobowiązani swoją 
postawą nadawać jakość światu, w którym żyją i do którego zostaną posłani. 
Świat uwikłany w zło żyje bezwartościowo, życie ludzi nieznających Boga, 
spętanych grzechem jest pozbawione sensu i celu. Na pierwszym miejscu 
chodzi o starożytny świat pogański, ale nie tylko. Wymagania Jezusa mają 
charakter uniwersalny, ponadczasowy. Postawa uczniów Jezusa ma ukazać 
ludziom na świecie wartości, których nie znają, a których poznanie może prze‑
mienić ich egzystencję. Jednocześnie postawa uczniów ma chronić świat od 
zepsucia, to znaczy od grzechowej samozagłady. Obecne w świecie, zwłaszcza 
w świecie pogańskim, zło może doprowadzić do wielkich szkód, co niejed‑
nokrotnie potwierdziła historia. Najogólniej mówiąc, zadaniem uczniów jest 
czynić świat lepszym22. Chodzi jednak nie tyle o czyny, co o życiową postawę 
uczniów, o ich wierność Jezusowi i wartościom Ewangelii23, co nie wyklucza 

19	 J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, Freiburg 2001, s. 134 (Herders Theologischer Kom-
mentar zum Neuen Testament, I, 1); por. N. Hillyer, Salt, s. 445.

20	 R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 121; por. L. Morris, The Gospel according to 
Matthew, s. 104.

21	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, s. 221.
22	 R.T. France, The Gospel of Matthew, s. 174.
23	 C. S. Keener, A  commentary on the Gospel of Matthew, Grand Rapids 1999, s.  172; 

por. D. A. Hagner, Matthew, s. 98.



ks. Adam Dynak74

aktywności wyznawców Jezusa, a nawet ją zakłada. Uczniowie mają być gło‑
sicielami, propagatorami królestwa Bożego na ziemi, mają zapraszać ludzi 
do oddania chwały Bogu. Odwołując się do metafory soli należy zauważyć, 
że nie spełnia ona swojej roli, dopóki pozostaje w naczyniu24. To oznacza 
apostolską aktywność wyznawców Jezusa. Kontekst nakazuje rozumieć, że 
Jezusowi chodzi o to, aby Jego uczniowie swoją aktywność ewangelizacyjną 
przeżywali w duchu Błogosławieństw25. 

Jak zostało wcześniej powiedziane, intencją przemawiającego Jezusa było 
ukazanie swoim bezpośrednim słuchaczom znaczenia soli w jej najbardziej 
znanym i powszechnym zastosowaniu: sól nadaje smak jedzeniu i chroni 
potrawy przed zepsuciem. Faktem pozostaje jednak to, że Jego nauczanie 
nie wyczerpało się w chwili przemawiania. Jego nauka została podjęta przez 
uczniów i przekazana innym słuchaczom, następnym pokoleniom, co więcej, 
przybrała formę pisemną w postaci zredagowanej Ewangelii, która dotarła 
na cały świat. To wszystko sprawia, że zakres symboliki soli w Jezusowym 
nauczaniu znacznie się poszerzył. Jego słowa były stopniowo poddawane co‑
raz głębszej refleksji, najpierw przez wspólnotę pierwszego Kościoła, której 
Mateusz głosił naukę Pana i dla której zredagował Ewangelię. Byli to chrze‑
ścijanie pochodzenia żydowskiego. Dlatego z pewnością odżyła wśród nich 
symbolika soli obecna w Starym Testamencie, teraz już w innej perspektywie, 
zaadoptowana do nowej rzeczywistości życia uczniów Jezusa.

W Starym Testamencie używano soli w ofiarach całopalnych (zob. Kpł 2, 13; 
Ezd 6, 9; 43, 24), co miało wyrażać ścisły związek Boga z Jego ludem. W obrzę‑
dzie tym chodziło o wzmocnienie trwałości przymierza. W tym kontekście sól 
miała być metaforą ducha ofiary, co w odniesieniu do uczniów Jezusa stano‑
wiłoby wezwanie do ofiarnej służby Bogu i ludziom. Uczeń Jezusa powinien 
być zaprawiony solą na wzór ofiary26. Dodatkowo uczniowie Jezusa mieliby 
wskazywać na Nowe Przymierze, ustanowione na wieki przez Jezusa — Nowego 

24	 R. T. France, The Gospel of Matthew, s.  172; por. J. T. Pennington, The Sermon on the 
mount, s. 163.

25	 D. A. Carson, Sermon on the mount, s. 30; por. P. Fidler, Das Matthäusevangelium, s. 119; 
R. T. Kendall, The Sermon on the mount. A verse-by-verse look at the greatest teachings of Jesus, 
Grand Rapids 2011, s. 74.

26	 X. Léon-Dufour, Sól, w: Słownik teologii biblijnej, red. X. Léon-Dufour, tł. K. Romaniuk, 
Poznań 1994, s. 897; por. F. Hauck, halas, s. 229.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 75

Mojżesza27. Według Ezd 4, 14 sól jest gwarantem prawdomówności. Dla wy‑
znawców Jezusa mogłoby to oznaczać wezwanie do służby prawdzie. Sól 
symbolizowała też nowy początek (zob. Ez 16,  4) oraz zerwanie ze złem 
(zob. 2 Krl 2, 21). Zarówno w jednym, jak i drugim przypadku chodzi o na‑
wrócenie, które stanowi kluczową wartość w całym Piśmie Świętym, w sposób 
szczególny zaś dotyczy tych, którzy idą za Jezusem. Sami powinni nieustannie 
dążyć do osobistego nawrócenia, a także wzywać świat do zmiany postępowa‑
nia. W Nowym Testamencie, w jedynym miejscu poza Ewangeliami — w Liście 
do Kolosan — sól symbolizuje mądrość (zob. Kol 4, 6). Wypowiedź ta jedno‑
znacznie wzywa uczniów Jezusa, aby wnosili do świata słowo mądrości. Jego 
wyznawcy mają być ludźmi mądrymi, dobrze znającymi drogę, którą postępują, 
bo tylko w ten sposób mogą skutecznie oddziaływać na ludzi ze świata, na 
tych, którzy nie poznali jeszcze Chrystusa. Innymi słowy, chodzi o religijną 
i moralną jakość życia i nauczania28. W Biblii sól posiada także negatywną 
symbolikę, o czym była już wyżej mowa. Negatywna symbolika soli nie odnosi 
się jednak do wypowiedzi Jezusa w Mt 5, 13. W Jego nauczaniu sól występuje 
jedynie w roli pozytywnego obrazu.

Oczywiście, bogata symbolika soli nie ogranicza się tylko do przykładów 
występujących w Piśmie Świętym. Istnieją także inne, mniej związane z Biblią, 
symboliczne znaczenia tej substancji. Przykładowo dla Greków sól wyrażała 
gościnność29. O ile w Izraelu nacierano noworodki solą dla nadania im odpor‑
ności (zob. Ez 16, 4), o tyle inne ludy starożytne Bliskiego Wschodu (zwłaszcza 
Arabowie) stosowały ten sam zwyczaj, ale dla odpędzenia złych duchów od 
dziecka30. Należy również zwrócić uwagę na ból, jaki sól zadaje otwartej ra‑
nie. W kontekście naszej perykopy mogłoby to oznaczać reakcję odrzucenia 
nauki Jezusa w pierwszym zetknięciu się z Ewangelią. Sól wzmaga pragnienie. 
Uczniowie mają doprowadzić ludzi na świecie do pragnienia Boga31. W sta‑
rożytności sól pełniła pewną rolę przy zawieraniu różnego rodzaju paktów. 
Na znak lojalności zjadano wspólnie sól, samą albo z chlebem, co zawiera pew‑
ne podobieństwo do używania soli przy składaniu ofiar świątynnych32. W tym 

27	 P. R. Gryziec, Według świętego Mateusza. Stary Testament ukryty w  Nowym, Kraków 
1998, s. 92.

28	 J. Łach, „Sól ziemi” (Mt 5, 13), s. 203; por. F. Hauck, halas, s. 229. 
29	 J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, s. 134; por. N. Hillyer, Salt, s. 443.
30	 F. Hauck, halas, s. 228. 
31	 R. T. Kendall, The Sermon on the mount, s. 75–76.
32	 J. T. Pennington, The Sermon on the mount, s. 165.



ks. Adam Dynak76

ostatnim przypadku trudno jest ustalić ewentualne powiązania z wymogami 
Jezusa. Wydaje się, że można by wskazać na wiarygodność w postępowaniu 
i nauczaniu Jego uczniów. Idąc dalej w poszukiwaniu symbolicznych znaczeń 
soli, adekwatnych do wezwania Jezusa w Mt 5, 13, należy także wskazać na 
dysproporcję występującą między ilością pokarmu, a ilością soli mającej nadać 
mu smak. Niewielka ilość soli wystarczy dla osolenia stosunkowo dużej ilości 
jedzenia. W odniesieniu do uczniów, słowa Jezusa można uznać jako zachętę 
i dodanie odwagi w czynieniu dobra, ale przede wszystkim w wierności drodze 
Mistrza: chociaż uczniowie stanowią niewielką garstkę w ogromnej populacji 
świata, to jednak potrafią zmienić jego oblicze. Z pewnością warto również 
zwrócić uwagę na istniejącą możliwość przesolenia pokarmu. Od tej strony 
Jezus wzywałby swoich wyznawców do roztropności i właściwie pojmowanego 
umiaru. W dziele ewangelizacji, niezależnie od gorliwości działania, uczniowie 
nie mogą stosować środków przymusu. Źle pojmowana gorliwość może przy‑
nieść sprawie głoszenia Ewangelii więcej zła niż korzyści. Na pewno podane 
propozycje symbolicznego znaczenia soli nie posiadają pierwszorzędnego 
znaczenia, niemniej jednak cechuje je pewna logika i wyrażają ważne aspekty 
życia wyznawców Jezusa.

Jezus porównuje swoich wyznawców do soli, ale na tym nie kończy się Jego 
wezwanie. O ile pozostaje On zwięzły w wyjaśnianiu znaczenia soli, to jednak 
dosyć szeroko rozwodzi się w temacie utraty smaku przez sól. Wypowiedź 
Jezusa sprawia pewną trudność merytoryczną. Otóż, okazuje się, że sól jest na 
tyle trwałym związkiem chemicznym, że jest rzeczą niemożliwą, aby mogła 
utracić swoje właściwości, to znaczy, że sól nie może przestać być słoną. Wiele 
innych produktów może utracić smak, ale nie sól.

Powyższą kwestię próbowano rozwiązać na wiele sposobów. Niektórzy 
twierdzą, że utrata smaku soli następuje w wyniku wilgoci33. Owszem, sól traci 
wtedy swoją konsystencję, ale nie smak. Inne stanowisko głosi, że chodzi o sól 
z Morza Martwego, gdzie sól kuchenna może stanowić zaledwie trzecią część 
substancji, natomiast reszta to inne substancje mineralne, np. gips34. W ten 
sposób sól nie jest w pełni solą, a więc nie posiada do końca właściwego sobie 
smaku. Jezus nie zajmuje się jednak tego rodzaju szczegółami, ale mówi wprost 
o soli. Nawet jeżeli w nauczaniu Jezusa chodziłoby o sól z Morza Martwego, to 

33	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, s. 223.
34	 D. A. Hagner, Matthew, s. 99; por. R. T. France, The Gospel of Matthew, s. 174; U. Luz, 

Das Evangelium nach Matthäus, s. 223; F. Hauck, halas, s. 229.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 77

i tak zachowuje ona swój smak, niezależnie od procentowej zawartości. Dana 
substancja nie jest w pełni solą, ale zawarta w niej sól nie przestaje być słona, 
choć faktem jest, że zanieczyszczona sól traci swoją jakość, co oczywiście może 
stanowić przełożenie na jakość życia uczniów. Świat nie staje się lepszy, ale 
jeszcze gorszy przez zły przykład życia ze strony uczniów Jezusa35. Wreszcie, 
niektórzy zwracają uwagę na fakt, że w starożytności często fałszowano sól36. 
Nawet jeżeli tak się działo, to jednak przedmiotem wypowiedzi Jezusa nie są 
kwestie moralne w sferze uczciwego postępowania, ale smak soli jako obraz 
wyrazistości życia i świadectwa Jego uczniów. Jeszcze inna teoria głosi, że 
Jezusowi nie chodzi o zwykłą sól kuchenną, ale że ma On na uwadze sól, która 
posiada właściwości podsycające ogień. Teoria ta opiera się na podobieństwie 
brzmienia w języku aramejskim dwóch wyrazów: „ziemia” i „palenisko”, dla‑
tego — według tej opinii — zamiast zwrotu „sól ziemi” powinno być „sól pod‑
sycająca ogień”37. Jest to zbyt zawiła teoria i jej brzmienie zupełnie nie licuje 
z prostotą i wyrazistością nauczania Jezusa. Ponadto, ciągle chodzi o smak 
soli, o jej słoność. Wreszcie, istnieje przypuszczenie, że Jezus zamiast o soli 
kuchennej mówił o nawozie dla ziemi, podobnym z wyglądu do soli. Tak jest 
w Łk 14, 3538. Owszem, wtedy rolą uczniów byłoby nadawanie ziemi żyzności, 
jednak Jezus nic nie mówi o żyzności, ale o smaku soli, o jej słoności. Ostatnia 
propozycja wydaje się pomijać ten aspekt.

Odnośnie do przytoczonych teorii należy stwierdzić, że nie wpisują się 
one w przesłanie Mt 5, 13. Jezus używa przykładu soli dla dokonania pro‑
stego, bezpośredniego porównania. Jego celem nie jest zmuszanie swoich 
słuchaczy czy później czytelników Ewangelii do tworzenia skomplikowanych 
łamigłówek dedukcyjnych z realną możliwością popełnienia błędu w inter‑
pretacji. Ewangelie wielokrotnie potwierdzają, iż Jezus posługuje się prostymi 
przykładami z codziennego życia, powszechnie znanymi, ale stanowiącymi 
dobitne, nierzadko hiperboliczne środki wyrazu, aby w ten sposób zwrócić 
uwagę na sprawy istotne, które przekazane w zwyczajny, konwencjonalny 
sposób, zagubiłyby się w wielości przekazywanych treści. Podobnie ma się 
rzecz odnośnie do utraty smaku przez sól. Jezus mówi o zjawisku realnie 

35	 D. A. Carson, Sermon on the mount, s. 30. 
36	 R. T. Kendall, The Sermon on the mount, s. 77; por. R. H. Gundry, Matthew, s. 75.
37	 J. Homerski, Ewangelia wg św. Mateusza, s. 129. Autor stosunkowo dokładnie omawia 

przytoczoną teorię, sam jednak nie jest jej zwolennikiem.
38	 M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt wiele. Objaśnienie Kazania na górze, Częstocho-

wa 2006, s. 27.



ks. Adam Dynak78

niemożliwym. Dokonując tego rodzaju porównań, wyraża On wymagania 
wobec swoich uczniów. Niemożliwym jest przynależeć do Niego bez wła‑
ściwego świadectwa życia. Nie można być uczniem Jezusa tylko nominalnie. 
Można albo całkowicie przynależeć do Niego, aż po oddanie życia dla Niego 
i dla Ewangelii, albo nie mieć z Nim nic wspólnego. Trzecia możliwość nie 
istnieje, nie ma drogi pośredniej, połowicznej. Kontekst wskazuje na styl życia 
według nauki błogosławieństw. Jedynie ci, którzy kierują się w życiu duchem 
błogosławieństw ewangelicznych, są godni należeć do grona uczniów Jezusa. 
Jest to zadanie trudne i wymagające, ale chodzi przecież o szczególny status 
życiowy — status ucznia, przyjaciela, naśladowcy Jezusa Chrystusa. Tylko w ten 
sposób można być znakiem dla grzesznego świata. Jedynie taką drogą można 
zmieniać „smak” codzienności i na podobieństwo soli chronić świat od du‑
chowego i moralnego zepsucia. Podobnie jak sól nie istnieje sama dla siebie, 
ale ma służyć do ulepszenia smaku pokarmu, czy jego ochrony od zepsucia, 
tak również uczeń Jezusa nie żyje tylko dla siebie samego, ale istnieje dla 
ziemi, czyli dla ludzi39. Mówiąc o utracie smaku, Jezus ma na uwadze ucznia 
bezwartościowego, który nie ma nic do zaoferowania społeczeństwu40, co 
w konsekwencji oznacza wykluczenie z grona błogosławionych41. 

Pozostając w sferze smaku soli i ewentualnej jego utraty, na szczególną uwa‑
gę zasługuje użyty tutaj grecki czasownik mōranthē, który w tym kontekście 
tłumaczy się: „utraciła smak”, ale może oznaczać także: „zgłupieć, stać się nie‑
mądrym, szalonym”42. Chociaż to ostatnie znaczenie od strony literackiej nie 
może być tutaj zastosowane, to jednak znaczeniowo bardzo dobrze harmonizu‑
je z tym, co Jezus pragnie wyrazić. Znaczenie greckiego mōrainein — „zgłupieć” 
bardziej mogłoby odnosić się do oponentów Jezusa — żydowskich przywódców, 
niejednokrotnie krytykowanych przez Niego43, ale w tym miejscu wyraźnie 
chodzi o uczniów, naśladowców Jezusa. Dla uczniów przestać być słonym, to 
utracić własną tożsamość i niezwykłą godność i przez to stać się głupim44. 

Sól, która (hipotetycznie) utraciłaby swój smak, nadaje się jedynie na „wyrzu‑
cenie i podeptanie przez ludzi”. W symbolice Starego Testamentu podeptanie 

39	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, s. 223.
40	 F. Hauck, halas, 229; por. R.T. France, The Gospel of Matthew, s. 175.
41	 R. T. Kendall, The Sermon on the mount, s. 77.
42	 A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, s. 208; por. R. T. France, The Gospel 

of Matthew, s. 175.
43	 M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt wiele, s. 26.
44	 D. A. Hagner, Matthew, s. 99; por. R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 126.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 79

stanowi obraz Bożego sądu (zob. Iz 10, 6)45. Oprócz tego miejsca grecki cza‑
sownik katapateō — „deptać”, ale w sensie bardziej przenośnym: „wzgardzić, 
traktować z obraźliwą obojętnością”46, występuje u Mateusza jeszcze tylko 
jeden raz, również w Kazaniu na górze, w wypowiedzi o świniach depczących 
perły (7, 6). Odwołując się do kontekstu innych wypowiedzi Jezusa, niektórzy 
widzą w zapowiedzi podeptania zapowiedź kary ognia (Mt 7, 19), więzienia 
(Mt 5, 25) albo gehenny (Mt 5, 29)47. Sugerowane wypowiedzi Jezusa wystę‑
pują w bliskim kontekście (Kazanie na górze) i jasno wyrażają konsekwencje 
sprzeniewierzenia się Ewangelii, nie wydaje się jednak, aby tego rodzaju in‑
terpretacje były słuszne. W powyższych wypowiedziach chodzi o konkretne 
przypadki (niezgoda, cudzołóstwo), natomiast, przywołując przykład soli, 
Jezus odnosi się do szerszej rzeczywistości życia swoich uczniów. Owszem, 
każda niewierność w życiu Jego wyznawców może stanowić antyświadectwo 
a nawet zgorszenie dla świata, ale nie musi to jeszcze przekreślać ucznia w po‑
rządku podstawowym, fundamentalnym. Jego status pozostaje nienaruszony. 
Z pojedynczych, incydentalnych upadków może się podnieść i nadal pełnić 
swoje zasadnicze zadanie. Nie chodzi więc o pojedyncze grzechy, szczególnie 
te wynikające z ludzkiej natury skażonej grzechem, ale o całkowite sprzenie‑
wierzenie się misji ucznia, wyrzeczenie się Jezusa jako Pana, odstąpienie od 
nauki Ewangelii, rezygnację ze statusu ucznia Jezusa, chrześcijanina. Z drugiej 
strony należy zaznaczyć, że nie chodzi tylko o apostazję w sensie ścisłym. Jezus 
ma na uwadze też letniość, przeciętność chrześcijańskiego życia. Dodatkowo 
wypowiedź Jezusa stwarza skojarzenia z przywódcami narodu Izraela, szcze‑
gólnie krytykowanymi w Ewangelii Mateusza, którzy nie stanęli na wysokości 
zadania religijnych liderów. Ich sformalizowane nauczenie i postawa życia nie 
zostały w pełni przyjęte przez naród, a oni sami odrzuceni jako przywódcy. 
Apostołowie jako odpowiedzialni za nowy lud Boży — Kościół, nie mogą po‑
stępować w podobny sposób. Jeżeli sprzeniewierzą się swojej misji, czeka ich 
los jeszcze gorszy niż ten, który spotkał przywódców Izraela48. 

45	 M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt wiele, s. 26; por. U. Luz, Das Evangelium nach 
Matthäus, s. 223; J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, s.  135; A. Paciorek, Ewangelia według 
Świętego Mateusza, s. 209.

46	 J. Strong, Grecki słownik Stronga z lokalizacją słów greckich i kodami Popowskiego, War-
szawa 2015, s. 411.

47	 J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, s. 135.
48	 J. Łach, „Sól ziemi” (Mt 5, 13), s. 205; por. N. Hillyer, Salt, s. 446.



ks. Adam Dynak80

W kolejnym wersecie (w. 14) Jezus porównuje swoich słuchaczy do światła. 
Adresaci Jezusowej wypowiedzi pozostają ciągle ci sami, a więc w pierwszej 
kolejności Jego apostołowie i wszyscy, którzy stali się i staną się Jego uczniami. 
Przywołanie analogii światła nie stanowi oddzielnego nauczania, ale jest jego 
dalszą kontynuacją, wzmocnieniem oczekiwań, żądań Jezusa wynikających 
z wcześniejszego odwołania się do przykładu soli. Metafory soli i światła są 
równoległe i wzajemnie uzupełniają się. Dwa obrazy uwydatniają ten sam 
punkt ciężkości. Mamy więc do czynienie z tak zwanym paralelizmem syno‑
nimicznym. Potwierdza to także wskazanie na nielogiczność zepsutej soli i za‑
krytego światła. Obraz światła jest dłuższy, bardziej rozwinięty niż obraz soli49. 

Światło posiada niezwykle bogatą symbolikę w Biblii i ściśle związane jest 
z dziełem stworzenia i odkupienia. W Starym Testamencie światłość jest 
symbolem istnienia i życia. Wydaje się, że najwięcej przykładów symboliki 
światła znajduje się w Księdze Izajasza. Doskonałą światłością jest oczywiście 
Bóg (Ps 27, 1; Iz 51, 4; 60, 19–20), ale światło symbolizuje także Izraela (Iz 49, 6; 
50, 10; 60, 2–3), Torę, Prawo (Ps 19, 9; 119, 105. 130; Prz 6, 23), Jerozolimę czy 
świątynię. Światłem jest także Sługa Pański (Iz 42, 6; 53, 10–11). W Nowym 
Testamencie symbolika światła najbardziej uwidacznia się w  Ewangelii 
Świętego Jana, gdzie występuje stwierdzenie Jezusa: „Ja jestem światłością 
świata” (J 8, 12). Wypowiedzi Jezusa w tejEwangelii niejednokrotnie sugerują, 
wręcz uświadamiają Jego słuchaczy o tym, że świat znajduje się w ciemno‑
ściach (zob. J 9, 5; 12, 35). Święty Paweł nazywa chrześcijan „dziećmi światłości” 
(1 Tes 5, 5; por. Ef 5, 8–14). Apostoł Narodów wzywa uczniów Jezusa — dzieci 
światłości do konfrontacji z dziećmi ciemności, ludźmi należącymi do grzesz‑
nego świata50.

„Wy jesteście światłem świata”. Słowa Jezusa występują w tym samym im‑
peratywie, w jakim mówi On o soli. Świat, o którym tutaj mowa, to synonim 
ziemi z poprzedniego wersetu51, choć niektórzy próbują rozszerzyć znaczenie 
tego pojęcia na cały kosmos. Wtedy uczniowie mieliby zaświecić w kosmosie 

49	 J. T. Pennington, The Sermon on the mount, s. 163; por. C. S. Keener, A commentary on 
the Gospel of Matthew, s. 174; R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 127.

50	 H. Witczyk, Światłość-ciemność, w: Nowy słownik teologii biblijnej, red. H. Witczyk, Lu-
blin–Kielce 2017, s. 868–870; por. H.-C. Hahn, Light, w: The new international dictionary of 
New Testament theology II, ed. C. Brown, Grand Rapids 1976, s. 491–495; A. Feuillet, P. Grelot, 
Światło i ciemność, w: Słownik teologii biblijnej, s. 958–963.

51	 L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 105; por. J. T. Pennington, The Sermon on 
the mount, s. 164.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 81

(Flp 2, 15)52. Ta ostatnia opinia wydaje się być wyolbrzymiona. Odwoływanie 
się do Listu do Filipian również pozostaje nieco na wyrost, ponieważ w wypo‑
wiedzi Pawła uczniowie mają być „światłem jak gwiazdy na niebie”. Jest to więc 
tylko porównanie, a nie wezwanie do obecności w przestworzach kosmosu.

Uczniowie mają za zadanie nieść wszystkim ludziom na świecie Jezusa, który 
jest „Światłością świata” (J 8, 12). Metafory soli i światła przekazują tę samą ideę: 
uczniowie mają być głosicielami Jezusa i kontynuatorami Jego zbawczego dzie‑
ła. Symbolika światła nasuwa skojarzenia z proroctwami Izajasza, w których 
światło stanowi metaforę Mesjasza i Jego ludu, głoszących chwałę Boga wśród 
narodów (zob. Iz 42, 6; 49, 6). Zapowiadana przez Izajasza światłość narodów 
jest światłością świata w wypowiedzi Jezusa. Uczniowie, wypełniając nakaz 
Jezusa, zapowiadanego Sługi Pańskiego, będą realizować Bożą, eschatologicz‑
ną obietnicę nowego przymierza, która dokonuje się w świecie przez Jezusa. 
Podobnie jak Izrael otrzymał misję wobec innych narodów, tak uczniowie mają 
świecić dla całego świata53. Misja uczniów nie posiada granic ani geograficz‑
nych, ani etnicznych. Znajduje to potwierdzenie w zakończeniu Ewangelii: 

„Idźcie więc i pozyskujcie uczniów we wszystkich narodach” (Mt 28, 19)54.
Słowa Jezusa wyraźnie sugerują, podobnie jak można się z tym spotkać 

w Ewangelii Jana, że świat znajduje się w ciemnościach. Chodzi oczywiście 
o ciemność duchową, moralną, egzystencjalną. Bez zaangażowania ze stro‑
ny wyznawców Jezusa, świat nadal pozostanie w ciemnościach, co więcej, 
z czasem jeszcze bardziej będzie pogrążał się w tych mrokach. Uczniowie 
będą światłem dla świata, jeżeli będą autentycznym odbiciem światła Jezusa55. 
W praktyce miałoby to oznaczać promieniowanie w trwałym czynieniu dobra. 
Podobnie, jak z obecności światła płynie radość, pokój, poczucie bezpieczeń‑
stwa, tak również uczniowie Pana mają wykazywać łagodność postawy, co 
jednak nie oznacza spolegliwości i marazmu. W swojej łagodności powinni 
być nieustępliwi w szerzeniu prawdy56. 

52	 R. T. France, The Gospel of Matthew, s. 175.
53	 J. T. Pennington, The Sermon on the mount, s. 165–166; por. C. S. Kenner, A commentary 

on the Gospel of Matthew, s. 175; J. Nolland, The Gospel of Matthew, s. 213; R. T. France, The Go-
spel of Matthew, s. 175.

54	 R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 126; por. R. H. Gundry, Matthew, s. 75.
55	 D. A. Hagner, Matthew 1–13, s. 100; por. A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mate-

usza, s. 209; L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 105; R. H. Gundry, Matthew, s. 76.
56	 D. A. Carson, Sermon on the mount, s. 32; por. M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt 

wiele, s. 28. 



ks. Adam Dynak82

„Nie może się ukryć miasto położone na górze”. Treść tego powiedzenia 
jest oczywista, dlatego powiedzenie Jezusa należy rozumieć w kategoriach 
ironii57. Zbudowanie miasta na wzniesieniu stanowi jego wyeksponowanie. 
W wielu przypadkach taki był też zamiar budowniczych. Taka praktyka była 
stosowana również w przypadku wielu miast palestyńskich. Podobnie jak 
miasto na wzgórzu widoczne z daleka, tak również chrześcijanie swoją po‑
stawą życiową mają być punktem odniesienia dla wszystkich ludzi58. Użycie 
porównania z miastem na górze służy także wyeksponowaniu wartości nauki 
Jezusa59. W ostateczności jednak to wyeksponowanie dokona się dzięki peł‑
nemu zaangażowaniu chrześcijan w dzieło ewangelizacji. 

Wyrażenie: „miasto położone na górze” może kojarzyć się z Jerozolimą60, 
ale kwestia ta nie jest jednoznaczna. Wydaje się, że Jezus nie czyni wprost 
aluzji do Jerozolimy — Miasta Syjonu. Po pierwsze dlatego, że przed rzeczow‑
nikiem greckim polis — „miasto” nie występuje rodzajnik, a więc wyraz ten 
nie odnosi się do konkretnego miasta61. Po drugie, w wypowiedzi Jezusa 
w Mt 5, 13–16 nie występuje tematyka Jerozolimy. Jego nauczanie nie skupia 
się na jednym miejscu, ale jest uniwersalne, dotyczy całego świata. Nie mniej 
jednak nie można do końca zignorować tutaj Świętego Miasta. Na uwagę za‑
sługują starotestamentalne proroctwa o pielgrzymowaniu licznych narodów do 
Jerozolimy (Iz 2, 2–4; Mi 4, 1–3). Podobnie jak Święte Miasto Boga przyciągać 
ma wszystkich do siebie, tak również wspólnota uczniów Jezusa powinna 
zwracać sobą pozytywną uwagę świata i przyciągać ludzi do siebie, w swoje 
szeregi62. Jest to intuicja jak najbardziej słuszna, tyle tylko, że w nauczaniu 
Jezusa wyakcentowany jest dynamizm działania uczniów, ruch bardziej od‑
środkowy niż dośrodkowy. Chyba, że ruch dośrodkowy będzie wyrażał się 
w chwale Boga Ojca ze strony adresatów ewangelizacji, o czym mowa w 5, 16. 
W ostateczności Jerozolimę należy tutaj traktować w szerszym, teologicznym 
i eschatologicznym znaczeniu63.

57	 J. Nolland, The Gospel of Matthew, s. 214.
58	 M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt wiele, s. 28.
59	 J. Homerski, Ewangelia według św. Mateusza, s. 130.
60	R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 122; por. D. A. Hagner, Matthew 1–13, s. 100.
61	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, s. 223
62	 A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, s. 209; por. R. T. France, The Gospel 

of Matthew, s. 176.
63	 J. Nolland, The Gospel of Matthew, s. 214.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 83

Jezus kontynuuje temat światła, przywołując przykład lampy oświetlającej 
pomieszczenie domowe. Niejako przechodzi od obrazu makro do obrazu 
mikro, od miasta do mieszkalnego pomieszczenia w domu. Odwołuje się do 
realiów życia w starożytnej Palestynie. Podobnie będzie czynił w dalszym 
nauczaniu, szczególnie nauczając w przypowieściach. W Mt 5, 15 chodzi o izbę 
mieszkalną, która zazwyczaj posiadała jedno niewielkie okno wpuszczające 
do wewnątrz małą ilość światła, stąd też w pomieszczeniu stale panował mrok, 
nie tylko w nocy. Poza skąpym światłem dziennym, źródłem światła była za‑
zwyczaj mała gliniana lampka zasilana oliwą. Stawiano ją na świeczniku lub 
innym podwyższeniu tak, aby rzucała jak najwięcej światła, choć efekty i tak 
były marne. Zupełnym absurdem byłoby to skąpe źródło jasności czymkolwiek 
nakrywać czy zasłaniać. Jezus przywołuje „korzec”, naczynie na materiały 
sypkie o pojemności mniej więcej jednego wiadra64. Na pewno nikt rozsądny 
nie użyłby tego naczynia do przykrywania palącej się lampki oliwnej. Służyło 
ono celom, do których z natury było przeznaczone. Przykryta lampa nie tylko 
nie dałaby światła, ale zgasłaby z powodu braku dostępu tlenu65.

Podobnie jak lampa miała dawać maksymalną ilość światła w ciemnym 
pomieszczeniu, tak również uczniowie Jezusa powinni z pełną gorliwością za‑
angażować się w powierzoną im misję. Bierny, pasywny wyznawca Jezusa staje 
się bezużyteczny jak nakryta lampa. Tym samym traci on status ucznia Jezusa. 
Podobnie jak we wcześniejszym przykładzie odnoszącym się do soli, tak rów‑
nież tutaj Jezus dotyka kwestii godności wynikającej z faktu przynależności do 
grona Jego uczniów, z faktu bycia Jego współpracownikiem. Lekceważenie tego 
przywileju, rezygnacja z niego, jest czymś zupełnie absurdalnym. Zastosowany 
w tym wersecie czas teraźniejszy oznacza ciągłą działalność. Bycie uczniem 
wyraża się w działaniu, co potwierdzi następny werset66. Światło świecące 
w pomieszczeniu domowym posiada funkcję wspólnototwórczą. Takie jest 
również zadanie uczniów. Mają gromadzić ludzi dla budowania królestwa 
Bożego. Życie ucznia Jezusa to nie tylko osobista świętość na własny użytek, 
ale też publiczne świadectwo67. 

64	 W literaturze można spotkać się z różnymi rozmiarami objętości korca, od kilku do 
nawet kilkuset litrów.

65	 C. S. Keener, Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, tł. Z. Kościuk, 
Warszawa 2000, s. 18; por. A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, s. 209.

66	 D. L. Turner, Matthew, Grand Rapids 2008, s. 155 (Baker Exegetical Commentary on 
the New Testament); por. L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 105.

67	 R. T. France, The Gospel of Matthew, s, 176.



ks. Adam Dynak84

Ostatni werset (w. 16), chociaż tematycznie traktuje o świetle, to jednak 
stanowi podsumowanie całej wypowiedzi Jezusa, zawierającej metaforę soli 
i światła, stanowiąc niejako zwieńczenie, szczyt tej nauki. Wypowiedź Jezusa 
posiada charakter kategoryczny. Nie jest to sugestia z Jego strony, ale żądanie. 
Dobre czyny, do których wzywa swoich uczniów to takie, które wynikają 
z treści Błogosławieństw (Mt 5, 3–12) i wszystkie inne, o których będzie mówił 
w dalszej części Kazania na górze68. Świetlista postawa Jego uczniów posiada 
dwa zasadnicze cele: Powinna pozytywnie oddziaływać na ludzi, na otoczenie. 
Ludzie powinni dostrzegać wyjątkowość chrześcijańskiej postawy w życiu 
przynależących do Jezusa. Oczywiście, w żadnym wypadku nie chodzi o te‑
atralność czy życie na pokaz. W tej kwestii Jezus kategorycznie wypowiada się 
w dalszej części Kazania na górze (zob. Mt 6, 1) i nie tylko (zob. Mt 23). Chodzi 
o postawę życia zupełnie naturalną, inspirowaną przynależnością do Mistrza 
i motywowaną świadomością powierzonej i przyjętej misji. Drugi cel wypływa 
z pierwszego i ściśle się z nim łączy. Przykład dawany przez wyznawców Jezusa 
ostatecznie powinien wzbudzić w ludziach, zarówno w Żydach, jak i poganach, 
wiarę i cześć wobec Boga. To jest cel najważniejszy, który rzuca właściwe 
światło na motywację postępowania uczniów, wykluczając inne możliwe cele, 
jak doskonalenie siebie czy służbę ludziom. W pierwszym przypadku miałby 
miejsce — co najwyżej — osobisty, egocentryczny ascetyzm, natomiast druga 
ewentualność mogłaby być jedynie filantropią. Jak wiadomo, nie o to chodzi 
Jezusowi. Nie chodzi o poprawę jakości życia na ziemi, ale o panowanie Boga. 
Ludzie powinni zrozumieć, że On jest źródłem i celem ich życia. Działalność 
uczniów ma być dynamiczna, misyjna, nastawiona na zdobywanie osób dla 
królestwa niebieskiego. Autentyczni świadkowie Ewangelii, zaangażowani 
twórcy królestwa Bożego na ziemi, głoszą i wielbią chwałę Boga. Bardziej niż 
pojedyncze uczynki, chwałę Boga głosi jakość życia wspólnoty chrześcijańskiej 
i blask królestwa Bożego, który z tego wynika69. Będąc pod wrażeniem tego, 
jakim jest Bóg, ludzie stają się członkami królestwa Bożego na ziemi, swoją 
zafascynowaną obecnością poszerzają je i nadają mu coraz piękniejszy wyraz. 

68	 A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, s. 210.
69	 D. A. Hagner, Matthew 1–13, s.  101–102; por. U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, 

s. 225; C. S. Keener, A commentary on the Gospel of Matthew, s. 175.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 85

Wnioski

Nauka Jezus nie jest paradoksalna jako taka. Jest jasna i przejrzysta. Jezus 
stawia konkretne wymagania i  formułuje czytelne oczekiwania od swoich 
wyznawców. W swoim głoszeniu przywołuje jednak sytuacje paradoksalne, 
praktycznie niemożliwe do zaistnienia (utrata smaku przez sól) czy absurdalne 
(chowanie świecącej lampy pod korzec) po to, aby jak najbardziej wyraziście 
uwydatnić ważne prawdy Ewangelii. 

Jak wiadomo, niewielka ilość soli potrafi zmienić smak stosunkowo wiel‑
kiej objętości pokarmu. Siła soli nie leży bowiem w jej ilości, ale w jakości. 
Używając obrazu soli Jezus domaga się od swoich uczniów wysokiej jakości 
życia duchowego i moralnego, wyrazistego świadectwa przynależności do 
Niego i wierności Jego zasadom. Pośrednio wynika z tego prawda, że doskona‑
łych uczniów nigdy nie będzie za wiele, ale nawet ta niewielka ilość całkowicie 
oddanych Panu i Jego sprawie potrafi spełnić oczekiwania Jezusa. 

„Kościół nie powinien być światowy, ludowy, kulturowy, lecz ma być 
Kościołem dla świata, dla ludzi”70. Taka prawda wynika z perykopy Mt 5, 13–16, 
ale jest to zaledwie połowa drogi. Ostatecznym celem Kościoła jest oddawanie 
chwały Bogu.

Bibliografia

Bosetti E., Jeśli chcesz być doskonały. Komentarz do Ewangelii wg św. Mateusza, 
tł. P. Majdański, Kraków 2010. 

Carson D. A., Sermon on the mount. An Evangelical exposition of Matthew 5–7 
Glasgow 2010.

Fidler P., Das Matthäusevangelium, Stuttgart 2006 (Theologischer Kommentar 
zum Neuen Testament, 1).

France R. T., The Gospel of Matthew, Grand Rapids 2007 (The New International 
Commentary on the New Ttestament).

Feuillet A., Grelot P., Światło i  ciemność, w: Słownik teologii biblijnej, 
red. X. Léon‑Dufour, tł. K. Romaniuk, Poznań 1994, s. 958–963.

Gnilka J., Das Matthäusevangelium, Freiburg 2001 (Herders Theologischer 
Kommentar zum Neuen Testament, I, 1).

Guelich R. A., The Sermon on the mount. A fundation for understanding, Waco 1983. 

70	 J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, s. 139. 



ks. Adam Dynak86

Gryziec P. R., Według świętego Mateusza. Stary Testament ukryty w  Nowym, 
Kraków 1998.

Gundry R. H., Matthew. A commentary on his handbook for a mixed Church under 
persecution, , Grand Rapids 19942.

Hagner D. A., Matthew 1–13, Dallas 1993 (Word Biblical Commentary 33A).
Hahn H. C., Light, w: The new international dictionary of New Testament theology II, 

ed. C. Brown, Grand Rapids 1976, s. 484–495.
Hauck F., halas, w: Theological dictionary of the New Testament I, ed. G. Kittel, 

Grand Rapids 1964, s. 228–229.
Hillyer N., Salt, w: The new international dictionary of New Testament theology III, 

ed. C. Brown, Grand Rapids 1978, s. 443–449.
Homerski J., Ewangelia wg św. Mateusza. Wstęp — przekład z oryginału — komentarz,  

Poznań–Warszawa 1979 (Pismo Święte Nowego Tesrtamentu, III/1).
Keener C. S., A commentary on the Gospel of Matthew, Grand Rapids 1999.
Kendall R. T., The Sermon on the mount. A verse-by-verse look at the greatest teach

ings of Jesus, Grand Rapids 2011.
Léon-Dufour X., Sól, w: Słownik teologii biblijnej, red. X. Léon-Dufour, 

tł. K. Romaniuk, Poznań  1994, s. 896–897.
Lurker M., Słownik obrazów i symboli biblijnych, tł. K. Romaniuk, Poznań 1989. 
Luz U., Das Evangelium nach Matthäus (Mt 1–7), Neukirchen 1997 

(Evangelisch-Katolischer Komentar zum Neuen Testament, I/1).
Łach J., „Sól ziemi” (Mt 5, 13), w: Odpowiedzialni za świat, praca zbiorowa, Poznań–

Warszawa 1982, s. 197–205 (Powołanie Człowieka, 5).
Morris L., The Gospel according to Matthew, Grand Rapids 1992 (The Pillar New 

Testament Commentary).
Nolland J., The Gospel of Matthew, Grand Rapids 2005 (The New International 

Greek Testament Commentary).
Paciorek A., Ewangelia według Świętego Mateusza, rozdziały 1 — 13, Częstochowa 

2005 (Nowy Komentarz Biblijny Nowy Testament, I/1).
Pennington J. T., The Sermon on the mount and human flourishing. A theological 

commentary, Grand Rapids 2017. 
Ryken L., Wilhoit J. C., Longman III T., Sól, w: Słownik symboliki biblijnej, 

tł. Z. Kościuk, Warszawa 1998, s. 934–935. 
Słownik języka polskiego, t. 2, red. M. Szymczak, Warszawa 1979. 
Słownik wyrazów obcych, red. E. Sobol, Warszawa 1996.
Strong J., Grecki słownik Stronga z lokalizacją słów greckich i kodami Popowskiego, 

Warszawa 2015.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 87

Turner D. L., Matthew, Grand Rapids 2008 (Baker Exegetical Commentary on the 
New Testament).

Witczyk H., Światłość-ciemność, w: Nowy słownik teologii biblijnej, red. H. Witczyk, 
Lublin–Kielce 2017, s. 868–871.

Wojciechowski M., Czy Jezus żądał zbyt wiele. Objaśnienie Kazania na Górze, 
Częstochowa 2006.

Abstrakt

„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16

Niniejszy artykuł stanowi analizę perykopy Mt 5, 13–16. Przedstawiono w nim 
znaczenie soli i światła w starożytnym świecie biblijnym oraz ich bogatą symboli‑
kę, zarówno w praktykach kultycznych, jak i w życiu społecznym. Główny nacisk 
położono na zrozumienie obrazu soli i światła przez bezpośrednich słuchaczy 
nauczania Jezusa, a także na późniejszy rozwój znaczenia tych symboli w życiu 
wspólnoty Kościoła.

Słowa kluczowe: sól, światło, Kazanie na górze, uczniowie, królestwo Boże

Abstract

„The paradoxy” in the teaching of Jesus. The analysis Mt 5:13–16

This article examines the pericope Matthew 5:13–16. It explores the significance of 
salt and light in the ancient biblical world, along with their rich symbolism in both 
cultic practice and social life. The main focus is on understanding the image of salt 
and light by the direct listeners of Jesus’ teaching, as well as the later development 
of the significance of these symbols in the life of the Church community. 

Keywords: salt, light, Sermon on the mount, disciples, Kingdom of God




