
TARNOWSKIE  
STUDIA TEOLOGICZNE

	 A RT Y K UŁY	
	 ks. Piotr Studnicki • Analiza „klerykalizmu” jako ramy...	 7
	 Michał Legan OSPPE • Anima non potest intelligere sine...	 29
	 ks. Robert Kantor • Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu...	 45
	 ks. Adam Dynak  • „Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa...	 67
	 Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec  • Personalistyczna wizja kultury...	 89
	 ks. Piotr Pietrucha  • Sobór Watykański II w pismach biskupa...	 107
	 ks. Michał Rosa  • Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11)...	 127
	 Joanna Dukalska-Hermut  • Wizualizacje informacji jako nośniki...	 147

	 SPR AWOZDA NI A	
	 ks. Robert Kantor • Sprawozdanie z XII Sympozjum kanonicznego...	 175

T
A

R
N

O
W

SK
IE

 S
T

U
D

IA
 T

E
O

L
O

G
IC

Z
N

E
T

O
M

 4
4 

(2
02

5)
 N

R
 2

TOM 44 
(2025) NR 2

ISSN 0239-4472

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydział Teologiczny Sekcja w Tarnowie





TARNOWSKIE  
STUDIA 

TEOLOGICZNE

TOM 44 
(2025) NR 2

Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
Wydział Teologiczny Sekcja w Tarnowie



REDAKCJA
ks. dr Tomasz Maziarka, redaktor naczelny
ks. dr hab. Grzegorz M. Baran, prof. UPJPII, sekretarz redakcji

RADA NAUKOWA
ks. prof. dr hab. Tadeusz Brzegowy, Uniwersytet Papieski Jana Pawła  II w Krakowie · ks. prof. 
dr  hab. Michał Heller, Uniwersytet Papieski Jana Pawła  II  w  Krakowie · ks. prof. dr  hab. Ar-
tur Malina, Uniwersytet Śląski w Katowicach · ks. prof. dr hab. Antoni Paciorek, Katolicki Uni-
wersytet Lubelski Jana Pawła II · ks. prof. dr hab. Stanisław Ludwik Piech, Uniwersytet Papie-
ski Jana Pawła  II w Krakowie · ks. prof. dr hab. Mariusz Rosik, Papieski Wydział Teologiczny 
we Wrocławiu · ks. prof. dr hab. Tomasz Rozkrut, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 
· ks. dr hab. Sławomir Stasiak, prof. PWT Wrocław, Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu · 
ks. prof. dr hab. Mirosław Wróbel, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II · ks. prof. dr hab. 
Stanisław Wszołek, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie · ks. prof. dr hab. Andrzej 
Zając, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie · ks. prof. Pietro Angelo Muroni, Pontificia 
Università Urbaniana, Pontificio Ateneo Sant’Anselmo, Rzym · prof. Pier Luigi Cabri SCJ, Facoltà 
Teologica dell’Emilia Romagna, Bolonia

OPRACOWANIE GRAFICZNE I ŁAMANIE
Piotr Pielach

Copyright © 2025 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

ISSN 0239-4472 (druk) · ISSN 2391-6826 (online)

Czasopismo jest indeksowane przez: ERIH plus, CEJSH.

Publikacja finansowana przez Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Adres redakcji: 33-100 Tarnów, ul. Piłsudskiego 6, e-mail: tst@diecezja.tarnow.pl
Wydawca: Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

TARNOWSKIE STUDIA TEOLOGICZNE
Czasopismo Wydziału Teologicznego Sekcja w Tarnowie

Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

http://czasopisma.upjp2.edu.pl/tarnowskiestudiateologiczne



Spis treści

ARTYKUŁY

7	 ks. Piotr Studnicki
Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej 
w dyskursie publicznym papieża Franciszka

29	 Michał Legan OSPPE
“Anima non potest intelligere sine phantasmate”. 
O roli obrazu w przeżyciu religijnym

45	 ks. Robert Kantor
Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej

67	 ks. Adam Dynak
„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16

89	 Katarzyna Drąg
Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej 
koncepcji kultury. Implikacje dla kształcenia 
kompetencji komunikacji międzykulturowej

107	 ks. Piotr Pietrucha
Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego 
Ablewicza z lat 1962–1965

127	 ks. Michał Rosa
Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) 
w Łukaszowym przekazie o Bożym narodzeniu



147	 Joanna Dukalska-Hermut
Wizualizacje informacji jako nośniki wartości. 
Analiza w ujęciu aksjologicznym

SPRAWOZDANIA

175	 ks. Robert Kantor
Sprawozdanie z XII Sympozjum kanonicznego prawa 
małżeńskiego i procesowego, Granada 26–28 września 2024



ARTYKUŁY





Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 7–28, https://doi.org/10.15633/tst.44201

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

ks. Piotr Studnicki
https://orcid.org/0000-0002-3994-3845

piotr.studnicki@upjp2.edu.pl 

Uniwersy tet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

https://ror.org/0583g9182

Analiza „klerykalizmu” jako ramy 
interpretacyjnej w dyskursie 
publicznym papieża Franciszka

Zagadnienie „klerykalizmu” w  nauczaniu papieża Franciszka jest przed-
miotem badań i analiz podejmowanych z punktu widzenia różnych dyscy-
plin naukowych. Przegląd literatury angielskojęzycznej ukazuje skupienie 
głównie na aspektach teologicznych1, pastoralnych2, psychologicznych3 oraz 

1	 Por. A. F. Deck, Clericalism: A neuralgic point for Church reform, w: Pope Francis and the 
search for God in America: The significance of his early visits to the Americas, eds. M. C. Bin-
gemer, P. J. Casarella, Washington 2021, s. 224–249; P.-A. Durocher, Clericalism, w: A Pope 
Francis lexicon, eds. J. McElwee, C. Wooden, Collegeville 2018, s. 21–24; R. Gaillardetz, Ad-
dressing the Church’s clerical culture, 07.09.2022, https://conversationsmagazine.org/addres-
sing-the-churchs-clerical-culture-d8301bdb7e3c (29.12.2025); J. Slater, The Catholic Church in 
need of de-clericalisation and moral doctrinal agency: Towards an ethically accountable hierar-
chical leadership, „HTS Teologiese Studies/Theological Studies” 75 (2019) nr 4, a5446.

2	 Por. J. Buhman, Clericalism: Problems past, present, and future, 09.09.2021, https://www.
hprweb.com/2021/09/clericalism-problems-past-present-and-future/ (29.12.2025).

3	 Por. M. J. Burnham, Clericalism: What is it and how can we treat it?, „Integratus” 1 (2023) 
nr 2, s. 148–158; M. J. Burnham, J. Fox, M. Fenzel i in., Development and psychometric evalu-
ation of the Clericalism Observer Rating Scale, „Spirituality in Clinical Practice” 7 (2020) nr 4, 
s. 310–325.

https://orcid.org/
https://ror.org/0583g9182
https://conversationsmagazine.org/addressing-the-churchs-clerical-culture-d8301bdb7e3c
https://conversationsmagazine.org/addressing-the-churchs-clerical-culture-d8301bdb7e3c
https://www.hprweb.com/2021/09/clericalism-problems-past-present-and-future/
https://www.hprweb.com/2021/09/clericalism-problems-past-present-and-future/


ks. Piotr Studnicki8

edukacyjno-formacyjnych seminarzystów i  duchownych4. W  literaturze 
włoskojęzycznej znaleźć można dziennikarskie opracowania zagadnienia, 
podejmowane w kontekście skandalu wykorzystania seksualnego małoletnich 
przez duchownych5, a także przykłady analizy narracyjnej wybranych prze-
mówień papieskich6. W polskojęzycznej literaturze naukowej na szczególną 
uwagę zasługują dwa artykuły: Klerykalizm jako istotna przyczyna reformy 
kanonicznego prawa karnego7 Adama Jaszcza oraz Klerykalizm w encyklikach 
i adhortacjach apostolskich papieża Franciszka8 Macieja Szymańskiego.

Analiza dostępnej literatury pozwala wskazać dominujące kwestie w na-
ukowych badaniach i  dziennikarskich analizach na temat zagadnienia 
klerykalizmu w nauczaniu papieża Franciszka. W literaturze teologicznej 
i eklezjologicznej klerykalizm przedstawiany jest jako zniekształcenie władzy 
kościelnej, zakorzenione w kulturze instytucjonalnej Kościoła i stanowiące 
jeden z głównych czynników blokujących reformy zapoczątkowane przez 
Sobór Watykański II i samego papieża. W ujęciu pastoralnym i  formacyj-
nym klerykalizm przedstawiony jest jako wyrastający z modelu edukacji 
seminaryjnej, kształtującej postawy dominacji, dystansu i wyjątkowości du-
chownych, co skutkuje zaburzeniem relacji między prezbiterami a wiernymi 
oraz sprzyja nadużyciom. Artykuły psychologiczne wskazują, że klerykalizm 
można operacjonalizować jako zjawisko mierzalne, przejawiające się w posta-
wach autorytaryzmu, wyższości i uprzedmiotowienia innych, co umożliwia 
jego diagnozę i działania terapeutyczne. Analiza prawnokanoniczna ukazuje 
klerykalizm jako istotną przesłankę przeprowadzanych w Kościele reform 
prawa karnego. Ujęcie dziennikarskie łączy klerykalizm ze skandalami wy-
korzystywania seksualnego małoletnich, interpretując go jako korzeń kultury 
milczenia, ukrywania przestępstw i nadużywania władzy, a więc postaw, które 

4	 Por. G. Abraham, Clericalism and the need for reform of the post-Tridentine model for 
the formation of seminarians, „International Studies in Catholic Education” 12 (2020) nr 2, 
s. 206–217.

5	 Por. A. Tornielli, G. Valente, Il giorno del giudizio. Conflitti, guerre di potere, abusi e scan-
dali. Cosa sta davvero succedendo nella Chiesa, Segrate 2018; G. F. Svidercoschi, Chiesa, liberati 
dal male! — Lo scandalo di un credente di fronte alla pedofilia, Soveria Mannelli 2019.

6	 Por. V. Pace, Lo stile narrativo di un papa anticlericale, „Journal of Modern and Contem-
porary Christianity” 3 (2024) nr 2, s. 419–436. 

7	 Por. A. Jaszcz, Klerykalizm jako istotna przyczyna reformy kanonicznego prawa karnego, 
„Teologia i Człowiek” 67 (2024) nr 3, s. 9–21.

8	 Por. M. Szymański, Klerykalizm w encyklikach i adhortacjach apostolskich papieża Fran-
ciszka, „Studia Bobolanum” 36 (2025) nr 3, s. 165–182.



9Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

umożliwiają bezkarność sprawców i obojętność wobec osób skrzywdzonych. 
Z kolei analiza narracyjna wskazuje, że papież Franciszek przejawia oryginalny 
styl komunikacji przeciw klerykalizmowi, tworząc kontrnarrację opartą na 
bliskości, służbie i wrażliwości. 

Wszystkie wspomniane opracowania naukowe i dziennikarskie koncentrują 
się jedynie na wybranych elementach papieskiego nauczania. W literaturze 
naukowej brakuje dotąd całościowego opracowania wspomnianego zagad-
nienia. Brakuje również badań tego problemu w ramach nauk o komunikacji 
społecznej i mediach. 

Materiał badawczy i założenia metodologiczne 

W związku ze zidentyfikowaną luką badawczą, w maju 2025 roku przepro-
wadzono kwerendę papieskich tekstów udostępnionych na oficjalnej stronie 
internetowej Stolicy Apostolskiej (www.vatican.va). Odnaleziono w sumie 93 
teksty publicznych wystąpień papieża Franciszka, w których podjął temat kle-
rykalizmu w okresie jego pontyfikatu9. Jako zapis publicznego dyskursu, zosta-
ły one poddane wstępnej analizie, której wyniki zaprezentowano w publikacji 
La questione del clericalismo nella comunicazione sociale di papa Francesco10. 

Niniejszy artykuł prezentuje kontynuację powyższych badań, przeprowa-
dzoną w perspektywie teorii ramowania. Sformułowano następującą hipotezę: 
dyskurs publiczny Franciszka na temat klerykalizmu jest zaproponowaną 
przez papieża ramą (ang. frame), której celem jest zorientowanie odbiorców 
nauczania na określoną interpretację zjawiska. 

Proces stosowania ram (ramowania, ang. framing) jest badany i opisywany 
przez wiele dyscyplin naukowych11. W obszarze nauk o komunikacji społecz-

9	 Franciszek najczęściej zabierał głos na temat klerykalizmu w 2018 roku (18 razy), 2017 
roku (12 razy) i 2022 roku (11 razy), często w 2021 i 2023 roku (po 9 razy), 2019 i 2020 roku 
(po 7 razy) oraz 2013 roku (6 razy), a rzadziej w 2016 roku (5 razy), 2014 roku (4 razy), 2024 
roku (3 razy) i 2025 roku (2). Jedynie w 2015 roku nie znaleziono żadnej papieskiej wypowie-
dzi dotyczącej omawianego zjawiska.

10	 P. Studnicki, La questione del clericalismo nella comunicazione sociale di papa Francesco, 
w: Comunicazione, etica e  opinione pubblica. Scritti in onore di Norberto González Gaitano, 
a cura di J. Pujol Soler, J. M. Díaz Dorronsoro, Roma 2025, s. 255–273. 

11	 Por. A. Pluwak, Geneza i  ewolucja pojęcia „framing” w  naukach społecznych, „Global 
Media Journal — Polish Edition” 1 (2009) nr 5, s.  49–79; K. Franczak, Analiza ramowania, 
w:  Analiza dyskursu publicznego. Przegląd metod i  perspektyw badawczych, red. M. Otroc-



ks. Piotr Studnicki10

nej i mediach frame stało się jedną z kluczowych koncepcji12. Z tej perspektywy 
badawczej ramy można rozumieć jako „schematy interpretacyjne, osadzone 
w dyskursie medialnym za pomocą określonych słów, metafor, obrazów i in-
nych sposobów prezentacji, użytych przez różnych aktorów społecznych”13, 
takich jak dziennikarze, eksperci, politycy i liderzy religijni. Spośród wielu 
możliwych definicji ramowania, na potrzebę niniejszej analizy przyjęto najczę-
ściej przytaczaną wśród badaczy mediów i komunikacji społecznej14 definicję 
autorstwa Roberta Entmana, który użycie ramy rozumie jako „proces wyboru 
kilku elementów postrzeganej rzeczywistości i złożenia ich w narrację, która 
uwypukla związki między nimi, aby promować określoną interpretację”15. 
Ramowanie jest więc mniej lub bardziej świadomie stosowanym przez nadawcę 
zabiegiem retorycznym, który przez użycie określonych słów kieruje uwagę na 
wybrane aspekty rzeczywistości i usuwa w cień inne, aby przekonać odbiorcę 
do określonej interpretacji16.

Według Entmana frame spełnia cztery funkcje: definiuje problem, diagno-
zuje przyczyny, sugeruje ocenę moralną i proponuje rozwiązanie17. W celu 
weryfikacji sformułowanej hipotezy naukowej, przeanalizowano publiczny 
dyskurs papieża Franciszka na temat klerykalizmu18, szukając odpowiedzi 
na następujące pytania: 

ki  i  in., Warszawa 2017, s.  145–173; E. Modrzejewska, Retoryczne spojrzenie na ramowanie: 
Przegląd podejść i procedur, „Res Rhetorica” 12 (2025) nr 3, s. 190–211.

12	 Por. D. H. Weaver, Thoughts on agenda setting, framing, and priming, „Journal of Com-
munication” 57 (2007), s. 143–144; P. Borach, Conceptual issues in framing theory: A systematic 
examination of a decade’s literature, „Journal of Communication” 61 (2011), s. 250.

13	 K. Franczak, Analiza ramowania, s. 145.
14	 Por. J. Maćkiewicz, Ramy interpretacyjne jako narzędzie badań medioznawczych, „Studia 

Medioznawcze” 21 (2020) nr 3, s. 619. 
15	 R. M. Entman, Framing bias: Media in the distribution of power, „Journal of Communi-

cation” 57 (2007) nr 1, s. 164. 
16	 J. A. Kuypers, Framing analysis from a  rhetorical perspective, w: Doing news fra-

ming analysis, eds. P. D’Angelo, J. A. Kuypers, New York 2010, s.  300. Por. J. Szylko-Kwaś, 
Two crises — framing messages about the crisis on the Polish-Belarusian border, „Res Rhetorica” 
10 (2023) nr 3, s. 120; P. Studnicki, Less Oedipus, more Telemachus: the framing of fatherhood 
in international press, „Church, Communication and Culture” 3 (2018) nr 2, s. 153.

17	 R. M. Entman, Framing: Toward clarification of a fractured paradigm, „Journal of Com-
munication” 43 (1993) nr 4, s. 52.

18	 Ponieważ ważnym wymiarem dyskursu publicznego jest jego dostępność w domenie 
publicznej, przedmiotem analizy były wersje tekstów dostępne na oficjalnej stronie inter-
netowej Stolicy Apostolskiej. Analizie poddano wersję włoskojęzyczną papieskich tekstów, 
a jeśli istniały, polskojęzyczne tłumaczenia opublikowane na stronie Stolicy Apostolskiej. 



11Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

1.	 Czy Franciszek definiuje zjawisko klerykalizmu, a  jeśli tak, to w jaki 
sposób? 

2.	 Czy Franciszek wskazuje przyczyny zjawiska klerykalizmu, a jeśli tak, 
to jakie? 

3.	 Czy Franciszek proponuje ocenę moralną zjawiska klerykalizmu, a jeśli 
tak, to jaką? 

4.	 Czy Franciszek przedstawia jakieś rozwiązanie problemu klerykalizmu, 
a jeśli tak, to jakie?

Poniżej zaprezentowano wyniki przeprowadzonej analizy. 

Zdefiniowanie klerykalizmu

W ramach badań zidentyfikowano trzy papieskie lakoniczne opisy klerykalizmu: 
1.	 „Klerykalizm jest ciągłą pokusą kapłanów, którzy interpretują «otrzyma-

ną posługę jako władzę, którą należy sprawować, a nie bezinteresowną 
i wielkoduszną służbę, którą należy ofiarować. A to prowadzi nas do 
przekonania, że należymy do grupy, która ma wszystkie odpowiedzi 
i nie musi już niczego słuchać i niczego się uczyć»”19.

2.	 „Klerykalizm to dążenie do zajmowania, kontrolowania i określania 
przestrzeni, przy jednoczesnym minimalizowaniu i negowaniu namasz-
czenia Ludu Bożego. Przeżywając powołanie w sposób elitarny, klery-
kalizm myli wybranie z przywilejem, służbę z serwilizmem, jedność 
z  jednolitością, różnicę zdań z opozycją, a formację z  indoktrynacją. 
Klerykalizm jest perwersją, która sprzyja tworzeniu relacji funkcjonal-
nych, paternalistycznych, zaborczych, a nawet manipulacyjnych wobec 
innych powołań w Kościele”20.

3.	 „Można […] przyjąć «ducha klerykalizmu» w wykonywaniu posług i cha-
ryzmatów, realizując swoje powołanie w sposób elitarny, zamykając się 
w swojej grupie i wznosząc mury wobec zewnętrznego świata, rozwijając 

19	 Franciszek, Posynodalna adhortacja apostolska Christus vivit, 25.03.2019, nr 98, https://
www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esor-
tazione-ap_20190325_christus-vivit.html (29.12.2025).

20	 Francesco, Messaggio ai partecipanti al capitolo generale dei Salesiani, 4.03.2020, tłum. 
własne, https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/docu-
ments/papa-francesco_20200304_messaggio-salesiani-valdocco.html (29.12.2025).

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200304_messaggio-salesiani-valdocco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200304_messaggio-salesiani-valdocco.html


ks. Piotr Studnicki12

zaborcze więzi w odniesieniu do ról we wspólnocie, pielęgnując wyniosłe 
i aroganckie postawy wobec innych”21.

Analiza tych opisów pozwala wskazać pięć kluczowych cech klerykalizmu, 
a przez to zdefiniować to zjawisko jako:

–	 autorytarny styl przewodzenia i sprawowania władzy, traktowanej nie 
jako służba innym, ale jako dominacja i kontrola nad innymi;

–	 poczucie wyjątkowości, przekonanie, że jest się kimś ważniejszym i lep-
szym z samego faktu przyjęcia święceń lub sprawowania funkcji we 
wspólnocie kościelnej, co przejawia się w wyniosłej i aroganckiej posta-
wie wobec innych;

–	 realizacja powołania w sposób elitarny, z mocnym poczuciem przyna-
leżności do „ekskluzywnej” grupy i silną tendencją do zamykania się 
w niej;

–	 oczekiwanie i domaganie się uprzywilejowania, postawa roszczeniowa, 
nastawienie na ochronę swojej uprzywilejowanej pozycji oraz dobrego 
imienia, utożsamionego z dobrem wspólnoty/instytucji Kościoła;

–	 tworzenie relacji interesownych, zaborczych, uzależniających i manipu-
lujących wobec innych, które podtrzymują wzajemną niedojrzałość osób.

Diagnoza przyczyn klerykalizmu

Przeprowadzona analiza pozwoliła ustalić trzy przyczyny klerykalizmu wska-
zywane przez Franciszka. Są nimi: 

1.	 Niedojrzałość osobowa duchownych i świeckich. Po stronie duchownych 
może się przejawić jako nieumiejętność budowania zdrowych i trwa-
łych relacji oraz przeżywania osobowej bliskości z ludźmi i z Bogiem22, 
w postawie narcystycznej, autoreferencyjnej i lękowej23. Po stronie osób 
świeckich może polegać na przyjmowaniu w relacji do duchownego 

21	 Francesco, Lettera ai sacerdoti della Diocesi di Roma, 5.08.2023, tłum. własne, https://
www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2023/documents/20230805-lettera-sacerdoti.
html (29.12.2025).

22	 Por. Francesco, Discorso alla Comunità del Pontificio Seminario Regionale Flaminio „Bene-
detto XV” in Bologna, 9.12.2019, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/
december/documents/papa-francesco_20191209_seminario-benedettoxv.html (29.12.2025). 

23	 Por. Franciszek, Przemówienie do uczestników krajowego spotkania diecezjalnych przed-
stawicieli włoskiej drogi synodalnej, 25.05.2023, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/
speeches/2023/may/documents/20230525-incontro-cei.html (29.12.2025).

https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2023/documents/20230805-lettera-sacerdoti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2023/documents/20230805-lettera-sacerdoti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2023/documents/20230805-lettera-sacerdoti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191209_seminario-benedettoxv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191209_seminario-benedettoxv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2023/may/documents/20230525-incontro-cei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2023/may/documents/20230525-incontro-cei.html


13Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

podległej i zależnej roli jako „wygodniejszej” i „łatwiejszej”, bo zdej-
mującej odpowiedzialność za budowanie i pielęgnowanie symetrycznej 
relacji24. 

2.	 Fałszywa wizja powołania kapłańskiego, „otrzymaną posługę [rozumia-
ną] jako władzę, którą należy wypełniać, a nie bezinteresowną i wiel-
koduszną służbę, którą należy oferować”25. To zaprzeczenie postawie 
Chrystusa — Sługi26 i sprzeniewierzenie się pasterskiej misji do bycia 

„wśród” i „dla” ludzi, a nie „ponad” ludźmi27.
3.	 „Duchowa światowość” — to koncept zapożyczony od Henriego de 

Lubaca28 i rozumiany jako współczesna wersja religijnej hipokryzji i for-
malizmu29. Według papieża:

duchowa światowość […] redukuje duchowość do pozorów. Sprawia, że stajemy się „rze-
mieślnikami ducha”, ludźmi przybierającymi formy sakralne, którzy w rzeczywistości nadal 
myślą i działają zgodnie z modami świata. Dzieje się tak, gdy pozwalamy się zafascynować 
pokusom tego, co ulotne, przeciętności i przyzwyczajeniom, pokusom władzy i wpływów 
społecznych. A także pychą i narcyzmem, bezkompromisowością doktrynalną i estetyzmem 
liturgicznym, formami i  sposobami, w których światowość „ukrywa się za pozorami reli-
gijności, a nawet miłości do Kościoła”, ale w rzeczywistości „polega na szukaniu, zamiast 
chwały Pana, ludzkiej chwały i osobistego dobrobytu” (Evangelii gaudium, 93)30.

24	 Por. Franciszek, Spotkanie z  biskupami Konferencji Episkopatu Ameryki Łacińskiej 
z  okazji Zebrania Generalnego, 28.07.2013, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/
speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html (29.12.2025); 
Francesco, Discorso ai partecipanti al convegno promosso dal Dicastero per i Laici, le Famiglie 
e  la Vita, 18.02.2023, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/february/
documents/20230218-convegno.html (29.12.2025).

25	 Franciszek, Przemówienie otwierające synod nt. młodzieży, 3.10.2018, https://www.vati-
can.va/content/francesco/pl/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_
apertura-sinodo.html (29.12.2025).

26	 Por. Francesco, Omelia alla Santa Messa in Coena Domini, 14.04.2022, https://www.
vatican.va/content/francesco/it/homilies/2022/documents/20220414-omelia-coena-domini.
html (29.12.2025).

27	 Por. Franciszek, Homilia w  60. rocznicę otwarcia Soboru Watykańskiego II, 11.10.2022, 
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20221011-omelia-

-60concilio.html (29.12.2025).
28	 Por. H. de Lubac, Medytacja o Kościele, tłum. I. Białkowska-Cichoń, Kraków 2012, s. 311. 
29	 Por. Franciszek, Anioł Pański, 07.11.2021, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/

angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211107.html (29.12.2025). 
30	 Francesco, Lettera ai sacerdoti della Diocesi di Roma, tłum. własne.

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/february/documents/20230218-convegno.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/february/documents/20230218-convegno.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2022/documents/20220414-omelia-coena-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2022/documents/20220414-omelia-coena-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2022/documents/20220414-omelia-coena-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20221011-omelia-60concilio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20221011-omelia-60concilio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211107.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211107.html


ks. Piotr Studnicki14

Ocena moralna klerykalizmu 

Papież Franciszek wyraża ocenę moralną klerykalizmu na dwa sposoby: przez 
stosowanie etykiet31 oraz wskazywanie negatywnych konsekwencji. 

W 64 analizowanych tekstach (70%) papież stosuje etykiety, czyli kategorie 
słowne, którymi zwięźle ujmuje klerykalizm, wyrażając równocześnie jego 
ocenę. Według Franciszka klerykalizm jest „perwersją/dewiacją” (etykieta 
użyta w 23 tekstach), „pokusą” (w 16 tekstach), „plagą” i „zarazą” (8), „złem” (7), 

„chorobą” (7), „niebezpieczeństwem” (5), „grzechem” (4), „problemem” (2), „ry-
zykiem” (2), „najgorszą rzeczą” (2), „deformacją” (1), „brzydkim defektem” (1) 
i „dramatem” (1). 

Zastosowane etykiety tworzą spójne, silnie pejoratywne pole semantyczne: 
klerykalizm nie jest błędem czy słabością, lecz rzeczywistością moralnie na-
ganną i destrukcyjną. Franciszek ocenia klerykalizm jednoznacznie negatyw-
nie. W całym analizowanym dyskursie nie znaleziono ani jednej wypowiedzi, 
która wskazywałaby na jakieś pozytywne aspekty klerykalizmu lub była jego 
obroną. 

Analiza pozwoliła zidentyfikować 22 negatywne skutki klerykalizmu, które 
dotyczą funkcjonowania całego Kościoła, życia świeckich oraz powołania 
duchownych i konsekrowanych.

Według papieża Franciszka klerykalizm: (1) uniemożliwia realizację pro-
roczej misji Kościoła32, (2) zniekształca jego wizerunek33, (3) rozbija jego 

31	 Etykietę można rozumieć jako „okazjonalne opisująco-wartościujące nazwania róż-
nych zjawisk, motywowane perswazyjnie, a zatem służące przekazaniu odbiorcom określo-
nych wartości, używane dla określenia tych samych bytów przez innych nadawców lub wpro-
wadzone z myślą o takim użyciu” (M. Kochan, „Przyklejanie etykietek”, czyli o negatywnym 
określaniu przeciwnika, w: Język polityki a współczesna kultura polityczna, red. J. Anusiewicz, 
B. Siciński, Wrocław 1994, s. 86 [Język a Kultura, 11]). 

32	 Por. Francesco, Lettera al cardinale Marc Ouellet, presidente della Pontificia Commissio-
ne per l’America Latina, 19.03.2016, https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2016/
documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html (29.12.2025).

33	 Por. Francesco, Intervento alla 18ma congregazione generale della XVI assemblea generale 
del sinodo dei vescovi, 25.10.2023, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/
october/documents/20231025-intervento-sinodo.html (29.12.2025).

https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/october/documents/20231025-intervento-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/october/documents/20231025-intervento-sinodo.html


15Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

wewnętrzną jedność34; (4) sprzyja kulturze odrzucenia35; (5) sprzyja popełnia-
niu i reagowaniu na przypadki nadużycia władzy i sumienia oraz wykorzysta-
nia seksualnego36; (6) paraliżuje środowisko kościelne i czyni je bezowocnym37; 
(7) redukuje funkcjonowanie Kościoła do modelu biznesowego38; (8) gasi życie 
duchowe Kościoła39.

Klerykalizm w  życiu osób świeckich: (1) „zmniejsza i  dewaluuje łaskę 
chrzcielną”40; (2) pozbawia wierzących wolności wiary41; (3) „tłumi osobowość 
chrześcijan”42; (4) podtrzymuje osobową niedojrzałość i uniemożliwia roz-
wój43; (5) rani i krzywdzi indywidualnych ludzi i lud Boży44; (6) uniemożliwia 
podejmowanie realnej odpowiedzialności za kościelną wspólnotę45; (7) gasi 

34	 Por. Franciszek, List do Ludu Bożego, 20.08.2018, https://www.vatican.va/content/
francesco/pl/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html 
(29.12.2025).

35	 Por. Francesco, Discorso alla comunità del Pontificio Collegio Pio Latino Americano di 
Roma, 20.11.2020, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/november/
documents/papa-francesco_20201120_collegio-latinoamericano.html (29.12.2025).

36	 Por. Francesco, Przemówienie na zakończenie spotkania „Ochrona małoletnich w Koście-
le”, 24.02.2019, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2019/february/docu-
ments/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html (29.12.2025).

37	 Por. Francesco, Discorso ai partecipanti all’incontro promosso dalla Conferenza Mon-
diale degli Istituti Secolari (CMIS), 25.08.2022, https://www.vatican.va/content/francesco/it/
speeches/2022/august/documents/20220825-cmis.html (29.12.2025).

38	 Por. Francesco, Intervento alla 18ma congregazione generale.
39	 Por. Franciszek, Homilia w uroczystość świętych apostołów Piotra i Pawła, 29.06.2022, 

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220629-omelia-
-pallio.html (29.12.2025).

40	 Francesco, Lettera al cardinale Marc Ouellet, tłum. własne.
41	 Por. Franciszek, Homilia: „Postawy, które uniemożliwiają poznanie Chrystusa”, 5.05.2020, 

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/cotidie/2020/documents/papa-francesco-coti-
die_20200505_perentrare-nelgregge-dicristo.html (29.12.2025).

42	 Francesco, Lettera al cardinale Marc Ouellet, tłum. własne.
43	 Por. Francesco, Discorso ai membri dell’associazione  „Corallo”, 22.03.2014, https://

www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-france-
sco_20140322_associazione-corallo.html (29.12.2025).

44	 Por. Franciszek, Konferencja prasowa podczas lotu powrotnego z ŚDM w Rio de Janeiro, 
28.07.2013, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/documents/pa-
pa-francesco_20130728_gmg-conferenza-stampa.html (29.12.2025).

45	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 24.11.2013, nr 102, https://
www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esor-
tazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (29.12.2025).

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/november/documents/papa-francesco_20201120_collegio-latinoamericano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/november/documents/papa-francesco_20201120_collegio-latinoamericano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/august/documents/20220825-cmis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/august/documents/20220825-cmis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220629-omelia-pallio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220629-omelia-pallio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200505_perentrare-nelgregge-dicristo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200505_perentrare-nelgregge-dicristo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140322_associazione-corallo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140322_associazione-corallo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140322_associazione-corallo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-conferenza-stampa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-conferenza-stampa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


ks. Piotr Studnicki16

inicjatywę i odwagę ewangelizacyjną46; (8) uniemożliwia realizację chrześci-
jańskiego świadectwa w świecie47. 

Klerykalizm w życiu osób duchownych i konsekrowanych: (1) deformuje 
życie duchowe skupiając je „na własnym utrzymaniu, potrzebach, pochwa-
łach otrzymywanych dla siebie, a nie na chwałę Bożą”48; (2) powoduje utratę 

„szacunku dla świętej i niezbywalnej wartości każdej osoby i jej wolności”49; 
(3) doprowadza do zatracenia świadomości chrztu jako źródła godności i rów-
ności chrześcijańskiej50; (4) powoduje popadanie w zbytni rygoryzm i sztyw-
ność, które maskują własne nieuporządkowanie51; (5) skutkuje realizowaniem 
powołania na sposób „funkcjonariusza państwowego”52; (6) doprowadza do 
sprawowania władzy jako dominacji, z wyniosłością i dystansem, bez pokory53. 

Propozycja rozwiązania problemu 

W  analizowanym dyskursie papieża Franciszka odnaleziono propozycję 
konkretnych „lekarstw”, które mają pomóc przezwyciężyć klerykalizm. 
Zidentyfikowano siedem wskazań, które stanowią elementy „terapii” propo-
nowanej przez papieża. Są nimi: 

1.	 Pokuta: rozpoznanie w sobie klerykalnych postaw ma prowadzić do 
szczerego żalu i „płaczu nad sobą”54, a następnie do pokornego pro-

46	 Por. Francesco, Lettera al cardinale Marc Ouellet.
47	 Por. Francesco, Messaggio al Presidente della Conferenza Episcopale Spagnola in occasio-

ne del congresso nazionale dei laici, 14.02.2020, https://www.vatican.va/content/francesco/it/
messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200214_messaggio-laicato-s-
pagna.html (29.12.2025).

48	 Francesco, Lettera ai sacerdoti della Diocesi di Roma, tłum. własne.
49	 Franciszek, Posynodalna adhortacja apostolska Christus vivit, nr 98.
50	 Por. Francesco, Lettera ai sacerdoti della Diocesi di Roma.
51	 Por. Franciszek, Homilia podczas Mszy Świętej w Roku Ignacjańskim z okazji 400. rocz-

nicy kanonizacji św. Ignacego Loyoli, św. Franciszka Ksawerego, św. Teresy od Jezusa, św. Izydora 
Labradora i  św. Filipa Neri, 12.03.2022, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homi-
lies/2022/documents/20220312-omelia-400-ignazio-loyola.html (29.12.2025).

52	 Franciszek, Homilia na mszy krzyżma, 6.04.2023, https://www.vatican.va/content/fran-
cesco/pl/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html.

53	 Por. Francesco, Lettera ai sacerdoti della Diocesi di Roma.
54	 Franciszek, Homilia na mszy krzyżma, 28.03.2024, https://www.vatican.va/content/

francesco/it/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html (29.12.2025).

https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200214_messaggio-laicato-spagna.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200214_messaggio-laicato-spagna.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200214_messaggio-laicato-spagna.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220312-omelia-400-ignazio-loyola.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220312-omelia-400-ignazio-loyola.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html


17Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

szenia o przebaczenie oraz uczynienia wszystkiego, aby to zło się nie 
powtórzyło55.

2.	 Codzienna praktyka kontemplacji Chrystusa Ukrzyżowanego: kształ-
tuje zdrową duchowość chrystocentryczną i pasyjną, a także jest stałym 
impulsem do przeżywania powołania jako ofiarowania siebie w służbie 
innym56.

3.	 Formacja ludzka duchownych: prowadzi do nabywania i pielęgnowa-
nia istotnych kompetencji ludzkich, takich jak dojrzałe przeżywanie 
bliskości z  innymi oraz wyrażanie współczucia i czułości57, zdolność 
do autentycznego spotkania z drugim i wchodzenia z nim w szczery 
dialog58, a także sztuki autentycznego słuchania59.

4.	 Formacja teologiczna osób duchownych, konsekrowanych i świeckich: 
prowadzi do odkrywania zdrowej teologii sakramentu święceń i właści-
wego rozumienia władzy kapłańskiej60. Kluczowe znaczenie ma odkrycie 
chrztu jako sakramentu wielkiej godności, dostępnej dla wszystkich 
ochrzczonych. Taka inicjacja ma gwarantować równość w bratersko-sio-
strzanych relacjach wszystkich ochrzczonych, duchownych, konsekrowa-
nych i świeckich. Ma ona chronić duchownych przed pokusą szukania 
w służebnej funkcji kapłańskiej „nadzwyczajnej godności” przeżywanej 
jako „wywyższanie się nad innymi”, a także prowadzić do uświadamia-
nia ochrzczonym ich oryginalnej tożsamości, praw i podmiotowości61.

5.	 Przeżywanie i pielęgnowanie przez duchownych przynależności do Ludu 
Bożego62: realne doświadczenie wspólnej wędrówki na drodze wiary 

55	 Por. Franciszek, Przemówienie otwierające synod nt. młodzieży.
56	 Por. Francesco, Lettera ai sacerdoti della Diocesi di Roma.
57	 Por. Francesco, Discorso alla comunità del Pontificio Collegio Messicano, 29.03.2021, 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/march/documents/papa-fran-
cesco_20210329_pontificio-collegiomessicano.html (29.12.2025).

58	 Por. Francesco, Videomessaggio ai partecipanti al pellegrinaggio-incontro presso il San-
tuario di Nostra Signora di Guadalupe, 16.11.2013, https://www.vatican.va/content/francesco/
it/messages/pont-messages/2013/documents/papa-francesco_20131116_videomessaggio-gu-
adalupe.html (29.12.2025).

59	 Por. Franciszek, Przemówienie otwierające synod nt. młodzieży.
60	Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, nr 104.
61	 Por. Francesco, Discorso ai membri del Consiglio Nazionale dell’Azione Cattolica Italiana, 

30.04.2021, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/april/documents/
papa-francesco_20210430_azione-cattolica.html (29.12.2025).

62	 Por. Franciszek, Przemówienie na zakończenie spotkania „Ochrona małoletnich w Kościele”.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/march/documents/papa-francesco_20210329_pontificio-collegiomessicano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/march/documents/papa-francesco_20210329_pontificio-collegiomessicano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2013/documents/papa-francesco_20131116_videomessaggio-guadalupe.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2013/documents/papa-francesco_20131116_videomessaggio-guadalupe.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2013/documents/papa-francesco_20131116_videomessaggio-guadalupe.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/april/documents/papa-francesco_20210430_azione-cattolica.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/april/documents/papa-francesco_20210430_azione-cattolica.html


ks. Piotr Studnicki18

pomaga wyjść z klerykalnego sposobu funkcjonowania w Kościele63. 
Rolą duchownego jest nie tylko kroczenie przed ludem, ale także między 
ludem oraz za ludem64.

6.	 Synodalny sposób rozeznawania woli Bożej i  sprawowania władzy 
w  Kościele: wymaga wspomnianych wyżej umiejętności spotkania, 
słuchania i dialogu. Rodzi się z przekonania, że wszyscy są dziećmi 

„jednego Boga i Ojca wszystkich, który [jest i działa] ponad wszystkimi, 
przez wszystkich i we wszystkich” (Ef 4, 6). Tak rozumiana synodalność 
sprzeciwia się klerykalnej idei elitaryzmu, według której Bóg „przemawia 
tylko do niektórych, podczas gdy inni muszą jedynie słuchać i wypełniać 
polecenia”65.

7.	 Odkrywanie i promowanie komplementarnej współpracy między du-
chownymi i świeckimi: chodzi o włączanie świeckich w procesy decyzyj-
ne i dzielenie z nimi realnej, instytucjonalnej odpowiedzialności za życie 
Kościoła66. Na poziomie parafialnym przestrzenią takiej współpracy 
powinny być Rady Ekonomiczne i Duszpasterskie67. Przykładem takich 
działań jest mianowanie osób świeckich i sióstr zakonnych na ważne 
urzędy kościelne68. 

63	 Por. Franciszek, Przemówienie na sympozjum  „Ku fundamentalnej teologii kapłaństwa”, 
17.02.2022, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2022/february/docu-
ments/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html (29.12.2025).

64	 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, nr 31.
65	 Por. Franciszek, Przemówienie do Kurii rzymskiej z  okazji Świąt Bożego Narodzenia, 

23.12.2021, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2021/december/docu-
ments/20211223-curiaromana.html (29.12.2025).

66	 Por. Franciszek, List apostolski Antiquum ministerium w formie „motu proprio”, w któ-
rym ustanawia posługę katechisty, 10.05.2021, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/
motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.
html (29.12.2025); Francesco, Discorso ai responsabili internazionali del Movimento Équipes 
Notre-Dame, 4.05.2024, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/may/
documents/20240504-equipes-notre-dame.html (29.12.2025).

67	 Por. Francesco, Discorso ai membri dell’associazione „Corallo”.
68	 Por. Francesco, Videomessaggio in occasione della plenaria della Pontificia Commissio-

ne per l’America Latina, 26.05.2022, https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/
pont-messages/2022/documents/20220526-videomessaggio-plenaria-pcal.html (29.12.2025); 
Francesco, Saluto ai membri della Hilton Foundation, 22.01.2025, https://www.vatican.va/
content/francesco/it/speeches/2025/january/documents/20250122-hilton-foundation.html 
(29.12.2025).

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2022/february/documents/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2022/february/documents/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2021/december/documents/20211223-curiaromana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2021/december/documents/20211223-curiaromana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/may/documents/20240504-equipes-notre-dame.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/may/documents/20240504-equipes-notre-dame.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2022/documents/20220526-videomessaggio-plenaria-pcal.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2022/documents/20220526-videomessaggio-plenaria-pcal.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2025/january/documents/20250122-hilton-foundation.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2025/january/documents/20250122-hilton-foundation.html


19Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

Podsumowanie i perspektywy dalszych badań 

Przeprowadzona analiza doprowadziła do weryfikacji sformułowanej hipotezy. 
Dyskurs publiczny Franciszka na temat klerykalizmu zawiera wszystkie opisa-
ne przez Entmana funkcje ramy: definiuje problem, diagnozuje jego przyczyny, 
wskazuje jego ocenę moralną i proponuje środki zaradcze. „Klerykalizm” 
w dyskursie publicznym papieża jest w sensie ścisłym ramą interpretacyjną. 
Częstotliwość i systematyczność z jaką Franciszek podejmował to zagadnie-
nie w ciągu 12 lat swojego pontyfikatu pozwala przypuszczać, że była to Jego 
świadoma strategia komunikacyjna, zmierzająca do zorientowania odbiorców 
na określoną interpretację zjawiska. 

Zestawiając wyniki tego badania z wcześniejszymi analizami, można z jed-
nej strony znaleźć potwierdzenie i pogłębienie eksploatowanych dotąd wąt-
ków, z drugiej zaś dostrzec istotny aspekt dyskursu papieskiego, pomijany 
lub marginalnie traktowany przez wcześniejszych badaczy. Widać bowiem, 
że papież Franciszek nie tylko obnaża i diagnozuje „chorobę”, ale proponuje 
szereg konkretnych „lekarstw”, które mają pomóc w zdrowieniu. Uchwycenie 
i wyeksponowanie tego pozytywnego i praktycznego wymiaru, dzięki zasto-
sowaniu analizy ramowania do dyskursu Franciszka na temat klerykalizmu, 
wydaje się istotną nowością niniejszego studium. 

Podczas analizy zrodziły się pytania, które wyznaczają perspektywy dal-
szych badań: 

1.	 Warto zbadać, jak rama interpretacyjna „klerykalizmu” zaproponowana 
przez Franciszka ma się do diagnozy i oceny tego zjawiska u wcześniej-
szych papieży oraz innych autorów zajmujących się tym tematem. Takie 
porównanie może pomóc znaleźć odpowiedź na następujące pytania: 
W jakim stopniu nauczanie Franciszka w tym temacie jest kontynuacją 
i rozwinięciem zagadnienia, a w jakim nowością i oryginalnym wkła-
dem? Jakie aspekty klerykalizmu Franciszek pomija w proponowanej 
przez siebie ramie, aby uwypuklić te, które podkreślają jego interpretację 
zjawiska? 

2.	 Warto też zbadać, w jaki sposób to kompleksowe zagadnienie było ramo-
wane przez dziennikarzy relacjonujących pontyfikat Franciszka. Które 
wątki papieskiego dyskursu były przez media eksponowane, a które 
usuwane w cień? Jaki jest medialny obraz „klerykalizmu”, a jaki „kle-
rykalizmu według Franciszka”? 



ks. Piotr Studnicki20

3.	 Nauczanie papieża na temat klerykalizmu składa się z tekstów o bardzo 
różnym charakterze — skierowanych do różnych grup odbiorców, ko-
munikowanych w różnym kontekście. Warto zbadać czy, a jeśli tak, to 
w jaki sposób wspomniane czynniki kształtowały strategie i techniki 
komunikacyjne Franciszka? 

4.	 Zagadnienie klerykalizmu pojawia się — choć z różnym natężeniem — na 
przestrzeni całego pontyfikatu Franciszka. Warto zbadać, w jakim spo-
sób rozwijały się w czasie poszczególne wątki papieskiego nauczania na 
ten temat. 

5.	 Zestaw etykiet łączy diagnozę duchową (pokusa/grzech), kliniczno-epi-
demiologiczną (choroba/plaga) i etyczno-instytucjonalną (zło/niebezpie-
czeństwo), tworząc komunikat mobilizujący do nawrócenia osobistego 
i reformy struktur. Strategia perswazyjna69 Franciszka wydaje się mieć 
ogromny potencjał badawczy, szczególnie pod kątem analizy retorycznej.

6.	 Warto zbadać czy, a  jeśli tak, to w jakim stopniu i w jaki sposób, te-
mat klerykalizmu był obecny w mediach społecznościowych Stolicy 
Apostolskiej w czasie pontyfikatu papieża Franciszka. Jaka była reakcja 
„śledzących” papieskie konto na te treści? Jaki obraz klerykalizmu przed-
stawia „komentosfera”70 papieskich wpisów? 

7.	 Powiązanie przez Franciszka zjawiska klerykalizmu ze skandalem wy-
korzystania seksualnego małoletnich przez duchownych czyni go in-
teresującym problemem badawczym z punktu widzenia zarządzania 
i komunikowania kryzysowego. Warto zbadać, czy wypowiedzi papieża 
odpowiadają zasadom komunikacji kryzysowej, takim jak 5P71. W jaki 

69	 Strategia perswazyjna to świadomy zestaw środków językowych wykorzystywanych 
w komunikacji, mający na celu wpływanie na przekonania odbiorców poprzez wpływanie na 
ich rozum, wolę i emocję. Por. M. Pataj, Techniki perswazji w kampaniach 1% w Polsce — anali-
za wybranych przykładów, „Res Retorica” 6 (2019) nr 3, s. 19–33. 

70	 Por. A. Teler, A. Urzędowska, Wartościowanie poprzez ekspresję i  zabarwienie aksjolo-
giczne języka komentosfery Facebooka. Studium eksploracyjne, „Acta Universitatis Lodziensis. 
Folia Linguistica” 58 (2024) nr 2, s 243–259.

71	 Tak zwane 5P to podstawowe reguły postępowania w stosunku do otoczenia w sytu-
acji kryzysowej: „1. Przeproś — nie zaprzeczaj, nie obwiniaj innych, wyraź, że jest ci przykro; 
2.  Przyznaj się — jeśli wina leży po stronie firmy, lepiej zrobić to jak najszybciej; 3. Prze-
ciwdziałaj — zrób wszystko, co możesz, by zniwelować skutki kryzysu; 4. Popraw się — swoją 
organizację zreformuj tak, aby dana sytuacja się nie po wtórzyła; 5. Powetuj straty — zaoferuj 
coś w zamian, w formie zadośćuczynienia ofiarom lub ich rodzinom” (M. Przybysz, Kościół 
w kryzysie? Crisis management w Kościele w Polsce, Tarnów 2008, s.  146–147). Por. Y. de la 



21Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

sposób postawy klerykalne kształtują odpowiedź instytucji kościelnych 
na sytuacje kryzysowe? 

8.	 Zdefiniowanie klerykalizmu przez Franciszka nie jest klerykalne. Według 
papieża problem dotyczy nie tylko duchownych i konsekrowanych, ale 
również osób świeckich. Warto przy pomocy narzędzi socjologicznych 
zbadać, jak odbierają nauczanie papieskie adresaci komunikatu. Jaka jest 
ich świadomość i w jaki sposób postrzegają to zjawisko? Czy odnajdują 
się w papieskiej diagnozie? 

Przeprowadzona analiza potwierdza trafność zastosowania teorii framingu 
w badaniach nad komunikowaniem religijnym. Franciszek nie tylko definiuje 
klerykalizm jako nadużycie władzy i deformację relacji w Kościele, lecz także 
wskazuje jego strukturalne i duchowe przyczyny, jednoznacznie poddając je 
moralnej ocenie. Co istotne, omawiana rama posiada wymiar pragmatyczny, 
ponieważ zawiera komponent zaradczy: program odnowy eklezjalnej oparty 
na nawróceniu i formacji, synodalności i współodpowiedzialności wszystkich 
ochrzczonych. Tym samym papieski dyskurs posiada charakter perswazyjny, 
aspirujący nie tylko do opisu rzeczywistości, lecz także do jej przekształcenia. 

Analiza ramowania pozwoliła uchwycić mechanizmy organizacji znaczeń 
w przekazie papieskim, które mają znaczenie w kształtowaniu opinii i postaw 
w przestrzeni publicznej. Otwiera to dalsze perspektywy badawcze, m.in. w za-
kresie analizy recepcji tej ramy w mediach oraz jej roli w komunikacji kry-
zysowej Kościoła. W rezultacie niniejsze studium potwierdza, że badanie 
dyskursu papieskiego należy sytuować w polu nauk o komunikacji społecznej 
i mediach, jako że ujawnia ono nie tylko wymiar teologiczny przekazu, lecz 
również jego funkcję społeczną, kulturową i komunikacyjną.

Bibliografia

Abraham G., Clericalism and the need for reform of the post-Tridentine model for 
the formation of seminarians, „International Studies in Catholic Education” 
12 (2020) nr 2, s. 206–217, https://doi.org/10.1080/19422539.2020.1810999.

Borach P., Conceptual issues in framing theory: A systematic examination of a de-
cade’s literature, „Journal of Communication” 61 (2011) issue 2, s. 246–263, 
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2011.01539.x.

Cierva, La Chiesa, casa di vetro. Proposte ed esperienze di comunicazione durante la crisi e le 
controversie mediatiche, Roma 2014, s. 271–273. 

https://doi.org/10.1080/19422539.2020.1810999
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2011.01539.x


ks. Piotr Studnicki22

Buhman J., Clericalism: Problems past, present, and future, 09.09.2021, https://
www.hprweb.com/2021/09/clericalism-problems-past-present-and-future/ 
(29.12.2025).

Burnham M. i in., Development and psychometric evaluation of the Clericalism 
Observer Rating Scale, „Spirituality in Clinical Practice” 7 (2020) nr 4, s. 310–
325, https://doi.org/10.1037/scp0000244.

Burnham M. J., Clericalism: What is it and how can we treat it?, „Integratus” 
1 (2023) nr 2, s. 148–158, https://doi.org/10.1521/intg.2023.1.2.148. 

de la Cierva Y., La Chiesa, casa di vetro. Proposte ed esperienze di comunicazione 
durante la crisi e le controversie mediatiche, Roma 2014. 

de Lubac H., Medytacja o Kościele, tłum. I. Białkowska-Cichoń, Kraków 2012. 
Deck A. F., Clericalism: A neuralgic point for Church reform, w: Pope Francis and 

the search for God in America: The significance of his early visits to the Americas, 
eds. M. C. Bingemer, P. J. Casarella, Washington 2021, s. 224–249, https://doi.
org/10.2307/j.ctv2175rd8.14.

Durocher P.-A., Clericalism, w: A Pope Francis lexicon, eds. J. McElwee, C. Wooden, 
Collegeville 2018, s. 21–24.

Entman R. M., Framing bias: Media in the distribution of power, „Journal 
of Communication” 57 (2007) nr 1, s.  163–173, https://doi.org/10.1111/ 
j.1460-2466.2006.00336.x.

Entman R. M., Framing: Toward clarification of a fractured paradigm, „Journal of 
Communication” 43 (1993) nr 4, s. 51–58, https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.1993.
tb01304.x.

Francesco, Discorso ai membri del Consiglio Nazionale dell’Azione Cattolica 
Italiana, 30.04.2021, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/
april/documents/papa-francesco_20210430_azione-cattolica.html (29.12.2025).

Francesco, Discorso ai membri dell’associazione „Corallo”, 22.03.2014, https://www.
vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-france-
sco_20140322_associazione-corallo.html (29.12.2025).

Francesco, Discorso ai partecipanti al convegno promosso dal Dicastero per i Laici, 
le Famiglie e  la Vita, 18.02.2023, https://www.vatican.va/content/francesco/
it/speeches/2023/february/documents/20230218-convegno.html (29.12.2025).

Francesco, Discorso ai partecipanti all’incontro promosso dalla Conferenza Mondiale 
degli Istituti Secolari (CMIS), 25.08.2022, https://www.vatican.va/content/fran-
cesco/it/speeches/2022/august/documents/20220825-cmis.html (29.12.2025). 

https://www.hprweb.com/2021/09/clericalism-problems-past-present-and-future/
https://www.hprweb.com/2021/09/clericalism-problems-past-present-and-future/
https://doi.org/10.1037/scp0000244
https://doi.org/10.1521/intg.2023.1.2.148
https://doi.org/10.2307/j.ctv2175rd8.14
https://doi.org/10.2307/j.ctv2175rd8.14
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2006.00336.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2006.00336.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.1993.tb01304.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.1993.tb01304.x
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/april/documents/papa-francesco_20210430_azione-cattolica.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/april/documents/papa-francesco_20210430_azione-cattolica.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140322_associazione-corallo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140322_associazione-corallo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140322_associazione-corallo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/february/documents/20230218-convegno.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/february/documents/20230218-convegno.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/august/documents/20220825-cmis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/august/documents/20220825-cmis.html


23Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

Francesco, Discorso ai responsabili internazionali del Movimento Équipes Notre-
Dame, 4.05.2024, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/
may/documents/20240504-equipes-notre-dame.html (29.12.2025).

Francesco, Discorso alla comunità del Pontificio Collegio Messicano, 29.03.2021, 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/march/documents/
papa-francesco_20210329_pontificio-collegiomessicano.html (29.12.2025).

Francesco, Discorso alla comunità del Pontificio Collegio Pio Latino Americano di 
Roma, 20.11.2020, https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/
november/documents/papa-francesco_20201120_collegio-latinoamericano.
html (29.12.2025).

Francesco, Discorso alla Comunità del Pontificio Seminario Regionale Flaminio 
„Benedetto XV” in Bologna, 9.12.2019, https://www.vatican.va/content/francesco/
it/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191209_seminario-

-benedettoxv.html (29.12.2025). 
Francesco, Intervento alla 18ma congregazione generale della XVI assemblea ge-

nerale del sinodo dei vescovi, 25.10.2023, https://www.vatican.va/content/fran-
cesco/it/speeches/2023/october/documents/20231025-intervento-sinodo.html 
(29.12.2025). 

Francesco, Lettera ai sacerdoti della Diocesi di Roma, 5.08.2023, https://www.vati-
can.va/content/francesco/it/letters/2023/documents/20230805-lettera-sacerdoti.
html (29.12.2025).

Francesco, Lettera al cardinale Marc Ouellet, presidente della Pontificia Commissione 
per l’America Latina, 19.03.2016, https://www.vatican.va/content/francesco/it/
letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.
html (29.12.2025).

Francesco, Messaggio ai partecipanti al capitolo generale dei Salesiani, 4.03.2020, 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/
documents/papa-francesco_20200304_messaggio-salesiani-valdocco.html 
(29.12.2025).

Francesco, Messaggio al Presidente della Conferenza Episcopale Spagnola in oc-
casione del congresso nazionale dei laici, 14.02.2020, https://www.vatican.va/
content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-france-
sco_20200214_messaggio-laicato-spagna.html (29.12.2025).

Francesco, Omelia alla Santa Messa in Coena Domini, 14.04.2022, https://www.
vatican.va/content/francesco/it/homilies/2022/documents/20220414-omelia-

-coena-domini.html (29.12.2025).

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/may/documents/20240504-equipes-notre-dame.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/may/documents/20240504-equipes-notre-dame.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/march/documents/papa-francesco_20210329_pontificio-collegiomessicano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/march/documents/papa-francesco_20210329_pontificio-collegiomessicano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/november/documents/papa-francesco_20201120_collegio-latinoamericano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/november/documents/papa-francesco_20201120_collegio-latinoamericano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/november/documents/papa-francesco_20201120_collegio-latinoamericano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191209_seminario-benedettoxv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191209_seminario-benedettoxv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191209_seminario-benedettoxv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/october/documents/20231025-intervento-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/october/documents/20231025-intervento-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2023/documents/20230805-lettera-sacerdoti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2023/documents/20230805-lettera-sacerdoti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2023/documents/20230805-lettera-sacerdoti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200304_messaggio-salesiani-valdocco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200304_messaggio-salesiani-valdocco.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200214_messaggio-laicato-spagna.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200214_messaggio-laicato-spagna.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200214_messaggio-laicato-spagna.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2022/documents/20220414-omelia-coena-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2022/documents/20220414-omelia-coena-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2022/documents/20220414-omelia-coena-domini.html


ks. Piotr Studnicki24

Francesco, Saluto ai membri della Hilton Foundation, 22.01.2025, https://www.va-
tican.va/content/francesco/it/speeches/2025/january/documents/20250122-hil-
ton-foundation.html (29.12.2025).

Francesco, Video-messaggio ai partecipanti al pellegrinaggio-incontro presso il 
Santuario di Nostra Signora di Guadalupe, 16.11.2013, https://www.vatican.va/
content/francesco/it/messages/pont-messages/2013/documents/papa-france-
sco_20131116_videomessaggio-guadalupe.html (29.12.2025).

Francesco, Videomessaggio in occasione della plenaria della Pontificia Commissione 
per l’America Latina, 26.05.2022, https://www.vatican.va/content/francesco/it/
messages/pont-messages/2022/documents/20220526-videomessaggio-plena-
ria-pcal.html (29.12.2025). 

Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, 24.11.2013, https://www.
vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-france-
sco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (29.12.2025).

Franciszek, Anioł Pański, 07.11.2021, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/
angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211107.html (29.12.2025). 

Franciszek, Homilia na mszy krzyżma, 28.03.2024, https://www.vatican.va/con-
tent/francesco/it/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html 
(29.12.2025). 

Franciszek, Homilia na mszy krzyżma, 6.04.2023, https://www.vatican.va/con-
tent/francesco/pl/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html 
(29.12.2025).

Franciszek, Homilia podczas Mszy Świętej w Roku Ignacjańskim z okazji 400. rocz-
nicy kanonizacji św. Ignacego Loyoli, św. Franciszka Ksawerego, św. Teresy od 
Jezusa, św. Izydora Labradora i św. Filipa Neri, 12.03.2022, https://www.vatican.
va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220312-omelia-400-igna-
zio-loyola.html (29.12.2025).

Franciszek, Homilia w 60. rocznicę otwarcia Soboru Watykańskiego II, 11.10.2022, 
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/
20221011-omelia-60concilio.html (29.12.2025).

Franciszek, Homilia w uroczystość świętych apostołów Piotra i Pawła, 29.06.2022, 
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/
20220629-omelia-pallio.html (29.12.2025).

Franciszek, Homilia „Postawy, które uniemożliwiają poznanie Chrystusa”, 5.05.2020, 
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/cotidie/2020/documents/papa-

-francesco-cotidie_20200505_perentrare-nelgregge-dicristo.html (29.12.2025).

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2025/january/documents/20250122-hilton-foundation.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2025/january/documents/20250122-hilton-foundation.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2025/january/documents/20250122-hilton-foundation.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2013/documents/papa-francesco_20131116_videomessaggio-guadalupe.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2013/documents/papa-francesco_20131116_videomessaggio-guadalupe.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2013/documents/papa-francesco_20131116_videomessaggio-guadalupe.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2022/documents/20220526-videomessaggio-plenaria-pcal.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2022/documents/20220526-videomessaggio-plenaria-pcal.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2022/documents/20220526-videomessaggio-plenaria-pcal.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211107.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211107.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2023/documents/20230406-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220312-omelia-400-ignazio-loyola.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220312-omelia-400-ignazio-loyola.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220312-omelia-400-ignazio-loyola.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20221011-omelia-60concilio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20221011-omelia-60concilio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220629-omelia-pallio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2022/documents/20220629-omelia-pallio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200505_perentrare-nelgregge-dicristo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200505_perentrare-nelgregge-dicristo.html


25Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

Franciszek, Konferencja prasowa podczas lotu powrotnego z ŚDM w Rio de Janeiro, 
28.07.2013, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/
documents/papa-francesco_20130728_gmg-conferenza-stampa.html.

Franciszek, List apostolski Antiquum ministerium w  formie „motu proprio”, 
w  którym ustanawia posługę katechisty, 10.05.2021, https://www.vatican.
va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-

-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html (29.12.2025).
Franciszek, List do Ludu Bożego, 20.08.2018, https://www.vatican.va/content/fran-

cesco/pl/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-di-
dio.html (29.12.2025).

Franciszek, Posynodalna adhortacja apostolska Christus vivit, 25.03.2019, https://
www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-

-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html (29.12.2025).
Franciszek, Przemówienie do Kurii rzymskiej z okazji Świąt Bożego Narodzenia, 

23.12.2021, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2021/decem-
ber/documents/20211223-curiaromana.html (29.12.2025).

Franciszek, Przemówienie do uczestników krajowego spotkania diecezjalnych 
przedstawicieli włoskiej drogi synodalnej, 25.05.2023, https://www.vatican.va/
content/francesco/pl/speeches/2023/may/documents/20230525-incontro-cei.
html (29.12.2025).

Franciszek, Przemówienie na sympozjum „Ku fundamentalnej teologii kapłań-
stwa”, 17.02.2022, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2022/
february/documents/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html (29.12.2025).

Franciszek, Przemówienie na zakończenie spotkania „Ochrona małoletnich 
w  Kościele”, 24.02.2019, https://www.vatican.va/content/francesco/pl/
speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-pro-
tezioneminori-chiusura.html (29.12.2025). 

Franciszek, Przemówienie otwierające synod nt. młodzieży, 3.10.2018, https://www.
vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2018/october/documents/papa-fran-
cesco_20181003_apertura-sinodo.html (29.12.2025).

Franciszek, Spotkanie z biskupami Konferencji Episkopatu Ameryki Łacińskiej 
z okazji Zebrania Generalnego, 28.07.2013, https://www.vatican.va/content/
francesco/pl/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-

-celam-rio.html (29.12.2025).
Franczak K., Analiza ramowania, w: Analiza dyskursu publicznego. Przegląd me-

tod i perspektyw badawczych, red. M. Otrocki i in., Warszawa 2017, s. 145–173. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2021/december/documents/20211223-curiaromana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2021/december/documents/20211223-curiaromana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2023/may/documents/20230525-incontro-cei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2023/may/documents/20230525-incontro-cei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2023/may/documents/20230525-incontro-cei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2022/february/documents/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2022/february/documents/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html


ks. Piotr Studnicki26

Gaillardetz R., Addressing the Church’s Clerical Culture, 07.09.2022, https://conver-
sationsmagazine.org/addressing-the-churchs-clerical-culture-d8301bdb7e3c 
(29.12.2025). 

Jaszcz A., Klerykalizm jako istotna przyczyna reformy kanonicznego prawa kar-
nego, „Teologia i Człowiek” 67 (2024) nr 3, s. 9–21, https://doi.org/10.12775/
TiCz.2024.017.

Kochan M., „Przyklejanie etykietek”, czyli o negatywnym określaniu przeciwnika, w: 
Język polityki a współczesna kultura polityczna, red. J. Anusiewicz, B. Siciński, 
Wrocław 1994, s. 85–89 (Język a Kultura, 11).

Kuypers J. A., Framing analysis from a rhetorical perspective, w: Doing news framing 
analysis, eds. P. D’Angelo, J. A. Kuypers, New York 2010, s. 300. 

Maćkiewicz J., Ramy interpretacyjne jako narzędzie badań medioznawczych, 
„Studia Medioznawcze” 21 (2020) nr 3, s. 615–627, https://doi.org/10.33077/
uw.24511617.ms.2020.3.251.

Modrzejewska E., Retoryczne spojrzenie na ramowanie: przegląd podejść i pro-
cedur, „Res Rhetorica” 12 (2025) nr 3, s. 190–211, https://doi.org/10.29107/
rr2025.3.10.

Pace V., Lo stile narrativo di un papa anticlericale, „Journal of Modern and 
Contemporary Christianity” 3 (2024) nr 2, s. 419–436, http://doi.org/10.30687/
JoMaCC/2785-6046/2024/02/002. 

Pataj M., Techniki perswazji w kampaniach 1% w Polsce — analiza wybranych przy-
kładów, „Res Retorica” 6 (2019) nr 3, s. 19–33.

Pluwak A., Geneza i ewolucja pojęcia „framing” w naukach społecznych, „Global 
Media Journal — Polish Edition” 1 (2009) nr 5, s. 49–79. 

Przybysz M., Kościół w kryzysie? Crisis management w Kościele w Polsce, Tarnów 
2008.

Slater J., The Catholic Church in need of de-clericalisation and moral doctrinal agen-
cy: Towards an ethically accountable hierarchical leadership, „HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies” 75 (2019) nr 4, a5446, https://doi.org/10.4102/hts.
v75i4.5446.

Studnicki P., La questione del clericalismo nella comunicazione sociale di papa 
Francesco, w: Comunicazione, etica e opinione pubblica. Scritti in onore di 
Norberto González Gaitano, a cura di J. Pujol Soler, J. M. Díaz Dorronsoro, 
Roma 2025, s. 255–273. 

Studnicki P., Less Oedipus, more Telemachus: the framing of fatherhood in interna-
tional press, „Church, Communication and Culture” 3 (2018) nr 2, s. 152–173, 
https://doi.org/10.1080/23753234.2018.1477515.

https://conversationsmagazine.org/addressing-the-churchs-clerical-culture-d8301bdb7e3c
https://conversationsmagazine.org/addressing-the-churchs-clerical-culture-d8301bdb7e3c
https://doi.org/10.33077/uw.24511617.ms.2020.3.251
https://doi.org/10.33077/uw.24511617.ms.2020.3.251


27Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie...

Svidercoschi G. F., Chiesa, liberati dal male! — Lo scandalo di un credente di fronte 
alla pedofilia, Soveria Mannelli 2019.

Szylko-Kwaś J., Two crises — framing messages about the crisis on the Polish-
Belarusian border, „Res Rhetorica” 10 (2023) nr 3, s.  118–139, https://doi.
org/10.29107/rr2023.4.7.

Szymański M., Klerykalizm w encyklikach i adhortacjach apostolskich papie-
ża Franciszka, „Studia Bobolanum” 36 (2025) nr 3, s. 165–182, https://doi.
org/10.5604/01.3001.0055.2615.

Teler A., Urzędowska A., Wartościowanie poprzez ekspresję i  zabarwienie ak-
sjologiczne języka komentosfery Facebooka. Studium eksploracyjne, „Acta 
Universitatis Lodziensis. Folia Linguistica” 58 (2024) nr 2, s. 243–259, https://
doi.org/10.18778/0208-6077.58.2.15.

Tornielli A., Valente G., Il giorno del giudizio. Conflitti, guerre di potere, abusi 
e scandali. Cosa sta davvero succedendo nella Chiesa, Segrate 2018. 

Weaver D. H., Thoughts on agenda setting, framing, and priming, „Journal 
of Communication” 57 (2007), s.  143–144, https://doi.org/10.1111/ 
j.1460-2466.2006.00333.x.

Abstrakt

Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej 
w dyskursie publicznym papieża Franciszka

Artykuł podejmuje problem klerykalizmu w nauczaniu Franciszka z perspektywy 
nauk o komunikacji społecznej i mediach, wykorzystując teorię ramowania (fra-
ming) w ujęciu Roberta Entmana. Punktem wyjścia jest wskazana luka badawcza: 
brak całościowego opracowania klerykalizmu w papieskim nauczaniu oraz niedo-
statek analiz tego zagadnienia w medioznawstwie. Materiał badawczy stanowią pa-
pieskie teksty udostępnione na vatican.va, w których zidentyfikowano 93 publiczne 
wypowiedzi dotyczące klerykalizmu, a następnie poddano je analizie pod kątem 
czterech funkcji ramy (definicja problemu, diagnoza przyczyn, ocena moralna, 
propozycja rozwiązań). Wyniki pokazują, że papież przedstawia klerykalizm jako 
nadużycie władzy i deformację relacji w Kościele, wskazuje jego przyczyny (m.in. 
niedojrzałość osobową, fałszywe rozumienie powołania i „duchową światowość”), 
jednoznacznie go wartościuje oraz opisuje liczne skutki dla Kościoła, duchow-
nych i świeckich. Istotną nowością jest uchwycenie pragmatycznego wymiaru 

https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2006.00333.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2006.00333.x


ks. Piotr Studnicki28

papieskiej ramy: Franciszek nie tylko diagnozuje „chorobę”, ale też proponuje 
„terapię” obejmującą m.in. pokutę, formację, synodalność i współodpowiedzialność 
ochrzczonych. 

Słowa kluczowe: klerykalizm, papież Franciszek, analiza ramowania, dyskurs 
publiczny, komunikacja religijna

Abstract

An analysis of ‘clericalism’ as an interpretative 
framework in Pope Francis’s public discourse

In his article Piotr Studnicki examines clericalism in Pope Francis’s teaching 
through the lens of media and communication studies, applying framing theory 
(Robert Entman) to a corpus of vatican.va texts in which 93 papal statements 
on clericalism were identified. The study argues that this discourse constitutes 
an interpretive frame that defines the problem, diagnoses causes, offers moral 
evaluation, and proposes remedies; it presents clericalism as an abuse of authority 
and a deformation of ecclesial relationships, traces its roots to factors such as 
personal immaturity, a distorted view of vocation, and “spiritual worldliness,” 
and stresses the consistently negative papal assessment expressed also through 
evaluative labels and through enumerated consequences for the whole Church, 
clergy, and laity. A key contribution is the identification of a practical, reform-
oriented component of the frame: beyond diagnosis, Francis proposes concrete 

“remedies” including repentance, formation, synodality, and shared responsibility 
of all the baptized. 

Keywords: clericalism, Pope Francis, framing analysis, public discourse, reli-
gious communication



Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 29–44, https://doi.org/10.15633/tst.44202

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Michał Legan OSPPE
https://orcid.org/0000-0002-3479-3702

michal.legan@upjp2.edu.pl

Uniwersy tet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

https://ror.org/0583g9182

“Anima non potest intelligere sine phantasmate”. 
O roli obrazu w przeżyciu religijnym

Artykuł podejmuje interdyscyplinarną analizę fenomenu przeżycia religijnego, 
ukazując go jako złożoną rzeczywistość, której nie da się w pełni wyjaśnić 
w obrębie jednej dyscypliny naukowej. Przedstawia perspektywy psychologii 
religii, filozofii religii oraz teologii, wskazując zarówno ich kompetencje, jak 
i ograniczenia w badaniu doświadczenia religijnego. Szczególna uwaga poświę-
cona zostaje pojęciu sacrum jako centralnej kategorii religijnej oraz relacyj-
nemu, dialogicznemu charakterowi przeżycia religijnego w chrześcijaństwie. 
W dalszej części artykułu omówione zostaje znaczenie przeżyć estetycznych 
i obrazów w poznaniu religijnym, zwłaszcza w kontekście objawienia biblijne-
go i tradycji chrześcijańskiej. Ukazuje obraz i symbol jako uprzywilejowane 
nośniki treści religijnych, umożliwiające człowiekowi — jako istocie duchowo-

-zmysłowej — doświadczenie obecności Boga. Całość prowadzi do wniosku, 
że przeżycie religijne nie jest jedynie subiektywnym stanem psychicznym 
ani czysto racjonalnym poznaniem, lecz integralnym doświadczeniem osoby, 
zakorzenionym w relacji z Bogiem i otwartym na wymiar estetyczny, symbo-
liczny i sakramentalny. 

mailto:michal.legan@upjp2.edu.pl
https://ror.org/0583g9182


Michał Legan OSPPE30

Interdyscyplinarny charakter przeżycia religijnego

Fenomen przeżycia religijnego jest przedmiotem zainteresowania wszystkich 
nauk o człowieku, a zwłaszcza teologii, filozofii religii i psychologii religii. 
Nauki te, stosownie do swoich kompetencji, badają przeżycie religijne aspek-
towo. Jest to jednak rzeczywistość tak bogata, że nie może jej do końca zgłębić 
i wyjaśnić żadna z nich. Przeżycia religijne, chociaż mają pewne cechy swoiste, 
są przecież szczególnym rodzajem przeżyć ludzkich i w swojej strukturze nie 
różnią się zasadniczo od innych przeżyć, towarzyszących ludzkiej egzystencji. 
Będąc aktami i stanami osób, angażują całego człowieka, jego władze poznaw-
cze, emocjonalne i wolitywne. Są także głęboko osadzone w osobowości. Mają 
charakter „zjawiska psychicznego totalnego” poruszającego całą osobę. Nie są 
one tylko naturalnym wzruszeniem uczuciowym, gdyż wybiegają poza obręb 
rzeczy doczesnych, przekraczają naturę, pozwalają zauważyć i doświadczyć 
czegoś należącego do rzeczywistości nadprzyrodzonej1. Tak jak niepowtarzal-
na jest osoba w swojej indywidualności, tak niepowtarzalne są jej przeżycia. To, 
czego człowiek doznaje, szukając i odnajdując Boga, jest jego wewnętrznym, 
intymnym doświadczeniem. Tym właśnie subiektywnym kształtem sacrum 
w psychice zajmuje się psychologia religii. Analizując wewnętrzne przeżycia 
człowieka, określa ich funkcję i strukturę. Dojrzałego przeżycia religijnego 
nie da się jednak opisać tylko poprzez wskazanie jego licznych empirycznych 
źródeł. Kompetencje psychologii w tym względzie są ograniczone i nie obej-
mują przedmiotowej strony przeżyć religijnych. Psychologiczna refleksja nie 
może też wykazać ontycznej podstawy analizowanych przeżyć, nie podejmuje 
przecież problemu realnego istnienia przedmiotu przeżyć religijnych. 

W przekonaniu wielu filozofów zadania te może właściwie spełnić filozofia 
religii. Traktuje ona przeżycie religijne jako źródło wiedzy o religii (trzeba 
tu nadmienić, że w wyniku oddziaływania takich nurtów, jak scjentyzm, 
neopozytywizm i racjonalizm, filozofia dość długo patrzyła nieufnie na ten 
rodzaj doznań człowieka. Sytuację tę zmienili tacy myśliciele, jak Rudolf Otto, 
Max Scheler, Henry Bergson). Filozofia religii, uprawiana w ramach filozofii 
klasycznej, koncentruje się na analizie przeżycia religijnego jako relacji on-
tycznej między człowiekiem i rzeczywistością odrębną od człowieka, wyższą, 
transcendentną. W przeżyciu takim człowiek ujmuje siebie jako podmiot 
dwustronnego związku między sobą a Bogiem. 

1	 Por. J. Szymołon, Lęk i fascynacja, Lublin 1999, s. 91–98.



31“Anima non potest intelligere sine phantasmate”...

Filozofia religii, korzystając z danych klasycznej filozofii człowieka (antro-
pologii filozoficznej), stwierdza, że podmiot przeżyć religijnych jest bytem 
osobowym i przygodnym. Cechuje go ontyczna otwartość i ukierunkowanie 
ku Absolutowi, zwanemu w języku religijnym Bogiem. Osobowa struktura 
przedmiotu przeżycia religijnego sprawia, że przeżycie to ma charakter dialo-
gowy. Człowiek jako podmiot osobowy nawiązuje relacje z transcendentnym, 
realnie istniejącym, osobowym „Ty”. Sposób rozumienia fenomenu przeżycia 
religijnego jest związany z koncepcją człowieka i koncepcją Absolutu, jest ich 
konsekwencją. Wszelki redukcjonizm w rozumieniu tych koncepcji wpływa 
na zniekształcenia w interpretacji fenomenu przeżyć religijnych, pozbawiając 
go autonomii i egzystencjonalnego sensu oraz upatrując jego genezy w czyn-
nikach pozaontologicznych: ekonomicznych, psychologicznych i społecznych 
(podświadomość u Zygmunta Freuda czy walka klasowa u Karola Marksa). 
Wymiar religijny człowieka nie wyraża się ani nie urzeczywistnia wyłącznie 
w nim samym, lecz stanowi cechę względną, relacyjną w tym znaczeniu, że 
suponuje odniesienia do rzeczywistości ontycznie przekraczającej człowieka. 
Filozofia, ciesząca się przywilejem kompetencji w rozwiązywaniu problemów 
związanych z naturą i treścią przeżyć religijnych, nie może jednak stać się 
namiastką teologii, gdyż fenomen życia religijnego jest autonomiczny wobec 
dociekań filozoficznych i bardziej od nich strukturalnie złożony. Religia nie 
jest racjonalno-filozoficzną wiedzą o Bogu, nie jest też fenomenologią prze-
życia religijnego czy etycznym kodeksem2.

Opierająca się na Objawieniu teologia staje się podstawowym źródłem in-
formacji o przedmiocie przeżyć religijnych, czyli Bogu, który — pozostając 
misterium (tajemnicą) — sam odsłania przed człowiekiem część prawdy o so-
bie — odsłania swój obraz. Tylko teologia ujmuje przedmiot przeżyć religijnych 
jako Boga Objawienia, który jest stworzycielem wszystkiego, Boga miłości 
i Zbawiciela, co stanowi specyfikę wiary chrześcijańskiej. Pojęcie Boga, bę-
dącego przedmiotem religii poznawanej w świetle Objawienia, jest bogatsze 
i pełniejsze niż pojęcie, do jakiego dochodzi się na drodze poznania czysto 
racjonalnego. Wprzęgnięcie refleksji teologicznej do rozważań nad fenome-
nem przeżyć religijnych i jego analiza w świetle Objawienia dają możliwość 

2	 Por. Z. J. Zdybicka, Człowiek i religia. Zarys filozofii religii, Lublin 1993, s. 45–62; R. Otto, 
Świętość. Elementy irracjonalne w  pojęciu bóstwa i  ich stosunek do elementów racjonalnych, 
tłum. B. Kupis, Warszawa 1999, s. 8–25.



Michał Legan OSPPE32

wyjaśnienia wielu kwestii właściwie nierozstrzygalnych na poziomie badań 
psychologicznych i filozoficznych. 

Przeżycia religijnego należy poszukiwać w obszarze tych przeżyć ludzkich, 
które nazywamy przeżyciami transcendentnymi, transgresją czy doświadcze-
niem szczytowym. Nie można go jednak z nimi utożsamiać. Nie do przyjęcia 
jest również stwierdzenie, że przeżycia wywołane zażywaniem narkotyków 
czy halucynogenów są przeżyciami religijnymi3. Nadmierne rozszerzanie 
znaczenia pojęcia „przeżycie religijne” jest związane z zagubieniem jego treści. 
Przyjmując uściślone rozumienie przeżycia religijnego, trzeba je odróżnić 
od przeżycia poznawczego (prawdy), metafizycznego (przygodności bytu), 
agatonicznego (dobra) czy moralnego, i skupić się właśnie na tym szczegól-
nym aspekcie poznania Boga, jakim jest poznanie Go w pięknie — i szerzej, 
w warstwie estetycznej. 

Przedmiotem przeżycia religijnego w szerokim sensie jest sacrum. Rozumiane 
jest ono jako rzeczywistość absolutna, transcendująca świat, ale i przejawiająca 
się w nim, uświęcająca go i czyniąca rzeczywistym. Pojęcie sacrum (świętość), 
jako centralna kategoria religijna i wyróżnik religii, zostało zainicjowane 
i ukształtowane we francuskiej szkole socjologicznej na początku XX wieku: 

Świętość jest to idea-matka religii. Mit i dogmat na swój sposób analizują jej treść, ryty ko-
rzystają z jej właściwości, moralność religijna z niej wypływa, kapłani ją wcielają. Religia jest 
administracją sacrum4. 

Później znaczenie tego pojęcia pogłębili fenomenologowie religii. Odtąd reli-
gię zaczęto definiować jako „doświadczenie sacrum” czy „spotkanie z sacrum”. 
Treść samego pojęcia ulegała ewolucji. Najpierw akcentowano ideę tajemniczości 
i oddzielenia, a później dodano element szacunku, bojaźni i miłości. Sacrum to 
moc, która wzbudza trwogę. Jest ono istotowo różne od wszystkiego, co świeckie 
(profanum). Wobec sacrum, które jest niedostępne i niedotykalne (czasami zaka-
zane), zawsze pozostaje jakiś nieprzekraczalny dystans. Dlatego też w doświad-
czeniu sacrum współistnieją fascynacja i lęk. Rzeczywistość ta nigdy nie jest 
dawana bezpośrednio, lecz objawia się pośrednio. Warto dodać, że w związku 
z omawianiem kategorii sacrum nie pojawiają się rozważania nad jego naturą 

3	 J. Makselon, Człowiek jako istota religijna, w: J. Makselon, Psychologia dla teologów, Kra-
ków 1990, s. 255–281.

4	 M. Mauss, [brak informacji o tytule pracy w źródle], za: J. A. Kłoczowski, Między sa-
motnością a wspólnotą, Tarnów 1994, s. 50.



33“Anima non potest intelligere sine phantasmate”...

ontyczną. Oczywiste jest jednak, że sacrum posiada wartość pozytywną, koja-
rzone jest z najwyższym dobrem i ze świętością. W sensie ścisłym przedmio-
tem sacrum jest Bóg, najpełniej odsłaniający się w osobie Chrystusa, stąd też 
chrześcijańskie rozumienie przeżycia religijnego charakteryzuje chrystocen-
tryzm — odtąd usprawiedliwione staje się owo pragnienie religijnych Greków, 
szukających oblicza Boga: „Chcemy zobaczyć Jezusa”5. Osobowy charakter 
przedmiotu stwarza możliwość nawiązania z nim relacji dialogowej. Rozumiejąc 
przeżycie religijne jako spotkanie-dialog-komunię, nie możemy uznać, że jest 
ono po prostu myśleniem o Bogu czy naturalnym wzruszeniem, lecz traktujemy 
je jako specyficzne „spotkanie osobowe”6. Rozbudzone pragnienie upodobnienia 
się do sacrum i zjednoczenia z nim przeradza się w działanie, w akt religijny. 
Akt ten obejmuje całego człowieka i zakłada udział władz poznawczych (przez 
poznanie obrazu Boga) oraz emocjonalno-wolitywnych. Religijny obraz świata 
zbudowany jest na opozycji sacrum i profanum. Nie jest to tyko opozycja dwu 
przeciwstawnych wartości, sięga ona głębiej, polega na przeciwstawieniu bytu 
i nie-bytu. Rozumienie bytu jest ściśle złączone z sacrum — naprawdę jest rze-
czywiste tylko to, co święte (sakralne). Mircea Eliade mylnie opowiada się za 
koniecznością poszerzenia podstawowej kategorii religijnej w ten sposób, aby 
nie ograniczała się ona do idei Boga. Czytamy:

Religia może się stać słowem użytecznym pod warunkiem zdania sobie sprawy, że nie od-
nosi się ona konieczne do faktu wiary w Boga, w bogów czy duchy, ale do doświadczenia 
sacrum, a co za tym idzie do idei bytu, sensu i prawdy. [...] Fakt, że człowiek religijny chce 
żyć w sacrum, jest w istocie równoważny z faktem, że chce umiejscowić się w rzeczywistości 
obiektywnej, sprzeciwia się obezwładniającej sile nieskończonej względności doświadczeń 
czysto subiektywnych, chce żyć w świecie rzeczywistym i owocnym, nie zaś w złudzie7.

Istnienie sacrum ma dla człowieka egzystencjalne znaczenie wtedy, gdy 
posiada on możliwość nawiązania kontaktu ze świętą rzeczywistością. Jest 
to możliwe przez udział w rytualnych działaniach, co pozwala człowiekowi 
wyjść poza czas historyczny, gdzie rozgrywa się jego życie, umożliwiając jed-
nocześnie na udział w czasie świętym, archetypicznym, czyli tym, w którym 

5	 J 12, 21.
6	 Por. K. Wojtyła, Osoba: przedmiot i wspólnota, „Roczniki Filozoficzne” 24 (1976) nr 2, 

s. 25–39.
7	 M. Eliade, Traktat o historii religii, tłum. J. Wierusz-Kowalski, Warszawa 1966, s.  30 

i 454.



Michał Legan OSPPE34

wszystko bierze swój początek. Być, czyli istnieć naprawdę, można tylko wtedy, 
gdy zna się drogę wiodącą do źródeł bytu, jedynie one pozwalają człowiekowi 
odzyskać siły i odnawiać czas. Świat wyłonił się z chaosu, warunkiem jego 
trwania jest kosmiczny ład, który musi być periodycznie odnawiany8. 

Kontakt ze świętą rzeczywistością zapewniają też przeżycia estetyczne, od-
krywanie obrazu Boga: 

Wielki pisarz rosyjski F. M. Dostojewski, prorok i geniusz w jednej osobie, daje świadectwo 
na rzecz duchowego piękna Pana Jezusa. We wzruszającym liście — pierwszym, jaki napisał 
po swoim wyzwoleniu z  więzienia — wyjaśnia: „Bóg daje mi niekiedy chwile całkowitego 
spokoju. W takich właśnie chwilach ułożyłem własne wyznanie wiary, w którym wszystko 
jest jasne i święte. To wyznanie wiary jest bardzo proste. Oto ono: wierzyć, że nie ma nic 
piękniejszego [...] ani doskonalszego od Chrystusa; i nie tylko że nie ma, ale — wypowiadam 
to z zazdrosną miłością — nie może nawet być niczego takiego”9.

Jest to wyrażenie poglądu, iż wiara w Chrystusa może być przeżywana 
w niezwykle mocnym związku z przeżyciem estetycznym i agatonicznym. 
Opozycja między sacrum a profanum nie jest opozycją między dwoma rodza-
jami rzeczywistości, raczej pomiędzy dwoma sposobami odnawiania przez 
człowieka jego egzystencji — religijnej, która ma poczucie swojej sensowno-
ści, gdyż ożywia ją świadomość uczestniczenia w powszechnym ładzie, oraz 
świeckiej, „chaotycznej”, pozbawionej sensu10.

Rola obrazu w przeżyciu sacrum

Podstawowy problem związany z rozumieniem przeżycia religijnego dotyczy 
sposobu odkrycia obecności Boga. Przedmiot religijny jest dostępny przez 
swoje obrazy. Obraz zaś nie jest de facto przedmiotem przeżycia religijnego, 
lecz etapem na drodze do jego odkrycia. Może nim być praktycznie wszyst-
ko — przyroda, drugi człowiek, znak czy symbol. Poprzez takie znaki ludzie 
nawiązują więź z innym wymiarem rzeczywistości, z Bogiem:

8	 Por. R. K. Johnston, Reel spirituality: Theology and film in dialogue, Grand Rapids 2000, 
s. 111–114 (tłum. własne).

9	 A. Śtrutelj, Duchowe piękno ikony, w: Chrystus Wybawiający. Teologia świętych obrazów, 
red. A. Napiórkowski, Kraków 2003, s. 110.

10	 Por. M. Eliade, Sacrum i profanum. O istocie religijności, tłum. B. Baran, Warszawa 1999, 
s. 20–35.



35“Anima non potest intelligere sine phantasmate”...

z tego wynika, że cześć oddawana świętemu obrazowi nie jest skierowana nigdy ku niemu 
samemu, czyli ku wyrażonemu na nim wizerunkowi, lecz za pośrednictwem wizerunku 
zwraca się ku temu, kto został przedstawiony, ponieważ w swojej istocie obraz stanowi za-
wsze rzeczywistość względną11.

 Aktywność w przeżyciu religijnym leży najpierw po stronie przedmiotu, 
który daje znać o swojej obecności i „uderza” w człowieka. Człowiek jest 
w dwojaki sposób uzdolniony do przyjęcia tego „uderzenia”: posiada władze 
poznawcze i wolitywno-emocjonalne, oraz obdarzony jest pomocą, łaską, 
która płynie ze strony Boga i wzmacnia zdolności percepcyjne człowieka. 
Udział elementu łaski sprawia, że zdolność odebrania „uderzenia” nie zależy 
bezpośrednio od siły oddziaływania przedmiotu ani od władz naturalnych 
człowieka. Odróżnia to mistykę chrześcijańską od tzw. mistyk naturalnych. 
Odkrycie obecności Bożej i poziom zjednoczenia nie są proporcjonalne do 
aktywności podmiotu ani stosowanej techniki, lecz są w całości darem12. 

Dla mistyków wschodnich ważne jest jak najgłębsze uświadomienie so-
bie pierwiastka niematerialnego, który jest w  człowieku i  w  kosmosie. 
Transcendentalnym przeżyciem będzie doznanie stopienia się z kosmosem, 
z boskim bezosobowym bytem. Żeby doznać stanu nirwany, trzeba zawiesić 
myślenie i wydawanie sądów. Osiąga się to poprzez odpowiednie techni-
ki, zmierzające do zawieszenia pracy umysłu13. Zupełnie czymś innym jest 
przeżycie religijne w chrześcijaństwie. Pełne zjednoczenie z Bogiem nie wiąże 
się z zatraceniem świadomości własnej odrębności bytowej14. Wspominana 
wcześniej pasywność podmiotu w przeżyciu religijnym nie jest absolutna, 
lecz ma charakter względny. Potwierdza ona prawdę, że „Bóg jest głównym 
czynnikiem w całej tej sprawie”15. Do przyjęcia sacrum potrzebna jest więc 

11	 Chrystus Wybawiający, s. 20.
12	 Por. J. Daniélou, Bóg i my, Kraków 1965, s. 66.
13	 Por. T. Dajczer, Buddyzm w swojej specyfice i odrębności wobec chrześcijaństwa, Warsza-

wa 1993, s. 47.
14	 Warto tutaj podkreślić, że jakkolwiek teologia chrześcijańska ceni wartość poznawczą 

przeżyć religijnych, to jednak przyjmuje prymat wiary nad poznaniem („Błogosławieni, któ-
rzy nie widzieli, a uwierzyli” — J 20, 29). W ten sposób podkreśla się potrzebę przekroczenia 
tego, co empiryczne, dla pełnego zaakceptowania treści Objawienia. Wszelka wiedza o Bogu 
jest z konieczności wiedzą od Boga. To odróżnia także chrześcijaństwo od gnozy, gdzie Ob-
jawienie nie jest przyjmowane biernie, lecz aktywnie zdobywane.

15	 Jan od Krzyża, Żywy płomień miłości, w: Jan od Krzyża, Dzieła, tłum. B. Smyrak OCD, 
Kraków 1986, s. 398.



Michał Legan OSPPE36

tylko postawa wiary i trwanie w jedności ze wspólnotą Kościoła. Należy tu 
zauważyć, że mistycy chrześcijańscy przestrzegają przed działaniem Szatana, 
polegającym na symulowaniu obecności Bożej, odbieranej przez człowieka za 
pomocą tzw. władz niższych. Chodzi tu o niebezpieczeństwo łatwych, lecz 
iluzorycznych przeżyć o posmaku religijnym16. Zapisu tego rodzaju zdarzeń 
dostarczają powieści Georga Bernanosa: Dziennik wiejskiego proboszcza i Pod 
słońcem szatana, na podstawie których zrealizowano filmy. Zgłębianie proble-
matyki poznawalności Boga, a pośrednio i problematyki przeżyć religijnych, 
rozwija się w teologii katolickiej po linii augustyńskiej i tomistycznej, czyli 
w ramach dwóch klasycznych kierunków teologicznych. 

Kierunek augustyńsko-franciszkański przyjmuje idee religijnego poznania 
Boga. Poznanie takie rozumiane jest jako poznanie właściwe człowiekowi 
religijnemu. Czynnikiem decydującym jest w nim postawa osobistego zaan-
gażowania. Tak pojęte poznanie różne jest od tomistycznej drogi poznaw-
czej, która jest poznaniem pośrednim i procesem racjonalno-dyskursywnym. 
W nurcie augustiańskim poznaniu religijnemu jest przypisywany przymiot 
bezpośredniości i szczególna intuicja. Inną specyficzną cechą poznania re-
ligijnego jest jego etyczne uwarunkowanie. Owo „oglądanie” Boga domaga 
się etycznego przygotowania ze strony człowieka. Wyrazem przygotowania 
jest postawa czci, pokory, czystości serca i miłości. Przygotowanie takie jest 
traktowane jako warunek religijnego poznania. Pojęcie pokory jest głęboko 
zakorzenione w chrześcijaństwie. Wzór chrześcijańskiej postawy w tym wzglę-
dzie znajdujemy w osobie Chrystusa — pokornego Sługi Jahwe. 

Kolejną cechą poznania religijnego jest to, że angażuje się w nie cały człowiek, 
jego intelekt, emocje i wola. „Religia nie jest dziedziną wiedzy, twierdzeń, lecz 
sferą, gdzie człowiek spotyka się z tajemniczą Rzeczywistością, poznawaną 
w przeżyciu emocjonalnym”17. Psychologiczna analiza elementów struktu-
ry przeżycia religijnego sprowadza się najczęściej do tradycyjnego schema-
tu: przedmiot, podmiot i relacja. Podstawowym elementem jest oczywiście 
przedmiot. Zwykło się określać go terminami: sacrum, bóstwo, coś wyższe-
go, numinosum, rzeczywistość transcendentalna, metafizyczna, boska, Bóg, 
Absolut, Tajemnica (misterium). W chrześcijaństwie podkreśla się osobowy 
i relacyjny charakter przedmiotu przeżyć religijnych. Istotnym elementem 
struktury psychologicznej przeżycia jest podmiot. Do jego zasadniczych cech 

16	 T. Merton, Szukanie Boga, tłum. P. Parlej i inni, Kraków 1988, s. 104. 
17	 R. Otto, Świętość, tłum. B. Kupis, Warszawa 1968, s. 75.



37“Anima non potest intelligere sine phantasmate”...

należy m.in. otwarcie na transcendencję, zdolność transgresji własnego „ja” 
i możliwość przeżywania spotkań z sacrum18. 

Powyższe rozważania prowadzą do odkrycia niezwykle doniosłej roli, jaką 
odgrywa w przeżyciu religijnym obraz, który może być inspiratorem przeży-
cia religijnego. Tradycja chrześcijańska niesie współczesnemu człowiekowi 
modelowe, pełne energii, a jednocześnie niezwykle subtelne wykorzystanie 
obrazu, jako nośnika istotnych treści. Obraz pełni kluczowe zadanie w prze-
kazie głębokich i fundamentalnych przesłań. Jest drogą od Prawdy do czło-
wieka i od człowieka do człowieka. Dlatego właśnie należy sobie uświadomić, 
że Biblia (Objawienie) jest zdecydowanie bardziej księgą „słownych obrazów” 
i motywów niż oderwanych pojęć i twierdzeń teologicznych. Jak zauważył 
kiedyś wprawny czytelnik Pisma Świętego, przemawia ona „przede wszystkim 
za pomocą obrazów... Opowiadania, przypowieści, mowy proroków, rozmy-
ślania mędrców, obrazy czasów przyszłych, interpretacje dawnych wyda-
rzeń — wszystkie one odwołują się do obrazów z  ludzkiego doświadczenia. 
Rzadko przedstawia się je za pomocą języka abstrakcyjnego o charakterze 
technicznym”19. Pismo Święte obrazuje prawdę, a nie tylko ją ukazuje. Prawda 
Pisma Świętego jest wiernym opisem człowieczego doświadczenia, nie zbio-
rem pojęć. Jest to księga pełna motywów i „obrazów słownych”. Teolog pisze: 

„Jesteśmy stworzeniami stwarzającymi i posługującymi się obrazami w stopniu 
wyższym niż nam się zwykle wydaje. Kierują nami i kształtują nas obrazy 
powstające w naszym umyśle. Człowiek jest istotą, która poznaje i wpływa na 
rzeczywistość za pomocą wielkich obrazów, metafor i analogii”20. Dlatego też 
zmysłom, a w szczególności widzeniu, przypada decydująca funkcja poznania, 
ponieważ „widzieć” oznacza stykać się z rzeczywistością. Romano Guardini 
w rozprawie pt. Zmysły i religijne poznanie nie optuje, co prawda, za prymatem 
zmysłu wzroku, ale liczy on bardziej na to, że w nadchodzącej epoce wszystkie 
zmysły nabiorą całkowicie innego znaczenia. Autor opowiada się na przykład 
za odnową przeżywania nabożeństw liturgicznych, uwzględniając w nich 
wagę sfery zmysłowej człowieka, a przede wszystkim wyraźnie wskazuje na 
potrzebę zakotwiczenia symbolu w sferze zmysłowej21. Oko i serce (dusza) 

18	 „Łaska” nie jest kategorią empiryczną i nie może być przedmiotem psychologicznej 
refleksji, nawet jeśli badania potwierdzają, że odczuwana jest jako dar.

19	 J. A. Fischer, How to read the Bible, New York 1881, s. 39 (tłum. własne).
20	 H. R. Niebuhr, The responsible self, New York 1963, s. 151–152 i 161 (tłum. własne).
21	 Por. R. Guardini, Die Sinne und die Religiose Erkenntnis, Wurzburg 1958, s. 18–34 (tłum. 

własne).



Michał Legan OSPPE38

łączą się ściśle ze sobą, ponieważ „w jego widzeniu człowiek żyje jako cały”22. 
Na potwierdzenie tych słów należy przytoczyć słowa Jezusa: „Błogosławieni 
czystego serca, albowiem oni Boga oglądać będą”23. Poznanie religijne świata 
stworzonego dokonuje się zatem nie tylko za pomocą naszego myślenia, np. 
w formie kosmologicznego dowodu na istnienie Boga (o którym wspominam 
powyżej), ale może być ono — jak twierdzi Guardini — „widziane”. Poznanie 
zmysłowe w sferze religijnej i chrześcijańskiej rozwinął on na kanwie epi-
fanii, czyli objawienia się tego, co Boskie w zmysłowej postaci. Objawia się 
ono przecież nie tylko oczom, ale raczej wszystkim dostępnym człowiekowi 
zmysłom. Czy można sobie wyobrazić bez włączenia zmysłów następujący 
obraz z proroctwa Izajasza:

Niech się rozweseli pustynia i  spieczona ziemia, niech się raduje step i niech rozkwitnie! 
Niech wyda kwiaty jak lilie polne, niech się rozraduje, skacząc i  wykrzykując z  uciechy. 
Chwałą Libanu ją obdarzono, ozdobą Karmelu i Saronu [...] Wtedy przejrzą oczy niewido-
mych i uszy głuchych się otworzą. Wtedy chromy wyskoczy jak jeleń i język niemych wesoło 
krzyknie. Bo trysną zdroje wód na pustyni i strumienie na stepie; spieczona ziemia zmieni 
się w pojezierze, spragniony kraj w krynice wód, badyle w kryjówkach, gdzie legały szaka-
le — na trzcinę z sitowiem24.

W przytoczonych obrazach nie chodzi o ich zrozumienie w sensie symbo-
licznym, ale raczej o uwrażliwienie na samą sferę zmysłową, użycie zmysłów 
w postrzeganiu świata (idealnego), co również odgrywa niewątpliwie istotną 
rolę w pojmowaniu Boga. 

Zwrot antropologiczny

Podobne stanowisko przedstawia Karl Rahner. Jego teologia łączona jest po-
wszechnie z tzw. zwrotem antropologicznym, który wywarł wpływ zarówno 
na antropologię teologiczną, jak i na teorię poznania. Autor podkreśla, że 
teologia fundamentalna powinna zawsze wychodzić od naturalnie pozna-
jącego człowieka. Zasadniczą sprawą jest przyjęcie za Tomaszem z Akwinu 
(przy użyciu terminologii występującej w filozofii egzystencjalnej Martina 

22	 R. Guardini, Die Sinne und die Religiose Erkenntnis, s. 18–34.
23	 Mt 5, 8.
24	 Iz 35, 1–2. 6–7.



39“Anima non potest intelligere sine phantasmate”...

Heideggera) opcji, że byt sam w sobie jest poznawalny i że „poznawalność” 
jest podstawową cechą ontologiczną bytu. Rahner przyznaje zmysłowości, 
czy też duchowym wyobrażeniom, centralne znaczenie, gdyż — jak mówił 
Arystoteles — „anima non potest intelligere sine phantasmate” (duch nie jest 
w stanie niczego poznać bez wyobrażeń)25. Dlatego właśnie człowiek określany 
jest jako zmysłowa duchowość. Punktem wyjściowym dotarcia do Boga jest 
otwarcie się na obraz świata. W rozważaniach Rahnera łatwo można zauwa-
żyć, że zmysł wzroku i słuchu to „fundamentalne sposoby ludzkiej egzystencji 
i podstawowy akt bytowania przed Bogiem”26. Jest to swego rodzaju koncepcja 
biblijna, wywiedziona z Listu Świętego Jana Apostoła:

To wam oznajmiamy, co było od początku, cośmy usłyszeli o Słowie życia, co ujrzeliśmy 
własnymi oczami, na co patrzyliśmy i czego dotykały nasze ręce — bo życie objawiło się. My-
śmy je widzieli, o nim świadczymy i głosimy wam życie wieczne, które było w Ojcu, a nam 
zostało objawione — oznajmiamy wam cośmy ujrzeli i  usłyszeli, abyście i  wy mieli współ-
uczestnictwo z nami27. 

Patrząc pod kątem interdyscyplinarnym, można wskazać na postulat dla 
pedagogiki i pedagogiki religijnej, teorii komunikacji, psychologii, jak również 
na konieczność podkreślania tego, co zmysłowo-estetyczne także i w teologii, 
w tym teologii pastoralnej. Doświadczenia estetyczne odgrywają kluczową rolę 
w przebiegu wszystkich procesów psychicznych i duchowych. Teza ta ma oczy-
wiście także swoich przeciwników. Wskazać trzeba na uprzedzenia w stosunku 
do estetyki, które w historii zarysowały się dosyć wyraźnie. Współcześnie na-
tomiast to, co estetyczne, wystawione jest na krytykę, gdyż ulega wypaczeniom 
naszych czasów i służy temu, co sensacyjne i ekscentryczne.

Nasz czas opanowany jest przez to, co drugoplanowe, pasożytnicze. Jesteśmy opanowani 
komentarzami, marginaliami, notatkami, a na pierwszoplanowe przeżycia poetyckie, mu-
zyczne i wizualne nie ma już miejsca. [...] W dziele sztuki bowiem przejawia się sens i tran-
scendencja, a  Bóg pojawia się jako realna teraźniejszość. Inaczej można wyrazić tę myśl 
w następujący sposób: Sztuka w ogóle możliwa jest dopiero przez obecność transcendencji. 
[...] Doświadczenia, które umykają teologii, mogą być w estetyce zachowane i dalej rozwinię-

25	 Por. Arystoteles, De anima (O duszy), III, 7, 431a14–17; św. Tomasz z Akwinu, Summa 
theologiae, I, q. 84, a. 7.

26	 K. Rahner, Vom Horen und Sehen, Wurzburg 1969, s. 139–156 (tłum. własne).
27	 1 J 1, 4.



Michał Legan OSPPE40

te. Teologia nie może bowiem zrezygnować z tych doświadczeń, które kryje w sobie estetyka 
autonomiczna28.

Obraz, którego rozumienia nie można zawęzić tylko do czysto rozrywkowej 
funkcji, stał się jednym z najbardziej znaczących wyznaczników współczesnej 
kultury29. Łączą się tym faktem rozległe problemy duchowe, już chociażby 
dlatego, że całemu życiu człowieka towarzyszy rozległy kontekst moralny. 
Obraz zaś wpływa na ów kontekst moralny o tyle silnie, o ile wpływa nań 
w sposób masowy30.

Najbardziej podstawowym pojęciem, omawianym tutaj, jest „obraz”. Słownik 
symboliki biblijnej podaje, że jest to „każde słowo, które oznacza konkretną 
rzecz (np. drzewo lub dom) lub czynność (np. bieg lub młócenie). Każdy przed-
miot lub czynność, które można przedstawić, stają się obrazem. [...] Po pierw-
sze, należy wyobrazić go sobie tak dosłownie, jak to tylko możliwe. Po drugie 
wymaga ogarnięcia zakresu znaczeniowego i ukrytych w nim podtekstów”31. 
Brak zaangażowania na wszystkich płaszczyznach sprawi, że poznanie prze-
słania Pisma Świętego będzie niemożliwe. Symbolem nazywano niegdyś po-
łamany przedmiot, którego przylegające do siebie brzegi można było złożyć, 
rozpoznając w ten sposób wcześniej ustaloną informację, szersze znaczenie. Był 
on znakiem rozpoznawczym. W znaczeniu przenośnym symbole wskazują na 
rzeczy, które z racji jakiegokolwiek podobieństwa uzmysławiają coś duchowego. 
W symbolu odbywa się spotkanie tego, co konkretne, z reprezentowaną przez 
siebie — a w sakramentach nawet skutecznie w sobie zawartą — rzeczywisto-
ścią wyższego porządku. Potrzebujemy symboli, czyli materialnych obrazów 
rzeczy niematerialnych, gdyż sami istniejemy jako istoty duchowo-zmysłowe. 
Dlatego też jesteśmy w stanie odczuć i przyjąć bogate treści niesione przez 
obrazy32. Łączą one przecież w jedno ogólne wrażenie bardzo różne rzeczy, 
i w jednej chwili przedstawiają je duszy ludzkiej. Przyswajane przez człowie-
ka obrazy tworzą zhierarchizowaną strukturę. Jej podstawą jest naturalna 

28	 C. Rogowski, Hermeneutyczno-dydaktyczny wymiar symbolu i implikacje pedagogiczno-
-religijne, Lublin 1999, s. 276–277.

29	 Por. F. Lambruschini, Rola współczesnego widowiska w życiu moralnym chrześcijanina, 
w: Kościół a kultura masowa, red. F. Adamski, Kraków 1984, s. 41–55.

30	 Por. A. Zwoliński, Obraz w relacjach społecznych, Kraków 2004, s. 463–466.
31	 Słownik symboliki biblijnej, red. L. Ryken i inni, Warszawa 2003, s. XV–XVI.
32	 Por. R. K. Johnston, Reel spirituality: Theology and film in dialogue, Grand Rapids 2000, 

s. 78–79 (tłum. własne).



41“Anima non potest intelligere sine phantasmate”...

symbolika kosmosu, przez którą każdy człowiek może dojść do poznania Boga. 
„Dzięki objawieniu biblijnemu i właściwej dlań typice, ta naturalna symbolika 
zostaje wypełniona sensem nowej, historiozbawczej symboliki, aby osiągnąć 
swoje apogeum w tajemnicy Chrystusa, która jest nadal obecna i nadal działa 
w Kościele i jego sakramentach, a w chwale osiąga swą pełnię”33. W kosmosie, 
powołanym do życia przez Boskie „niech się stanie”, wszystko jest symbolem 
idei Bożej. I ciągle to obraz jest dla nas drogą do prawzoru. 

Każda rzecz podpadająca pod zmysły, w której wieczna idea łączy się z przemijającą mate-
rią, wskazuje na to, co wieczne, i w ten sposób staje się symbolem w znaczeniu najbardziej 
pierwotnym; wraz z nim dana nam jest owa połowa, która odpowiada drugiej i tworzy z nią 
całość34. 

Nie należy sądzić, że treść została nadana symbolom i obrazom przez czło-
wieka. Kryją one w sobie treść obiektywną i istotową, istnieją więc nawet wtedy, 
gdy pozostają nieuświadomione. Ludzie potrafią także błędnie posługiwać się 
obrazem, jak wtedy, gdy „zamienili chwałę niezniszczalnego Boga na podobi-
zny śmiertelnego człowieka, czworonożnych zwierząt i płazów”35. Owi — po-
tępiani przez św. Pawła — ludzie poprzestali na symbolu, a nawet oddawali 
mu boską cześć, zamiast niczym po drabinie wspiąć się na nim do Stwórcy. 

Już świat antyczny konstruował swój pogląd o obrazie (symbolu) podobnie 
do nas. Wierzono, że nie tylko wskazywał on na to, co przedstawiał, ale także 
to coś uobecniał.

Swoistość takiego sposobu myślenia wiąże się z osobliwym poglądem starożytnych na świat. 
Zgodnie z tym poglądem obraz jest nie tylko funkcjonalnym przedstawieniem jakiejś rzeczy, 
danej świadomości człowieka, lecz może oznaczać także promieniowanie, ujawnienie i obja-
wienie istoty rzeczy oraz uczestnictwo w samym przedmiocie. Przez obraz nie należy zatem 
rozumieć czegoś, co jest obce rzeczywistości, co istnieje tylko w myśli, lecz coś, co uczestni-
czy w rzeczywistości i jest samą rzeczywistością. W nim ukazuje się istota rzeczy. Obraz ma 
wobec tego te same siły, odczucia i możliwości działania, co jego prawzór36. 

33	 D. Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, tłum. W. Zakrzewska, P. Pachciarek, R. Tu-
rzyński, Warszawa 1990, s. 8. 

34	 D. Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, s. 9.
35	 Rz 1, 21. 23.
36	 K. Friedrich, Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Sttutgart 1933, za: 

D. Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, Warszawa 1990, s. 9.



Michał Legan OSPPE42

*  *  *

Przeprowadzone rozważania ukazują przeżycie religijne jako rzeczywistość 
wielowymiarową, wymykającą się uproszczonym i redukcjonistycznym inter-
pretacjom. Psychologia, filozofia i teologia wnoszą istotny wkład w jego opis 
i rozumienie, jednak dopiero ich komplementarne ujęcie pozwala uchwycić 
pełnię tego fenomenu. Przeżycie religijne jawi się jako osobowe, dialogiczne 
spotkanie człowieka z sacrum, zakorzenione w strukturze ludzkiej egzystencji, 
a zarazem przekraczające jej czysto naturalny wymiar. Szczególne znaczenie 
zyskuje w tym kontekście rola obrazu, symbolu i doświadczenia estetycznego, 
które otwierają człowieka na poznanie Boga w sposób integralny, angażujący 
zarówno rozum, jak i zmysły, emocje oraz wolę. Chrześcijańskie rozumie-
nie przeżycia religijnego, zakorzenione w Objawieniu i chrystocentryczne, 
pozwala zachować jego autonomię, sens egzystencjalny oraz obiektywne 
odniesienie do realnie istniejącego Boga. Tym samym przeżycie religijne 
jawi się nie jako iluzja czy projekcja, lecz jako istotny wymiar ludzkiego życia, 
prowadzący ku pełniejszemu rozumieniu siebie, świata i transcendentnego 
źródła bytu.

Bibliografia

Arystoteles, De anima (O duszy).
Chrystus Wybawiający. Teologia świętych obrazów, red. A. Napiórkowski, Kraków 

2003.
Dajczer T.,  Buddyzm w  swojej specyfice i  odrębności wobec chrześcijaństwa, 

Warszawa 1993.
Daniélou J., Bóg i my, Kraków 1965.
Eliade M., Sacrum i profanum. O istocie religijności, tłum. B. Baran, Warszawa 1999.
Eliade M., Traktat o historii religii, tłum. J. Wierusz-Kowalski, Warszawa 1966.
Fischer J. A., How to read the Bible, New York 1881.
Forstner D., Świat symboliki chrześcijańskiej, tłum. W. Zakrzewska, P. Pachciarek, 

R. Turzyński, Warszawa 1990.
Guardini R., Die Sinne und die Religiose Erkenntnis, Würzburg 1958.
Jan od Krzyża, Żywy płomień miłości, w: Jan od Krzyża, Dzieła, tłum. B. Smyrak 

OCD, Kraków 1986.



43“Anima non potest intelligere sine phantasmate”...

Johnston R. K., Reel spirituality: Theology and film in dialogue, Grand Rapids 2000.
Kłoczowski J. A., Między samotnością a wspólnotą, Tarnów 1994.
Lambruschini F.,  Rola współczesnego widowiska w życiu moralnym chrześcijanina, 

w: Kościół a kultura masowa, red. F. Adamski, Kraków 1984, s. 41–55.
Makselon J., Psychologia dla teologów, Kraków 1990.
Merton T., Szukanie Boga, tłum. P. Parlej i in., Kraków 1988.
Niebuhr H. R., The responsible self, New York 1963.
Otto R., Świętość. Elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich stosunek do elemen-

tów racjonalnych, tłum. B. Kupis, Warszawa 1999.
Rahner K., Vom Hören und Sehen, Würzburg 1969.
Rogowski C., Hermeneutyczno-dydaktyczny wymiar symbolu i implikacje pedago-

giczno-religijne, Lublin 1999.
Słownik symboliki biblijnej, red. L. Ryken i in., Warszawa 2003.
Szymołon J., Lęk i fascynacja, Lublin 1999.
Tomasz z Akwinu, Summa theologiae.
Wojtyła K., Osoba: przedmiot i wspólnota, „Roczniki Filozoficzne” 24 (1976) nr 2, 

s. 25–39.
Zdybicka Z. J., Człowiek i religia. Zarys filozofii religii, Lublin 1993.
Zwoliński A., Obraz w relacjach społecznych, Kraków 2004.

Abstrakt

“Anima non potest intelligere sine phantasmate”. 
O roli obrazu w przeżyciu religijnym

Artykuł przedstawia interdyscyplinarną analizę przeżycia religijnego jako zja-
wiska złożonego, wymagającego ujęcia psychologicznego, filozoficznego i teo-
logicznego. Przeżycie religijne ukazane jest jako „zjawisko psychiczne totalne”, 
angażujące całego człowieka oraz ukierunkowane na sacrum — rzeczywistość 
transcendentną, objawiającą się poprzez znaki, symbole i obrazy. Autor pod-
kreśla jego osobowy i dialogiczny charakter w chrześcijaństwie oraz odróżnia 
je od innych doświadczeń granicznych, uznając jednak ich rolę przygotowawczą. 
Centralnym zagadnieniem jest rola obrazu jako uprzywilejowanego medium 
poznania religijnego, które nie tylko reprezentuje, lecz uobecnia transcendencję. 
Rozważania osadzone są w tradycji augustyńskiej, tomistycznej i w teologii Karla 
Rahnera, ze szczególnym uwzględnieniem zasady „anima non potest intelligere 



Michał Legan OSPPE44

sine phantasmate”. Artykuł wskazuje także na pastoralne znaczenie symbolu 
i estetyki w przekazie wiary, prowadząc do wniosku, że przeżycie religijne jest 
integralnym, osobowym doświadczeniem relacji z Bogiem, w którym rola obrazu 
ma charakter konstytutywny.

Słowa kluczowe: obraz religijny, symbolika religijna, przeżycie religijne, 
sacrum, psychologia religii, filozofia religii, teologia chrześcijańska, 
transcendencja

Abstract

“Anima non potest intelligere sine phantasmate”. 
On the role of the image in religious experience

The article offers an interdisciplinary analysis of religious experience as a complex 
phenomenon that requires psychological, philosophical, and theological 
perspectives. Religious experience is presented as a “total psychic phenomenon” 
that engages the whole person and is oriented toward the sacred—a transcendent 
reality revealed through signs, symbols, and images. The author emphasizes its 
personal and dialogical character in Christianity and distinguishes it from other 
boundary experiences, while acknowledging their preparatory role. A central focus 
of the article is the role of the image as a privileged medium of religious cognition, 
which not only represents but makes present transcendence. The discussion is 
situated within the Augustinian and Thomistic traditions as well as the theology of 
Karl Rahner, with particular attention to the principle “anima non potest intelligere 
sine phantasmate”. The article also highlights the pastoral significance of symbol 
and aesthetics in the transmission of faith, concluding that religious experience 
is an integral, personal encounter rooted in a relationship with God, in which the 
role of the image is constitutive.

Keywords: Religious image, religious symbolism, religious experience, 
the sacred (sacrum), psychology of religion, philosophy of religion, Christian 
theology, transcendence



Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 45–66, https://doi.org/10.15633/tst.44203

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

ks. Robert Kantor
https://orcid.org/0000-0002-8599-7705

robert.kantor@upjp2.edu.pl 

Uniwersy tet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

https://ror.org/0583g9182

Małżeństwo i rodzina w pracach 
V Synodu Diecezji Tarnowskiej

W grudniu 2016 roku Biskup Tarnowski, Andrzej Jeż, zwołał V Synod Diecezji 
Tarnowskiej [dalej: V SDT] w celu podjęcia refleksji nad obecną sytuacją diecezji 
i stanem duszpasterstwa. „Synod daje nam okazję do pewnego globalnego 
spojrzenia na obecny stan naszej diecezji. Pozwala postawić ogólną diagnozę, 
aby w oparciu o nią obrać dalsze kierunki pracy duszpasterskiej”1. Pasterz 
diecezji tarnowskiej w liście zapowiadającym V SDT zarysował sytuację die-
cezji tarnowskiej. Zauważył wpływ destrukcyjnych ideologii na życie wier-
nych, rosnącą liczbę rozpadających się małżeństw, kryzysy przeżywane przez 
młodzież oraz wielką rolę mediów, które można wykorzystać pozytywnie 
w ewangelizacji. Wreszcie wspomniał o reformie nas samych2. Głównym 

1	 A. Jeż, Kościół na wzór Chrystusa. List pasterski zapowiadający V Synod Diecezji Tarnow-
skiej, w: Biuletyn V Synodu Diecezji Tarnowskiej, Tarnów 2017, nr 1, s. 10.

2	 A. Jeż, Kościół na wzór Chrystusa, , s. 9. „Wyrazem odnowy życia naszej diecezjalnej 
wspólnoty winna być nade wszystko głęboka reforma nas samych, uporządkowanie spraw 
własnego sumienia, zbliżenie się do Chrystusa przez stałą formację i pogłębienie życia sa-
kramentalnego. W  obecnych czasach nie wystarcza już bowiem wiara, która jest jedynie 
otrzymanym w łańcuchu pokoleń dziedzictwem. Współczesne realia życia i misji Kościoła 
wymagają przekonującego uzasadnienia wiary, która jest w  nas, a  także gotowości do jej 
obrony, gdy jest kwestionowana lub atakowana. Nasza odnowa będzie się opierać na wiel-
kich skarbach Kościoła: życiu słowem Bożym i mocą sakramentów, co pozwoli nam zawsze 

https://orcid.org/
https://orcid.org/0000-0002-8599-7705
https://ror.org/0583g9182


ks. Robert Kantor46

celem Synodu było — w zamiarze Biskupa Tarnowskiego — ukazanie ducho-
wego, duszpasterskiego i materialnego dziedzictwa Chrystusowego Kościoła 
diecezji tarnowskiej; ożywienie wiary, nadziei i miłości w osobistej i wspólno-
towej relacji z Chrystusem w Kościele; wskazanie nowych dróg duszpasterstwa 
w zmienności świata ku niezmienności Chrystusa3.

W ogólnie zarysowany cel V SDT wpisuje się tematyka małżeństw i rodzin. 
Tytuł niniejszego opracowania dotyczy właśnie tej problematyki podejmo-
wanej w okresie przygotowawczym synodu oraz w pracach Komisji Głównej, 
której zwieńczeniem był dokument końcowy zatytułowany „Duszpasterstwo 
małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej”, przyjęty przez aklamację na 
II sesji plenarnej 21 kwietnia 2019 roku. Celem artykułu jest zaprezentowanie 
czytelnikowi zagadnień dotyczących małżeństw i rodzin podczas prac V SDT, 
najpierw w okresie przygotowawczym, prezentując spektrum postulatów wier-
nych, a następnie w okresie głównym, owocem którego był wspomniany do-
kument. Opracowanie jest oparte w całości na tekstach źródłowych zawartych 
w Aktach V Synodu Diecezji Tarnowskiej, XXII, tom 1. 

Postulaty dotyczące rodziny 
w okresie przygotowawczym V SDT

W dekrecie powołującym Komisję Przygotowawczą Biskup Tarnowski zazna-
czył, iż celem tejże Komisji jest „przygotowanie właściwych prac synodalnych, 
opracowanie związanych z Synodem pomocy duszpasterskich dla wiernych, 
opracowanie Regulaminu Synodu, hymnu i logo Synodu oraz określenie kwe-
stii, które staną się przedmiotem obrad synodalnych”4. Jedną z powołanych 
jednostek był Zespół ds. Rodziny. 

pozostać w tajemnicy miłości Trójcy Przenajświętszej. Tradycyjne duszpasterstwo, będące 
podstawą duchowości naszej diecezji, pragniemy podtrzymywać, umacniać i rozwijać, aby 
utrwalone przez wieki formy pobożności zostały podjęte przez następne pokolenia. Synod 
daje nam okazję do pewnego globalnego spojrzenia na obecny stan naszej diecezji. Pozwala 
postawić ogólną diagnozę, aby w oparciu o nią obrać dalsze kierunki pracy duszpasterskiej” 
(tamże, s. 10).

3	 Por. A. Jeż, Kościół na wzór Chrystusa, s. 11. Por. kan. 460 KPK.
4	 A. Jeż, Dekret powołujący Komisję Przygotowawczą z 16 grudnia 2016 roku, w: Akta 

V Synodu Diecezji Tarnowskiej [dalej: AVSDT].



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 47

Charakterystyka Zespołu ds. Rodziny oraz cele ogólne

Od kondycji rodziny zależy nie tylko stan społeczeństwa, lecz teraźniejszość 
i przyszłość życia Kościoła. Wszelkie istotne kwestie dotykające życia społecz-
nego znajdują swoje odbicie w rodzinie i odwrotnie: sprawy rodzinne rezonują 
w społeczeństwie. Zależność ta wynika z nieusuwalnego sprzężenia zwrotnego 
pomiędzy tymi dwoma rzeczywistościami. Podobne zjawisko możemy zaob-
serwować w relacji rodziny i Kościoła. Zespół ds. Rodziny zauważył, że trudno 
przecenić znaczenie tejże relacji dla obydwu jej podmiotów. Kościół wie, iż jego 
siła w dużej mierze warunkowana jest jakością życia rodzinnego. Z drugiej 
strony zaś, to Kościół buduje piękne i trwałe rodziny głównie dzięki temu, 
że pomaga im nawiązywać, podtrzymywać i rozwijać relację z Chrystusem. 
To od Jezusa Chrystusa rodziny mogą czerpać moc, aby przeciwstawić się temu 
wszystkiemu, co je potencjalnie może osłabić czy nawet zniszczyć. „To przede 
wszystkim od Jezusa, żyjącego w Kościele, rodziny mogą czerpać siłę do tego, 
aby się stale wzmacniać i rozwijać — stając się coraz bardziej tym, czym są 
w zamyśle Boga: żywym obrazem Bożej miłości, sanktuarium życia i funda-
mentem społeczeństwa (por. EiE, 94)”5. 

W opinii Zespołu kwestie rodzinno-kościelne jawią się poniekąd jako priory-
tetowe. Rodzina, zwłaszcza w obecnym czasie — wielkiej mobilności społecznej, 
kontestowania tradycyjnych wartości, epidemii rozwodów, aksjologicznego cha-
osu i kultu przyjemności, potrzebuje gruntownej refleksji nad tym, jakie wspar-
cie może otrzymać ze strony całej wspólnoty Kościoła. Optymalną formą tegoż 
twórczego zamyślenia i działania jest synodalna refleksja całej rodziny Kościoła 
tarnowskiego. Chodzi w niej przede wszystkim o to, aby każda rodzina diecezji 
tarnowskiej stawała się coraz bardziej „Kościołem domowym na wzór Chrystusa”6. 

Kwestie rodziny dotykają całego spektrum duszpasterskiej działalności 
Kościoła. Nie mogą jednak przez to rozpłynąć się w ogólnikowych dyskusjach. 
Zespół ds. Rodziny podjął tematy tradycyjnie przynależące do duszpasterstwa 
małżeństw i rodzin. Rodzina jest zjawiskiem złożonym, Zespół współpraco-
wał więc z innymi specjalistycznymi duszpasterstwami oraz posiłkował się 
zdobyczami nauk, zwłaszcza tych, które zajmują się fenomenem człowieka 
i wspólnoty ludzkiej (antropologia, psychologia czy socjologia). Zespół pod-
jął tematy dotykające kondycji rodziny na każdym etapie jej życia i rozwoju. 

5	 AVSDT, XXII, t. 1. Dokumenty Komisji Małżeństw i Rodzin, s. 585.
6	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 585.



ks. Robert Kantor48

Starał się możliwie jak najszerzej spojrzeć na kwestię przygotowania do mał-
żeństwa oraz realizacji powołania małżeńskiego i rodzicielskiego. Pochylił się 
też nad nowymi wyzwaniami, będącymi wynikiem wpływu współczesnego 
świata na rozumienie i realizowanie życia w rodzinie7. W tym celu Zespół 
korzystał z wielu dokumentów Kongregacji Nauki Wiary8, Papieskiej Rady 
ds. Rodziny9 czy dokumentów Kościoła w Polsce10.

Cele ogólne Zespołu można sprowadzić do siedmiu:
–	 realizacja celów i postulatów V SDT w aspekcie rodziny;
–	 dyskusja nad tematami nadesłanymi przez Sekretariat Synodu i wspólne 

szukanie rozwiązań;
–	 przygotowanie zapisów statutów V SDT odnoszących się do małżeństwa 

i rodziny;
–	 wypracowanie materiałów (konspektów) w  ramach poszczególnych 

Zespołów;

7	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 584.
8	 Deklaracja Persona humana (1975); Instrukcja Donum vitae (1987); List Annus inter-

nationalis (1994); Instrukcja Dignitas personae dotycząca niektórych problemów bioetycz-
nych (2008).

9	 The Sexual Exploitation of Children (1992); The Natural Methods for the Regulation of 
Fertility (1992); The Rights of the Family and the Media (1993); The Rights of the Family on the 
Threshold of the Third Millennium (1993); The Institutes for the Family and for Bioetics (1993); 
25th Anniversary of Humanae vitae (1993); The Rights and Care of the Elderly (1993); Family and 
Adoption (1994); The Family and the Cairo Conference (1994); Marriage and the Family in the 
World (1994); May The Domestic Church be the Sanctuary of Life (1995); The Family and the 
Economy in the Future of Society (1996); The Dignity of the Family and Life in American Po-
litics (1996); The Family and Demography in Europe (1996); The Family: Gift and Commitment 
(1996); Liberalization of Drugs? (1997); The Pastoral Care of the Divorced and Remarried (1997); 
Families of Children with Cerebral Impairments (1997); The Family — Rio de Janerio (1997); 
Declaration on the Decrease of Fertility in the World (1998); Human Rights and the Rights of 
the Family (1998); The Family and Human Rights on the 50th Anniversary of the Universal; 
Declaration of Human Rights (1999); The Family and Life in Europe Today (1999); Declaration 
on the Resolution of the European Parliament, with Equates the Family with „De Facto” Unions, 
Including Same Sex Unions (2000); Family, Marriage and „De Facto” Unions (2000).

10	 Instrukcja dotycząca przygotowania do małżeństwa i  życia rodzinnego oraz wpro-
wadzenia nowego obrzędu sakramentu małżeństwa (1975); Instrukcja Episkopatu Polski 
w sprawie duszpasterstwa małżeństw o różnej przynależności kościelnej (1987); Instrukcja 
dla duszpasterzy w sprawie małżeństwa konkordatowego (1998); Dyrektorium Duszpaster-
stwa Rodzin (2003); Rada do spraw Rodziny Konferencji Episkopatu Polski, Służyć prawdzie 
o rodzinie i małżeństwie (2009); II Polski Synod Plenarny, Powołanie do życia w małżeń-
stwie i rodzinie (1991).



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 49

–	 konsolidacja środowiska duszpasterstwa małżeństw i rodzin; tworze-
nie „Wspólnoty Wspólnot” poprzez zaangażowanie każdej wspólnoty 
o charyzmacie rodzinnym w prace Synodu; wytworzenie atmosfery 
zrozumienia i współdziałania.

–	 włączenie specjalistów z dyscyplin wspierających rodzinę w działanie 
duszpasterstwa małżeństw i rodzin diecezji tarnowskiej; zainicjowanie 
prac interdyscyplinarnych w służbie rodzinie.

–	 budzenie i ugruntowywanie świadomości, że troska o rodzinę zajmuje 
centralne miejsce w duszpasterskiej działalności Kościoła11.

Głównym jednak zadaniem Zespołu było przygotowanie i zdefiniowanie 
wyzwań w obszarze duszpasterstwa małżeństw i rodzin, którymi powinien 
zająć się Synod. Do Zespołu ds. Rodziny zostali zaproszeni reprezentanci ru-
chów i wspólnot o charyzmacie rodzinnym oraz innych wybranych grup. Na to 
zaproszenie wszyscy odpowiedzieli pozytywnie, co pozwoliło zbudować rela-
tywnie reprezentatywną grupę, która obrazowała całość działań dla małżeństw 
i rodzin w diecezji tarnowskiej. Znaleźli się w niej reprezentanci Domowego 
Kościoła, Stowarzyszenia Rodzin Katolickich, Spotkań Małżeńskich, Wspólnoty 
Mamre, Wspólnoty Sychar, Wspólnoty Galilea, Mężczyzn św. Józefa, Szkoły 
Nowej Ewangelizacji im. św. Józefa w Tarnowie, Wspólnoty Rodzin Tratwowych, 
Stowarzyszenia Ojców w Obronie Dzieci i Integralności Rodziny, Duszpasterstwa 
Związków Niesakramentalnych, studentów Diecezjalnego Studium Rodziny, 
doradców życia rodzinnego, rodzin niepełnych oraz małżeństw niedeklaru-
jących formalnego uczestnictwa w jakimś ruchu czy wspólnocie. Praca tego 
Zespołu zaowocowała wieloma wymiernymi inicjatywami, które par excel-
lence ukazywały istotę synodu, tzw. „synodalność” — współpracę dla dobra 
Kościoła. Wspólne działania tak wielu ruchów i stowarzyszeń, działających na 
rzecz rodziny, pozwoliły zbudować ideę „Rodziny Wspólnot”. Opiera się ona 
na założeniu, że dla dobra Kościoła oraz małżeństw i rodzin w diecezji tarnow-
skiej należy wspólnie działać, tworząc jedność w różnorodności. Współpraca 
ta jednak nie ma się opierać na jej korporacyjnym rozumieniu, lecz na modelu 
współpracy analogicznym do relacji w rodzinie. Sens tych założeń wyraża się 
więc w sformułowaniu „Rodzina Wspólnot”. Taki charakter działania został 
przyjęty jako model pracy Zespołu ds. Rodziny przy Komisji Przygotowawczej 
V SDT oraz jako wzorzec, który będzie wprowadzany w działanie całego dusz-
pasterstwa małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej. W duchu tej idei zostało 

11	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 581–582.



ks. Robert Kantor50

przygotowane w 2017 roku Diecezjalne Święto Rodziny w Starym Sączu, gdzie 
„pod jednym dachem” mogły zaprezentować się wszystkie wspólnoty działające 
dla dobra małżeństw i rodzin. Podczas tego święta rozdawano ulotki „Rodzina 
Wspólnot” oraz wyświetlono premierowo film, który przekazywał informacje 
o każdej z tych wspólnot, odpowiadając na pytania uporządkowane według 
schematu: (1) Kim jesteśmy? (2) Co robimy? (3) Gdzie nas znaleźć? Oprócz 
tych i podobnych działań, Zespół ds. Rodziny zaproponował cykl powiązanych 
ze sobą miesięcznych tematów synodalnych, które po zaakceptowaniu przez 
Komisję Przygotowawczą V SDT stały się obowiązującymi tematami formacyjny-
mi w pierwszym roku Synodu, poświęconym rodzinie. Były one wykorzystane 
jako temat pierwszej części spotkań Parafialnych Zespołów Synodalnych, kaza-
nia podczas niedzieli synodalnej, audycji w radiu RDN, artykułu w tarnowskim 

„Gościu Niedzielnym”. Ich treść była także podstawą do comiesięcznych spotkań 
Stowarzyszenia Rodzin Katolickich, niektórych Kręgów Domowego Kościoła 
i innych wspólnot. Począwszy od maja 2018 do kwietnia 2019 roku, tematy te 
były następujące: modlitwa w rodzinie chrześcijańskiej, dialog małżeński i ro-
dzinny, relacje w rodzinie wielopokoleniowej, przekazywanie wiary w rodzinie 
(katecheza rodzinna), wychowanie dzieci i młodzieży w rodzinie, dziedzictwo 
rodziny diecezjalnej, kryzysy wspólnoty rodzinnej, celebracja świąt w rodzinie, 
towarzyszenie osobom w sytuacjach nieregularnych, rodzina w potrzebie, ro-
dzina a media, rodzina a kapłaństwo i życie konsekrowane. Finalnym dziełem 
Zespołu ds. Rodziny było opracowanie tekstu, który stał się częścią niepubli-
kowanego dokumentu „Dokument Końcowy Komisji Przygotowawczej V SDT”. 
Komisja Przygotowawcza miała bowiem m.in. za cel przygotowanie dokumentu 
końcowego swojej pracy, określając w nim cele i zadania poszczególnych komisji 
synodalnych. „Dokument Końcowy Komisji Przygotowawczej V SDT” stał się 
więc dokumentem „początkowym” dla pracy komisji synodalnych po powołaniu 
ich w Okresie Głównym V SDT, który nastąpił po uroczystej inauguracji V SDT 
21 kwietnia 2017 roku12.

Tematy płynące z diecezji

Zespół ds. Rodziny w ramach okresu przygotowawczego dokonał bardzo 
szerokiej kwerendy w diecezji poprzez ankiety oraz dyskusje w ramach para-
fialnych zespołów synodalnych. Tematy można podzielić na pięć zagadnień.

12	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 578.



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 51

Towarzyszenie narzeczonym

–	 Opracowanie nowego modelu przygotowania do małżeństwa w parafiach.
–	 Przeredagowanie protokołów do badania kanonicznego narzeczonych 

(obecne pytania często nie obejmują nowych rzeczywistości, np. nowych 
form uzależnień).

–	 „Rodzinne” sprofilowanie funkcji kancelarii parafialnej, aby stała się 
ona miejscem formowania narzeczonych.

–	 Wyznaczenie w danym regionie kapłana, który posiadałby odpowied-
nie kwalifikacje i zaplecze kadrowe, by prowadzić cyklicznie spotkania 
w dekanatach swego rejonu; na przykład tzw. wieczory dla zakochanych, 
przygotowanie profesjonalnych zespołów do prowadzenia kursów przed-
małżeńskich i dni skupienia.

–	 Zwrócenie uwagi na poziom kursów przedmałżeńskich organizowanych 
w parafiach — należałoby tworzyć zespoły, które poprowadziłyby takie 
kursy.

–	 Wyakcentowanie oferty kursorekolekcji dla narzeczonych w domach 
rekolekcyjnych. Warto się zastanowić, czy nie uczynić ich obowiązko-
wymi. Na kursy prowadzone w parafiach przychodzą często zbyt młodzi 
ludzie, którzy jeszcze nie myślą na poważnie o małżeństwie, nie mają 
jeszcze narzeczonego, czy narzeczonej.

–	 Rozbudowanie i rozszerzenie kursów dla narzeczonych prowadzonych 
w domach rekolekcyjnych tak, aby większa liczba osób mogła brać w nich 
udział (np. więcej serii).

–	 Przyjmowanie na katechizację przedmałżeńską tylko par narzeczeńskich.
–	 Podkreślanie wielkiej wartości weekendowej katechizacji przedmałżeń-

skiej, zwłaszcza w kontekście zjawiska emigracji.
–	 Zwrócenie uwagi na to, aby kursy przedmałżeńskie odbywały się w ma-

łych grupach, w formie dialogowanej, a zajęcia prowadzone były także 
przez specjalistów (małżonków, doradców życia rodzinnego etc.).

–	 Zaproponowanie i zorganizowanie w ramach katechez dorosłych/mło-
dzieży w parafiach cyklu katechez przygotowujących do małżeństwa bez 
wydawania świadectw; dla narzeczonych zaś wyznaczenie obowiązku 
uczestniczenia w rekolekcjach przedmałżeńskich.

–	 Zobligowanie, aby katechezy przedmałżeńskie prowadzili starannie do-
brani świeccy z odpowiednim stażem małżeńskim, a tematyka katechez 
zawierała zagadnienia religijne i antropologiczne (relacja: Bóg i bliźni).



ks. Robert Kantor52

–	 Zaproponowanie różnorodnych form towarzyszenia narzeczonym — np. 
oprócz katechizacji przedmałżeńskiej obowiązkowe krótkie rekolekcje.

–	 W przygotowaniu do małżeństwa podkreślenie kwestii ewangelizacji 
młodych, pogłębienia ich życia duchowego. Zaakcentowanie przygotowa-
nia do sakramentu, a nie tylko przekazania określonego kwantum wiedzy.

–	 Podkreślenie znaczenia budowania więzi w przygotowaniu do małżeństwa.
–	 Zaakcentowanie zupełnie wyjątkowego charakteru małżeństwa sakra-

mentalnego, tak dla samych małżonków, jak i dla rodziny oraz Kościoła;
–	 Podkreślenie roli świadectw małżeństw w procesie przygotowania do 

małżeństwa.
–	 Opracowanie jednolitych wskazań odnośnie do celebracji sakramentu 

małżeństwa (co wolno a czego nie w kwestii oprawy muzycznej, wystroju 
kościoła, dopuszczania różnych „pomysłów” inspirowanych mediami).

–	 Uporządkowanie kwestii liturgicznych w sprawowaniu sakramentu mał-
żeństwa i ustalenie granic dopuszczalności wszelkich interpretacji obrzędów.

–	 Reforma wytycznych tak względem organizacji, jak i udziału w dniu 
skupienia narzeczonych. Warto się zastanowić, czy takie spotkania nie 
powinny odbywać się w ośrodkach rekolekcyjnych?

–	 Prowadzenie dni skupienia wyłącznie przez duchownych odpowiednio 
do tego predysponowanych; (niekoniecznie musi to być notariusz, który 
jest dekanalnym duszpasterzem rodzin)13.

Towarzyszenie małżonkom, troska o wychowanie dzieci i młodzieży 
w rodzinie, pomoc w budowaniu rodziny wielopokoleniowej

–	 Zmiana sposobu wyboru oraz zadań dekanalnego duszpasterza rodzin.
–	 Stworzenie bazy danych kapłanów dobrze pracujących z określoną gru-

pą środowiskową — np. chętnych do wyjazdu na rekolekcje wakacyjne 
z rodzinami.

–	 Odpowiednia formacja rodziców (w trakcie przygotowania do poszcze-
gólnych sakramentów dzieci oraz już po ich przyjęciu).

–	 Wypracowanie wspólnego (z innymi duszpasterstwami) schematu ka-
techezy rodzinnej w kontekście sakramentalnym.

–	 Przemyślenie i  zaproponowanie nowych form rekolekcji dla rodzin 
z dziećmi.

13	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 578–579.



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 53

–	 Korzystanie z dorobku ruchów i stowarzyszeń w zakresie pracy forma-
cyjnej z małżonkami w parafiach.

–	 Stała i planowa formacja małżonków i rodziców — nie może to być tylko 
spontanicznie i okolicznościowo.

–	 Kontynuowanie duszpasterstwa rodzin w dotychczasowym kształcie 
ze szczególnym uwzględnieniem małżeństw w wieku średnim, które 
najczęściej przeżywają kryzys.

–	 Formacja rodziców obok formacji młodzieży.
–	 Ożywienie katechez przy udzielaniu sakramentów świętych: chrztu, 

pierwszej spowiedzi i komunii św., bierzmowania. Powinny być one 
organizowane kilka razy w roku tylko dla rodziców (bez dzieci).

–	 Ożywienie katechezy parafialnej dla dorosłych.
–	 Rozbudowanie sieci i zakresu działania poradni rodzinnych.
–	 Zmodernizowanie poradni specjalistycznych ARKA.
–	 Rozszerzenie zakresu pomocy małżeństwom/rodzinom w kryzysie.
–	 Poszerzenie zakresu szkoleń i przygotowań pracowników do poradni 

rodzinnej.
–	 Poprowadzenie kampanii informacyjno-zachęcających, by rodziny 

przeżywające trudności szukały oparcia w parafialnych poradniach 
rodzinnych.

–	 Wprowadzenie konieczności posiadania misji kanonicznej od biskupa 
diecezjalnego dla wszystkich osób posługujących w duszpasterstwie 
rodzin (poradnie rodzinne, specjalistyczne poradnie „Arka”, współpro-
wadzący katechizację przedmałżeńską).

–	 Zatroszczenie się w jeszcze większym stopniu o duszpasterstwo młodych 
małżonków z małymi dziećmi.

–	 Formacja młodych małżeństw — propozycje rekolekcji, kursów, warsz-
tatów, poszerzenie oferty poradni rodzinnych.

–	 Różnorodna katechizacja dla młodych małżonków i rodziców.
–	 Znalezienie sposobów na większe angażowanie (się) młodych małżonków 

w pracę duszpasterską czy zrzeszanie (się) ich w grupach przy parafii.
–	 Stałe „monitorowanie” wyzwań stawianych przez młodych małżonków 

i znaki czasu, aby reagować na nie adekwatnym duszpasterstwem.
–	 Wypracowanie narzędzi do rozwoju duszpasterstwa rodzin w parafiach.
–	 Zaproponowanie i  rozwinięcie różnorodnych form towarzyszenia 

małżeństwom.



ks. Robert Kantor54

–	 Wyznaczenie w kościele odpowiedniej przestrzeni dla rodziców z ma-
łymi dziećmi uczestniczących we mszach świętych czy nabożeństwach.

–	 Zachęcanie rodziców do korzystania z sakramentu pokuty przy tej samej 
okazji, co ich dzieci.

–	 Pastoralnie pogłębione celebrowanie jubileuszy małżeńskich.
–	 Wsparcie rodziny w procesie przekazywania wiary.
–	 Troska o to, aby nauki dla młodych były żelaznym punktem każdych 

rekolekcji parafialnych.
–	 Organizowanie w parafii uroczystości związanych z jubileuszami mał-

żeńsko-rodzinnymi — tę tradycję trzeba pielęgnować i rozszerzać.
–	 Stworzenie miejsc w parafii, w których małżeństwa dojrzałe mogłyby 

się spotykać, wzajemnie ubogacać i krzepić swoimi doświadczeniami.
–	 Pomoc małżeństwom w kryzysie — umiejętne pokierowanie do właści-

wych instytucji.
–	 Korelacja działań we współpracy z duszpasterstwem dzieci i młodzie-

ży — jakość życia rodzinnego warunkuje kondycję dzieci i młodych.
–	 Podkreślenie roli ojca w rodzinie.
–	 Odnowienie (wspólnej) modlitwy w rodzinie.
–	 Pogłębiona refleksja katechetyczna i homiletyczna poświęcona kryzysom 

i zagrożeniom życia rodzinnego.
–	 Podkreślenie znaczenia wychowania dziecka przez rodziców.
–	 Dowartościowanie roli dziadków w przekazie wiary najmłodszym.
–	 Podkreślanie religijnego wychowania w rodzinie.
–	 Wskazanie małżeństwa sakramentalnego jako wzoru i sposobu życia.
–	 Rozwinięcie katechezy dla dorosłych o zagrożeniach (uzależnienia, gen-

der, itp.)14.

Towarzyszenie osobom żyjącym samotnie i rodzinom niepełnym

–	 Pastoralne dostrzeżenie osób samotnie wychowujących dzieci.
–	 Ożywienie duszpasterstwa osób samotnych (opuszczonych przez współ-

małżonka, żyjących w separacji, wdowieństwie, bezżennych).
–	 Objęcie większą duszpasterską troską ojców i matek samotnie wycho-

wujących dzieci.

14	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 575–577.



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 55

–	 Objęcie większą duszpasterską troską osób opuszczonych przez 
współmałżonka.

–	 Rozwinięcie duszpasterstwa młodych osób żyjących w pojedynkę (tzw. 
singli)15.

Towarzyszenie osobom w sytuacjach nieprawidłowych

–	 Wypracowanie modelu duszpasterstwa związków niesakramentalnych.
–	 Zaproponowanie różnorodnych form towarzyszenia związkom 

niesakramentalnym.
–	 Pomoc małżeństwom niesakramentalnym w odnalezieniu się we wspól-

nocie Kościoła.
–	 Systematyczne organizowanie nabożeństw, rekolekcji czy dni skupienia 

dla osób w sytuacjach nieprawidłowych — podawanie na bieżąco infor-
macji o tego typu wydarzeniach.

–	 Dołożenie wszelkich duszpasterskich starań, aby osoby żyjące w związ-
kach niesakramentalnych nie czuły się odrzucone przez Kościół/parafię/
księdza16.

Towarzyszenie rodzinom emigracyjnym

–	 Ożywienie duszpasterstwa emigracyjnego.
–	 Systematyczna opieka duszpasterska nad rodzinami, z których jeden 

z małżonków (lub nawet obydwoje) przebywają stale lub często na emi-
gracji zarobkowej. Chodzi o to, aby uchronić małżeństwa/rodziny przed 
kryzysami, a nawet rozpadem.

–	 Pastoralna i wieloaspektowa (samorząd, szkoła, ośrodki różnorakiego 
wsparcia osób starszych i młodocianych etc.) pomoc „dziadkom”, którzy 
zastępują rodziców w wychowaniu wnuków.

–	 Pastoralna i wieloaspektowa (jw.) opieka na dziećmi „eurosierotami”.
–	 Okazyjne (rekolekcje, odpusty, święta) organizowanie w parafii nabo-

żeństw i modlitw za współmałżonka nieobecnego w domu. 

15	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 575.
16	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 574.



ks. Robert Kantor56

–	 Cykliczne organizowanie dla współmałżonków/rodzin osieroconych 
przez emigrację zarobkową spotkań na zasadzie grupy wsparcia17. 

Dokument sesji plenarnej pt. „Duszpasterstwo małżeństw 
i rodzin w diecezji tarnowskiej18” — proces jego powstania

W Okresie Głównym rozpoczęła swoją pracę Komisja Małżeństw i Rodzin 
powołana przez Biskupa Tarnowskiego. Początek jej pracy zakończył funk-
cjonowanie Zespołu ds. Rodziny Komisji Przygotowawczej, która z chwilą 
inauguracji V Synodu przestała istnieć a wraz z nią wszystkie Zespoły, które 
wchodziły w jej skład. Komisję utworzyły osoby, które pracowały w Zespole ds. 
Rodziny Komisji Przygotowawczej oraz inne, nowe osoby. Podczas prezentacji 
dokumentu pt. „Duszpasterstwo Małżeństw i Rodzin w Diecezji Tarnowskiej”, 
przewodniczący Komisji ks. Piotr Cebula podziękował wszystkim człon-
kom i konsultorom Komisji za trud i radość współtworzenia oraz za owoc-
ną współpracę nad dokumentem. W Komisji było 29 członków: Agnieszka 
Juszczyk (sekretarz Komisji), ks. Janusz Adamczyk, Agnieszka Katarzyńska, 
Sylwia i Dominik Kuligowie, Magdalena Kleczyńska, ks. Wojciech Karpiel, 
ks. Marek Kluz, Elżbieta i Piotr Smajdorowie, Anna i Jerzy Talarowie, Anna 
i Paweł Bogdanowiczowie, Paulina i  Jacek Snopkowscy, Iwona i Andrzej 
Bernachowie, Grażyna i Andrzej Janikowie, Magdalena Zabiega, ks. Adam 
Nita, Marta i Jarosław Łazarczykowie, ks. Józef Partyka, Marzena Bajorek, 
s. Monika Ostaszewska, ks. Krzysztof Ciebień. Konsultorami było 56 osób: 
ks. Władysław Szewczyk, ks. Ryszard Piasecki, ks. Janusz Kłęczek, ks. Jan 
Banach, Halina i Krzysztof Olchawowie, Maria Mączarowska, ks. Andrzej 
Augustyn, Katarzyna i  Rafał Puciłowscy, ks. Grzegorz Ociepka, Renata 
Smoleń, ks. Ryszard Biernat, Karolina Walczak, Gabriela i Tomasz Ożóg, 
Marta i Marcin Babula, Dominika i Andrzej Grudzińscy, Danuta i Janusz 
Sneka, Katarzyna i Tomasz Śliwa, ks. Rafał Stós, Barbara Krasoń, Maria 
i Wojciech Wołosowscy, ks. Bogusław Tokarz, Patrycja Szatan, ks. Marcin 
Duś, Joanna Sadowska, Edyta Mróz, Elżbieta i Emil Gąsiorek, Waldemar 
Srebro, Agnieszka i Sławomir Kurzydym, Anna i Krzysztof Więckowscy, 
Marta i Jarosław Bodziony, ks. Józef Młyński, Małgorzata Lubas, ks. Janusz 

17	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 573.
18	 Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, w: AVSDT, XXII, t. 1, s. 547–

571.



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 57

Paciorek, ks. Wiesław Susz, Anna Łabędź, ks. Mariusz Żaba, Monika i Mieszko 
Tutajowie, ks. Damian Migacz, Marta Mordarska, Ewa Danielska, ks. Marek 
Synowiec, Joanna Długosz, Bogumiła Olejnik19. 

Dokument „Duszpasterstwo małżeństw i  rodzin w  diecezji tarnow-
skiej” otrzymał swój zasadniczy kształt w  Komisji Małżeństw i  Rodzin. 
Proces jego powstawania obejmował następujące etapy: (1) recepcja tekstu 

„Komisja Małżeństw i Rodzin” (fragment z „Dokument Końcowy Komisji 
Przygotowawczej V SDT”), (2) przygotowanie w Komisji Małżeństw i Rodzin 
pierwszej wersji Dokumentu „Duszpasterstwo Małżeństw i Rodzin w Diecezji 
Tarnowskiej” i dalsze permanentne prace, (3) wysłanie projektu Dokumentu 
do konsultorów Komisji (56 osób), (4) przekazanie projektu Dokumentu do 
Parafialnych Zespołów Synodalnych (ta szeroka konsultacja obejmowała więc 
całą diecezję tarnowską), (5) konsultacja w ramach Komisji Głównej V SDT 
i Komisji Synodalnych, (6) praca Konsultorów powołanych przez Biskupa 
Tarnowskiego (ks. Robert Kantor, ks. Adam Kokoszka, ks. Piotr Łabuda, 
ks. Janusz Królikowski, ks. Jacek Nowak, ks. Piotr Cebula), (7) przekazanie 
projektu Dokumentu do wszystkich Członków Synodu i naniesienie popra-
wek. Ostateczna struktura Dokumentu „Duszpasterstwo małżeństw i rodzin 
w diecezji tarnowskiej” została wypracowana w gronie wyżej wymienionych 
Konsultorów Biskupa Tarnowskiego. Stanowił on pewien wzorzec dla kolej-
nych dokumentów, które podobnie jak duszpasterstwo małżeństw i rodzin, 
będą chciały uchwycić całość danego obszaru duszpasterstwa. 

Kościół tarnowski małżeństwu i rodzinie

W dokumencie zaprezentowanym na II sesji plenarnej pt. „Duszpasterstwo 
małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej” wybrzmiewa w sposób klarow-
ny, że małżeństwo i rodzina są podmiotem duszpasterskiej troski o rodzinę. 
Działania duszpasterstwa małżeństw i rodzin nie powinny więc zmierzać do 
zastępowania funkcji przynależnych rodzinie, lecz je budzić i wspomagać ich 
działanie. Należy więc pomóc małżeństwom i rodzinom, aby same odkrywały 
wartość i piękno wspólnoty, którą tworzą, bo tylko wtedy mogą umacniać 
swoją rodzinę, jak też inne rodziny przykładem swego życia. Rodzina po-
winna więc służyć sobie samej i innym we wzajemnym uświęcaniu. Rodzina 

19	 AVSDT, XXII, t. 1, s. 544.



ks. Robert Kantor58

jest miejscem uobecniania się Kościoła poprzez realizowanie „w domowym 
Kościele” misji prorockiej, kapłańskiej i królewskiej Chrystusa20.

Podkreślono, że świadome przeżywanie przez małżonków tajemnicy sakra-
mentu małżeństwa jest świadectwem dla innych małżeństw sakramentalnych, 
które jeszcze nie odkryły obecności Chrystusa w ich sakramentalnej więzi. 
Może także stać się inspiracją do zawarcia sakramentu małżeństwa przez osoby 
żyjące w kohabitacji. Ukazanie wartości i piękna życia małżeńskiego oraz du-
chowej siły wypływającej z sakramentu, jest ważnym elementem promowania 
chrześcijańskiej wizji małżeństwa i rodziny. Katechizacja (a często ewange-
lizacja) rodziców i całych rodzin powinna być prowadzona przy okazji przy-
gotowania ich dzieci do przyjęcia sakramentów świętych: chrztu, pierwszej 
spowiedzi i komunii św., bierzmowania. Dokument zachęca, by odpowiednią 
katechizacją objąć w tym przypadku nie tylko dzieci, ale także rodziców. To 
oni są, jako pierwsi nauczyciele wiary, głównymi odpowiedzialnymi za przygo-
towanie swoich dzieci do przyjęcia poszczególnych sakramentów. Szczególną 
troską należy objąć młode małżeństwa. Już na etapie bezpośredniego przy-
gotowania do sakramentu małżeństwa należy ukazać narzeczonym drogę 
towarzyszenia młodym małżeństwom, którą proponuje wspólnota Kościoła 
tarnowskiego. Wskazane jest zaprezentowanie wspólnot o charyzmacie ro-
dzinnym, które działają w diecezji oraz elementów duszpasterstwa małżeństw 
i rodzin, które koordynuje Wydział Duszpasterstwa Małżeństw i Rodzin Kurii 
Diecezjalnej w Tarnowie (dalej: Wydział). Narzeczonym należy przedstawić 
formy duszpasterstwa małżeństw jako naturalną kontynuację przygotowania 
do małżeństwa21. 

Niezwykle ważną kwestią, jaką porusza dokument, to zadbanie, by tematyka 
nienaruszalności prawa do życia od poczęcia do naturalnej śmierci była sys-
tematycznie przypominana oraz by zachęcać całe rodziny do zaangażowania 
w dzieło obrony życia ludzkiego. „Warto włączać całe rodziny do uczestnictwa 
w organizowanym podczas Dnia Papieskiego Diecezjalnym Marszu dla Życia 
i Rodziny, który jest szczególnym dniem afirmacji życia”22.

Rodzice powinni zawsze pamiętać, że środowiskiem naturalnym i nieda-
jącym się zastąpić przez żadne inne w wychowaniu człowieka, jest rodzi-
na. W niej dokonuje się wymiana wychowawcza darów między rodzicami 

20	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 1–2.
21	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 5–6.
22	 Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 6.



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 59

i dziećmi oraz między małżonkami, która przyczynia się do budowania komu-
nii osób. Fundamentem wychowania religijno-moralnego jest wiara. Dlatego 
rodzice powinni m.in.:

–	 troszczyć się o wspólne przystępowanie do komunii św., zwłaszcza w nie-
dziele i święta, w pierwsze piątki miesiąca, w uroczystości i rocznice 
rodzinne,

–	 pielęgnować zwyczaj wspólnej codziennej modlitwy wieczornej połą-
czonej z rachunkiem sumienia,

–	 podtrzymywać tradycje, zwyczaje religijne i elementy celebracji świąt 
w rodzinie,

–	 uczyć czci i poszanowania krzyża i obrazów religijnych, przydrożnych 
kapliczek, elementów sakralnych w przestrzeni publicznej jako znaków 
naszej wiary,

–	 uczyć wdzięczności dla poprzednich pokoleń za ich przekaz i pielęgno-
wanie wiary,

–	 uświadamiać konieczność modlitwy za dusze zmarłych (msze święte, 
wypominki, różaniec)23.

Wielką wartość w kształtowaniu właściwego oblicza rodziny ma wychowanie 
patriotyczne. Dokument V Synodu Diecezji Tarnowskiej zachęca parafie, aby 
wspólnie z rodzicami i szkołą podejmowały to zadanie — angażując zarówno 
młodzież, jak i starszych, dbając o pielęgnowanie nabożeństw religijno-patrio-
tycznych oraz o ukazywanie piękna polskiej tradycji i historii24. 

Dokument zachęca wspólnotę parafialną do systematycznej modlitwy za 
małżeństwa i rodziny, a nawet organizowania w parafiach specjalnego dnia 
modlitw w tej intencji. Duszpasterze winni informować, że modlitewne wspar-
cie rodzinom zapewniają również inne małżeństwa w parafii, a także zakony 
czynne i kontemplacyjne25. Wreszcie zwraca się uwagę na to, by zorganizować 
w parafii, jako rodzinie rodzin, miejsce przyjazne małżonkom i rodzinom 
(np. kawiarenka), gdzie mogłyby się odbywać spotkania małżeństw, rodzin 
z dziećmi, a także seniorów26.

23	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 9.
24	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 10. 
25	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 11.
26	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 12.



ks. Robert Kantor60

Wyzwania dla małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej

Dokument pt. „Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej” 
zwraca uwagę na to, że zagrożeniem i jednocześnie próbą dla jedności mał-
żeńskiej i rodzinnej jest zjawisko emigracji. Dotyczy ono rodzin dotkniętych 
brakiem jednego lub obojga rodziców oraz małżeństw doświadczających 
rozłąki. Wyjście naprzeciw wyzwaniom naszych czasów, w kwestii ograni-
czania destrukcyjnych skutków tych procesów, jest ważnym zadaniem dusz-
pasterskim, realizowanym na wielu płaszczyznach. Działania diecezjalne, 
które wychodzą naprzeciw wyzwaniom duszpasterstwa małżeństw i rodzin 
w kontekście emigracji, należy podejmować we współpracy z duszpasterstwem 
polonijnym, uwzględniając regulacje prawne istniejące w Kościołach party-
kularnych. Otaczając troską rodziny, które doświadczają zjawisk związanych 
z emigracją, dokument proponuje konkretne rozwiązania:

1.	 Przygotowanie do dyspozycji duszpasterzy materiałów w językach ob-
cych, które pomogą im skuteczniej prowadzić duszpasterstwo oraz speł-
niać obowiązki kancelaryjne wobec osób, przebywających na terenie 
diecezji tarnowskiej i nie znających języka polskiego. Przy tej okazji 
warto ukierunkowywać i uwrażliwiać grupy, wspólnoty małżeńskie 
oraz instytucje, które działają w ramach duszpasterstwa małżeństw 
naszej diecezji, na kwestie otwartości wobec małżeństw obcokrajowców. 
W tym działaniu należy akcentować, że taka otwartość może i powinna 
stać się wielką szansą do ewangelizacji.

2.	 Troska o rodziców dotkniętych problemami związanymi ze zjawiskiem 
emigracji, którzy z tego powodu sami wychowują dzieci. Warto wpro-
wadzać na terenie diecezji tarnowskiej różne formy duszpasterstwa (re-
kolekcje, dni skupienia), ukierunkowane konkretnie na tę grupę. 

3.	 Organizowanie w sanktuariach, np. raz w miesiącu, nabożeństw w in-
tencji rodzin przeżywających skutki zjawisk emigracyjnych27. 

Kolejnym wyzwaniem dla duszpasterstwa małżeństw i rodzin w diecezji 
tarnowskiej jest wsparcie małżeństw i rodzin przeżywających kryzysy. Troska 
o małżeństwa i rodziny jest troską całego Kościoła. W obliczu kryzysów należy 
szukać rozwiązań zgodnych z nauką Kościoła, które doprowadzą do odnowie-
nia w małżonkach relacji z Bogiem, sobą nawzajem i z pozostałymi członkami 
rodziny. Szczególną rolę we wspieraniu małżeństw przeżywających kryzys 

27	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 56–59.



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 61

odgrywają kapłani. To oni poprzez duchową pomoc, proces rozeznawania, 
sprawowane sakramenty, obudzenie w małżonkach świadomości obecności 
Boga w ich małżeństwie, mogą pomóc w uzdrowieniu więzi małżeńskiej. 
Zadaniem duszpasterzy jest więc: 

1.	 Odszukanie w parafii małżeństw i rodzin znajdujących się w sytuacjach 
trudnych, np. podczas wizyt duszpasterskich, spotkań w kancelarii pa-
rafialnej, odwiedzin chorych, spotkań związanych z przygotowaniem 
do sakramentów itp.

2.	 Towarzyszenie im z miłosierdziem i cierpliwością — rozwijając duszpa-
sterstwo więzi — na kolejnych etapach ich wzrostu. W towarzyszeniu 
ważną sprawą będzie podjęcie próby uzdrowienia zranionych uczuć 
i wynagrodzenie krzywd.

3.	 Ukazanie możliwości pomocy ze strony Kościoła. W takich przypad-
kach pomocą służy diecezjalna struktura specjalistycznych poradni 
rodzinnych; 

4.	 W sytuacji, gdy małżonkowie lub ich dzieci borykają się z problemem 
uzależnień, duszpasterz winien zaproponować im skorzystanie z pomocy 
świadczonej przez instytucje działające na terenie diecezji28. 

Dużym wyzwaniem dla duszpasterstwa małżeństw i rodzin jest rosnąca 
liczba „małżeństw na próbę”, rzeczywistych wolnych związków, katolików 
związanych tylko ślubem cywilnym, rozwiedzionych, którzy zawarli nowy 
związek i innych sytuacji nieprawidłowych. Dokument zachęca, by nieustan-
nie poszukiwać adekwatnych sposobów docierania do tych osób z przesła-
niem Ewangelii. Rosnąca liczba związków niesakramentalnych inspiruje do 
podjęcia próby towarzyszenia tym osobom, aby zrozumiały sedno swojego 
dramatu i sytuację, w jakiej się znalazły oraz — w konsekwencji — odnalazły 
swoje miejsce w Kościele. Towarzyszenie osobom żyjącym w związkach nie-
sakramentalnych wspiera w diecezji tarnowskiej duszpasterstwo związków 
niesakramentalnych, na czele którego stoi diecezjalny duszpasterz związ-
ków niesakramentalnych. Duszpasterstwo to działa w ramach Wydziału ds. 
Małżeństw i Rodzin Diecezji Tarnowskiej i podejmuje współpracę z Sądem 
Diecezjalnym. Duszpasterstwo związków niesakramentalnych organizuje 
w głównych ośrodkach diecezjalnych rejonowe spotkania oraz rekolekcje dla 
osób w sytuacjach nieregularnych. W razie potrzeby służy także duszpaste-
rzom w organizowaniu takich grup w poszczególnych parafiach. Szczegółowe 

28	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 61–62.



ks. Robert Kantor62

zasady działania duszpasterstwa związków niesakramentalnych określa Statut 
duszpasterstwa związków niesakramentalnych zatwierdzony przez Biskupa. 
Działanie duszpasterskie wobec związków niesakramentalnych w pierwszej 
kolejności powinno prowadzić do udzielenia fachowej pomocy prawnej w po-
radniach przy Sądzie Diecezjalnym. Pomoc ta może prowadzić m.in. do tego, 
aby na drodze kościelnego procesu sądowego ustalić ważność lub nieważność 
pierwszego związku małżeńskiego. Następnie należy kontynuować rozeznanie 
o charakterze duszpasterskim. Powinno ono mieć formę indywidualnego, sys-
tematycznego i długotrwałego kierownictwa duchowego, które w konsekwencji 
może prowadzić do różnych form integracji ze wspólnotą Kościoła. Kapłani 
powinni wspierać osoby żyjące w związkach niesakramentalnych w integracji 
wzajemnej i ze wspólnotą, poprzez odkrywanie przynależności do Kościoła, 
która jest najlepszą przeciwwagą dla zła. Ważne jest wskazanie różnych form 
ich obecności we wspólnocie Kościoła, w zależności od etapu rozwoju, na jakim 
się znajdują (formy spotkania z Bogiem — czytanie Słowa Bożego, uczestnictwo 
we mszy świętej i nabożeństwach, uczestnictwo w spotkaniach prowadzonych 
z myślą o nich, zaangażowanie w dzieła prowadzone przez Kościół), łącznie 
z możliwością uczestniczenia w życiu sakramentalnym pod określonymi wa-
runkami zawartymi w Familiaris consortio, 84. Uwzględniając fakt, iż osoby 
żyjące w związkach niesakramentalnych nie mogą zasadniczo przystępować 
do komunii świętej, wskazane jest, aby duszpasterze zachęcali je do bliższego 
przylgnięcia do Słowa Bożego. Kościół bowiem pragnie nas karmić Ciałem 
i Słowem Pańskim, zaś Chrystus Pan może leczyć nasze ciała swoim Ciałem 
i swoim Słowem, które jest żywe i skuteczne (por. Hbr 4, 12). Zasadne zatem 
jest zapraszanie osób żyjących w związkach niesakramentalnych do wspólno-
towej i indywidualnej lektury Pisma Świętego. Warto także, aby takim osobom 
podpowiadać, jak w sposób pogłębiony korzystać ze skarbca Słowa Bożego29. 

Wreszcie innym wyzwaniem duszpasterstwa małżeństw i rodzin w diece-
zji tarnowskiej jest towarzyszenie osobom żyjącym w pojedynkę. Wsparcie 
osób porzuconych winno być szczególną troską Kościoła, obejmującą osoby 
porzucone przez współmałżonka, a zachowujące wierność złożonej przysię-
dze małżeńskiej. Za koordynację wsparcia dla małżonków skrzywdzonych 
i porzuconych są odpowiedzialni dekanalni duszpasterze małżeństw i rodzin. 
Zachęca się, aby osoby świeckie, współpracując z dekanalnymi duszpasterza-
mi małżeństw i rodzin, włączyły się w troskę o małżonków skrzywdzonych 

29	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 64–67.



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 63

i  porzuconych. W  zależności od potrzeb zachęca się do tworzenia grup 
wsparcia dla osób porzuconych, rozwiedzionych czy żyjących w separacji. 
Koordynatorzy tych grup powinni być zobowiązani do organizowania cyklicz-
nych spotkań zgodnie z wcześniej zatwierdzonym przez Wydział Małżeństw 
i Rodzin planem formacji. Osobom porzuconym należy zapewnić opiekę 
duchową także poprzez organizowanie dla nich rekolekcji czy dni skupienia. 
W razie konieczności należy ułatwić pomoc prawną w ramach działających 
na terenie diecezji tarnowskiej poradni specjalistycznych. 

Duszpasterską troską powinny zostać objęte również osoby żyjące w stanie 
wolnym. Za koordynację duszpasterstwa osób stanu wolnego w dekanacie jest 
odpowiedzialny dekanalny duszpasterz małżeństw i rodzin. Dla osób stanu 
wolnego warto podjąć następujące działania duszpasterskie:

–	 organizowanie w dekanatach corocznych spotkań modlitewno-formacyj-
nych połączonych z konferencją, mających na celu pogłębianie życia du-
chowego oraz ukazywanie możliwości działań we wspólnocie parafialnej,

–	 proponowanie (przynajmniej raz w roku) rekolekcji, które mogłyby się 
odbyć np. w diecezjalnych domach rekolekcyjnych,

–	 głoszenie okolicznościowych kazań w parafiach w ramach dorocznych 
rekolekcji dla całej wspólnoty,

–	 celebrowanie mszy świętych połączonych z modlitwą o dobrego męża, 
o dobrą żonę30.

Zakończenie

Kwestie związane z tematyką małżeństw i rodzin znalazły ważne miejsce pod-
czas prac V Synodu Diecezji Tarnowskiej. Najpierw został powołany Zespół 
ds. Małżeństw i Rodzin w okresie przygotowawczym synodu, a następnie 
Komisja ds. Małżeństw i Rodzin. Obydwa te gremia zgodnie zauważyły, że 
małżeństwo sakramentalne stanowi podstawę chrześcijańskiej rodziny, która 
jest „domowym Kościołem”. Oznacza to przede wszystkim, że rodzina jako 
wspólnota zrodzona z wiary, wspólnotowo ją przeżywa, budowana jest na wza-
jemnej i ofiarującej się za innych miłości, pozostaje ufnie otwarta na zrodzenie 
nowego życia oraz poświęca się chrześcijańskiemu wychowaniu potomstwa, 
co jest jej niezastąpionym obowiązkiem i suwerennym prawem. Rodzina 
jako domowy Kościół przeżywa swoje bycie na wzór Chrystusa zarówno 

30	 Por. Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, n. 68–74.



ks. Robert Kantor64

w wymiarze religijnym, jak i w wymiarze szeroko pojętej troski o chleb po-
wszedni. Bóg zbawia we wspólnocie a wspólnota wspiera na drodze zbawienia. 
Dlatego przed „domowymi Kościołami” staje wyzwanie budowania duchowej 
wspólnoty rodzinnej, a przed duszpasterstwem zadanie wspomagania tego 
wymiaru życia chrześcijańskiego. Małżeństwo i rodzina, podobnie jak cały 
Kościół, powinny odczytywać w Duchu Świętym znaki czasu i z zaufaniem 
Opatrzności Bożej podejmować pojawiające się wyzwania. Z jednej strony, 
pojawia się budzące nadzieję społeczne i kulturowe otwarcie zwłaszcza ludzi 
młodych na małżeństwo i rodzinę. Z drugiej strony, zasadniczym problem 
kulturowym dotyczącym małżeństwa i rodziny są wrogie ideologie, próbujące 
narzucić błędne koncepcje antropologiczne i etyczne. Kościół musi zmierzyć 
się z tymi wyzwaniami. W zachodzących zmianach ideologicznych nierzadko 
dostrzegamy to, co chrześcijańskie, ale mogą one też stanowić poważne zagro-
żenie. Dlatego wierni i pasterze powinni czuwać. Pierwsi nad swoim życiem 
i swoimi wspólnotami domowymi, a drudzy nad powierzoną im owczarnią 
i jej zbawieniem.

Owocem prac synodalnych w diecezji tarnowskiej było wypracowanie, zgod-
nie z postulatami wiernych, odpowiedzi na wyzwania stojące przed duszpa-
sterstwem małżeństw i rodzin. Znalazły one swój wyraz w dokumencie przy-
jętym na II sesji plenarnej. Wśród owych wyzwań znalazły się takie kwestie 
jak: rodzina w obliczu zjawisk związanych z emigracją, wsparcie małżeństw 
i rodzin przeżywających kryzysy, towarzyszenie osobom żyjącym w sytuacjach 
nieprawidłowych czy towarzyszenie osobom żyjącym w pojedynkę. 

Bibliogafia

Akta V Synodu Diecezji Tarnowskiej, XXII, t. 1, Tarnów 2017–2023.
Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus, 25.01.1983, „Acta 

Apostolicae Sedis” 75 (1983), pars II, s. 1–317; tekst polski: Kodeks prawa ka-
nonicznego promulgowany przez papieża Jana Pawła II w dniu 25 stycznia 1983 
roku. Stan prawny na dzień 8 sierpnia 2023 roku.

Duszpasterstwo małżeństw i rodzin w diecezji tarnowskiej, w: Akta V Synodu 
Diecezji Tarnowskiej, XXII, t. 1, s. 547–571.

Jeż A., Kościół na wzór Chrystusa. List pasterski zapowiadający V Synod Diecezji 
Tarnowskiej, w: Biuletyn V Synodu Diecezji Tarnowskiej, nr 1, Tarnów 2017, 
s. 9–11.



Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej 65

Abstrakt

Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej

Kwestie związane z tematyką małżeństw i rodzin znalazły ważne miejsce pod-
czas prac V Synodu Diecezji Tarnowskiej. Najpierw został powołany Zespół ds. 
Małżeństw i Rodzin w okresie przygotowawczym synodu, a następnie Komisja 
ds. Małżeństw i Rodzin. Obydwa te gremia zgodnie zauważyły, że małżeństwo 
sakramentalne stanowi podstawę chrześcijańskiej rodziny, która jest „domowym 
Kościołem”. Owocem prac synodalnych w diecezji tarnowskiej było wypracowanie, 
zgodnie z postulatami wiernych, odpowiedzi na wyzwania dla duszpasterstwa 
małżeństw i rodzin. Znalazły one swój wyraz w dokumencie przyjętym na II sesji 
plenarnej. Wśród owych wyzwań znalazły się takie kwestie jak: rodzina w obliczu 
zjawisk związanych z emigracją, wsparcie małżeństw i rodzin przeżywających 
kryzysy, towarzyszenie osobom żyjącym w sytuacjach nieprawidłowych czy to-
warzyszenie osobom żyjącym w pojedynkę.

Słowa kluczowe: diecezja tarnowska, duszpasterstwo, małżeństwo, rodzina, 
synod

Abstract

Marriage and family in the work of the 5th Synod of the Tarnów Diocese

Issues related to marriage and family were given an important place during the 
work of the Fifth Synod of the Diocese of Tarnów. First, a Team for Marriage 
and Family was established during the preparatory period of the synod, and 
then a Commission for Marriage and Family was formed. Both bodies noted 
in agreement that the sacramental marriage constitutes the foundation of the 
Christian family, which is the „domestic Church”. The fruit of the synodal 
work in the Diocese of Tarnów was the formulation, in accordance with the 
requests of the faithful, of responses to the challenges facing the pastoral care 
of marriages and families. These were expressed in a document adopted at the 
second plenary session. Among these challenges were issues such as: the family in 
the face of phenomena related to emigration, support for marriages and families 



ks. Robert Kantor66

experiencing crises, accompanying people living in irregular situations, and 
accompanying people. 

Keywords: Diocese of Tarnów, family, marriage, pastoral care, synod



Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 67–88, https://doi.org/10.15633/tst.44204

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

ks. Adam Dynak
https://orcid.org/0009-0003-1617-2165

adamdynak73@gmail.com

Uniwersy tet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

https://ror.org/05sdyjv16

„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. 
Analiza Mt 5, 13–16

Niekiedy można spotkać się z opinią głoszącą, że treść Ewangelii zawiera w so-
bie paradoksy. Tego rodzaju twierdzenia okazują się być dosyć chwytliwymi, 
zwłaszcza w popularyzowaniu treści biblijnych czyprzekazie kaznodziejskim. 
Ich trafność nie jest jednak aż tak bardzo oczywista, zwłaszcza w świetle 
wiedzy słownikowej odnośnie do znaczenia terminu: paradoks, paradoksalny. 
Otóż, według słownika, paradoks definiuje się jako „pogląd, twierdzenie za-
skakująco sprzeczne z ugruntowanymi przekonaniami, często ujęte w formę 
błyskotliwego aforyzmu, rozumowanie o pozornie oczywistej prawdziwości 
jego elementów, ale w skutek zawartego w nim błędu prowadzące do wniosków 
jawnie sprzecznych ze sobą”. I dalej, według tego samego źródła, paradoksalny 
oznacza „sprzeczny z tym co jest lub wydaje się oczywiste”1. Ogólnie rzecz 
biorąc, treść Ewangelii nie odpowiada powyższym definicjom. Nie można 
przecież uznać nauczania Jezusa zapisanego w formie Ewangelii za zbiór 
sprzeczności odnośnie do tego, co powszechnie uważa się i głosi w świecie. 
Jeżeli już chciałoby się utrzymać opinię o paradoksach Ewangelii, to należałoby 

1	 Słownik języka polskiego, t. 2, red. M. Szymczak, Warszawa, Państwowe Wydawnictwo 
Naukowe 1979, s. 600; por. Słownik wyrazów obcych, red. E. Sobol, Warszawa, Wydawnictwo 
Naukowe PWN 1996, s. 823.

https://orcid.org/
mailto:adamdynak73@gmail.com


ks. Adam Dynak68

ją odnieść do niezwykłości świętych pism, do ich oryginalności. Jedynie w ta-
kim pojmowaniu głoszone opinie znajdują swoje potwierdzenie i uzasadnienie. 
A jednak istnieją miejsca na kartach Ewangelii, które prowokują do tego, aby 
dostrzec paradoks ich treści w bardziej nieordynarny sposób. Wydaje się, że 
przykładem może być krótka perykopa o soli i świetle Mt 5, 13–16.

Mt 5, 13–16 w kontekście bliższym i dalszym

Na początku należy zaznaczyć, że w perykopie Mt 5, 13–16 nie spotykamy więk-
szych problemów odnośnie do krytyki tekstu. Brzmienie tekstu jest ustalone, 
potwierdzone przez ważniejsze kodeksy starożytne. Fragment o soli i świetle 
nie niesie także ze sobą trudności związanych z delimitacją tekstu. Jednostka 
tekstu jest wyraźnie wyodrębniona, zawierając się w czterech wersetach od 
13 do 16. Wersety perykopy łączą się tematycznie, akcentując kontrast między 
uczniami Jezusa a ludźmi należącymi do świata, żyjącymi duchem tego świata. 
Można jednak spotkać pojedyncze, odmienne opinie co do granic perykopy 
o soli i świetle. Niektórzy łączą wersety 13–16 z tekstem poprzedzającym 11–12, 
tworząc perykopę Mt 5, 11–16. W argumentacji odwołują się przede wszystkim 
do drugiej osoby liczby mnogiej występującej w jednym i drugim fragmencie. 
Idąc dalej, w myśl tej opinii, od strony literackiej wersety 11–12 lepiej łączą się 
z fragmentem 13–16 niż z wcześniejszymi błogosławieństwami (Mt 5, 3–10)2. 

Perykopa wchodzi w skład większej sekcji Ewangelii Mateusza, zwanej 
Kazaniem na górze (Mt 5–7) i występuje bezpośrednio po błogosławieństwach 
(Mt 5, 3–12), a więc umiejscowiona jest na początku pierwszej z wielkich mów 
Jezusa w tej Ewangelii. Druga osoba liczby mnogiej łączy ją z treścią wcze-
śniejszych wersetów nie tylko gramatycznie, ale również treściowo, niemniej 
jednak przesadą wydaje się twierdzenie, iż ww. 11–12 bardziej harmonizują 
z perykopą o soli świetle niż z ww. 3–10. Owszem, następuje przejście od 
formy ogólnej w nauce błogosławieństw do formy bardziej osobistej, wręcz 
poufnej w dalszej części, która będzie występować niemal do końca Kazania 
na górze, a przynajmniej do Mt 7, 16, co stanowi więź perykopy z wersetami 
następującymi, ale to nie przesądza sprawy na korzyść proponowanej wersji 
delimitacyjnej. Wydaje się, że występujące na początku w. 11 makarioi — błogo-
sławieni, szczęśliwi, w naturalny sposób bardziej podporządkowuje ww. 11–12 

2	 R. T. France, The Gospel of Matthew, Grand Rapids 2007, s. 171 (The New International 
Commentary on the New Testament).



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 69

wcześniejszym błogosławieństwom niż perykopie 13–16. Wersety 11–12 pełnią 
swego rodzaju pomost łączący naukę błogosławieństw z wymaganiami adre-
sowanymi do członków królestwa Bożego. Stanowią odpowiedni styk pomię-
dzy błogosławieństwami i tym, co po nich następuje3. Wszystko, co pojawia 
się w Kazaniu na górze po błogosławieństwach stanowi niejako poszerzoną 
instrukcję, jak należy żyć w królestwie Bożym na ziemi, aby stać się błogo-
sławionym, szczęśliwym. Innymi słowy, w błogosławieństwach Jezus mówi, 
co powoduje, że ludzie są prawdziwie szczęśliwi, a w dalszej części swojego 
nauczania stawia na odpowiedzialność tych, którzy swoim życiem mają do-
wieść realności tej nauki, których misją jest tworzyć królestwo Boże na ziemi4. 
Dlatego, niezależnie od formy gramatycznej, treść ww. 13–16 ściśle harmonizuje 
nie tylko z ww. 11–12, ale także z nauką błogosławieństw. Podobnie rzecz ma 
się z wersetami następującymi. Zarówno interesująca nas perykopa, jak i treści 
Kazania na górze występujące po niej, dotyczą życia i świadectwa uczniów 
Jezusa w tworzeniu królestwa Bożego na ziemi. Dalsza analiza powinna lepiej, 
bardziej dokładnie, to ukazać.

Odnośnie do kontekstu poprzedzającego, uwagę zwraca przywołanie pro-
roków Starego Testamentu w w. 12. Jest to wyraźna sugestia, aby uczniowie 
Jezusa czuli się w roli Bożych proroków, reprezentujących sprawy swojego Pana 
(por. Mt 10, 41; 23, 34). Ich postawa została porównana do funkcji soli i światła 
w codziennym życiu. Według niektórych opinii porównanie uczniów z pro-
rokami stanowi klucz do zrozumienia zastosowanej metafory soli5. Wierność 
podjętej misji wobec grzesznego, bezbożnego świata, niewątpliwie ściągnie na 
nich prześladowania6. Wypowiedź Jezusa 5, 13–16 wzywa do radykalizmu życia 
dla królestwa Bożego w gorliwości nie mniejszej niż ta, którą prezentowali 
starotestamentalni słudzy Boży, należy jednak zauważyć, że nasza perykopa 
pomija temat prześladowań i cierpienia w życiu uczniów Jezusa. Z pewnością 

3	 J. T. Pennington, The Sermon on the mount and human flourishing. A  theological com-
mentary, Grand Rapids 2017, s. 162. 

4	 L. Morris, The Gospel according to Matthew, Grand Rapids 1992, s. 104 (The Pillar New 
Testament Commentary); por. R. A. Guelich, The Sermon on the mount. A fundation for un-
derstanding, Waco 1983, s. 120. 

5	 J. Nolland, The Gospel of Matthew, William B. Eerdmans Publishing Company, Grand 
Rapids 2005, s. 212 (The New International Greek Testament Commentary).

6	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus (Mt 1–7), Neukirchener Verlag, Neukirchen 
1997 (Evangelisch-Katolischer Komentar zum Neuen Testament I/1), s. 221; por. R. T. France, 
The Gospel of Matthew, s. 172–173; D. A. Carson, Sermon on the mount. An Evangelical Expo-
sition of Matthew 5–7, Authentic, Glasgow 2010, s. 29.



ks. Adam Dynak70

jednak postawa radykalizmu ewangelicznego z natury rzeczy będzie stano-
wić znak sprzeciwu wobec opozycji świata. Wynika to z kontekstu całego 
nauczania Jezusa. 

Analiza egzegetyczno-teologiczna

Przemawiający Jezus zwraca się bezpośrednio do swoich słuchaczy w drugiej 
osobie liczby mnogiej: gr. hymeis — „wy”. Po raz pierwszy w tej Ewangelii roz-
poczyna swoje nauczanie od tego zaimka osobowego. W ten sposób mocno 
zostaje zaakcentowany bezpośredni charakter Jego wypowiedzi. Owszem, 
wcześniej (ww. 11–12) Jezus również zwraca się do słuchaczy w drugiej osobie 
liczby mnogiej, ale brak zaimka osobowego wydaje się łagodzić bezpośredni 
ton wypowiedzi. Dlatego użyty zaimek „wy” w w. 13 nie dotyczy ogółu ludz-
kości ani jakiejś większej, nieokreślonej grupy, ale odnosi się ściśle do uczniów 
Jezusa, do wszystkich tych, którzy zdecydowanie wybrali drogę Ewangelii7. 
Nie chodzi jednak o bardzo wąską grupę osób, ponieważ zaimek ten nadaje 
wypowiedzi Jezusa charakter wspólnotowy, eklezjalny. Zwraca się On nie tylko 
do grupy Dwunastu, ale do szerszej wspólnoty autentycznych naśladowców, 
uczniów Jezusa, nie tylko wtedy zgromadzonych wokół Niego, ale o Jego 
wyznawców wszystkich czasów8. Oznacza to także, że Jezus ma na uwadze 
wspólnotę swoich uczniów, a nie pojedyncze osoby. Jak było już powiedziane, 
liczba mnoga występuje niemal w całym Kazaniu na górze. Nie musi to ozna-
czać, że wypełnienie wymogów królestwa Bożego jest niemożliwe na drodze 
prywatnego życia. Bardziej chodzi o to, że uczniowie Jezusa jako wspólnota 
mają przyciągać uwagę świata9. Prowadząc życie wspólnotowe, uczniowie 
posiadają większą siłę oddziaływania. Nauka Jezusa stanowi wezwanie do 
misyjności wobec całego świata, choć w pierwszej kolejności uczniowie Jezusa 

7	 L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 104; por. U. Luz, Das Evangelium nach 
Matthäus, s. 219.

8	 A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, rozdziały 1–13, Edycja Świętego Paw-
ła, Częstochowa 2005, s. 207 (Nowy Komentarz Biblijny Nowy Testament I/1); por. E. Bosetti, 
Jeśli chcesz być doskonały. Komentarz do Ewangelii wg św. Mateusza, tł. P. Majdański,  Wydaw-
nictwo eSPe, Kraków 2010, s. 181; L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 104; J. Łach, 

„Sól ziemi” (Mt 5, 13), w: Odpowiedzialni za świat, Praca zbiorowa, Poznań–Warszawa 1982, 
s. 200 (Powołanie Człowieka, 5).

9	 R. T. France, The Gospel of Matthew, s.  171; por. D. A. Carson, Sermon on the mount, 
s. 29; J. Homerski, Ewangelia wg św. Mateusza. Wstęp — przekład z oryginału — komentarz, Po-
znań–Warszawa 1979, s. 129 (Pismo Święte Nowego Testamentu III/1).



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 71

mają być światłem dla Izraela10. Wskazuje na to również pierwotny adresat 
Ewangelii Mateusza — Izraelici, którzy przyjęli chrześcijaństwo. Słowa Jezusa 
nie są jedynie propozycją czy sugestią pod adresem uczniów. Zwrot: gr. hymeis 
este — „wy jesteście”, czyni Jego słowa żądaniem11. Potwierdza to także dalsza 
część perykopy. 

Zwracając się do swoich uczniów, Jezus odwołuje się do soli jeden, jedyny 
raz w Ewangelii Mateusza. W pozostałych Ewangeliach synoptycznych rów-
nież mamy po jednej wypowiedzi o soli (Mk 9, 49–50; Łk 14, 34–35), ale są to 
wypowiedzi różne od tej występującej u Mateusza. U Marka i Łukasza nie ma 
wezwania ze strony Jezusa do bycia jak sól. Według tych dwóch ewangelistów, 
Jezus mówi jedynie o utracie smaku przez sól i tylko Łukasz przekazuje konse-
kwencje takiego stanu rzeczy, przez co zbliża się do wersji Mateusza12. Według 
Marka Jezus stawia tylko pytanie, wcześniej jednak zapowiadając tajemniczo, 
że „każdy ogniem będzie posolony” (Mk 9, 49). Spośród trzech synoptyków 
wypowiedź Jezusa w relacji Mateusza jest najbardziej kategoryczna — Jezus 
mówi o wyrzuceniu i podeptaniu soli, która utraci swój smak. Różny jest też 
kontekst wypowiedzi Jezusa u Marka i Łukasza, choć w jednym i drugim 
przypadku chodzi o wymagania stawiane uczniom13. 

Sól (gr. halas) posiada w Biblii stosunkowo bogatą symbolikę, choć nie tak 
często jest o niej mowa. W sumie w całym Piśmie Świętym rzeczownik ten 
pojawia się trzydzieści trzy razy, w większości w Starym Testamencie. Pierwsza 
właściwość soli, na którą zwracają uwagę autorzy biblijni, to nadawanie smaku 
pokarmom (zob. Hi 6, 6). Dalej, sól to środek konserwujący, który chroni przed 
gniciem i zepsuciem, kojarzonym z demonami14. W Starym Testamencie sól 
symbolizuje trwałość związku pomiędzy Bogiem i Jego ludem (zob. Kpł 2, 13; 
Lb 18, 19). Z tego też powodu sól stanowiła niezbędny składnik w ofiarach 
całopalnych (zob. Kpł 2, 13; Ezd 6, 9; Ez 43, 24). Sól posiada także właściwości 
oczyszczające (zob. Wj 30, 35). Substancja ta symbolizowała też nowy początek, 

10	 P. Fidler, Das Matthäusevangelium, Stuttgart 2006, s. 119 (Theologischer Kommentar 
zum Neuen Testament, 1).

11	 R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 126.
12	 J. Łach, „Sól ziemi” (Mt 5, 13), s. 199.
13	 R. H. Gundry, Matthew. A commentary on his handbook for a mixed Church under perse-

cution, Grand Rapids 1994, s. 75.
14	 F. Hauck, halas, w: Theological dictionary of the New Testament I, eds. G. Kittel, Grand 

Rapids 1964, s. 228; por. N. Hillyer, Salt, w: The new international dictionary of New Testament 
theology III, red. C. Brown, Grand Rapids 1978, s. 444.



ks. Adam Dynak72

dlatego nacierano solą noworodki (zob. Ez 16, 4), a także zerwanie ze złą prze-
szłością (zob. 2 Krl 2, 21). W Biblii sól posiada również negatywną symbolikę, 
przede wszystkim wyraża nieurodzajność i brak życia, czego najlepszym 
przykładem jest Morze Martwe (zob. Pwt 29, 22). Tym samym symbolicz-
nie wyraża stan człowieka grzesznego, który odszedł od Boga (zob. Jr 17, 6). 
Symbolizuje także przekleństwo (zob. Sdz 9, 45). Sól występuje też w Nowym 
Testamencie, gdzie symbolizuje — między innymi — mądrość (zob. Kol 4, 6)15. 

Jak wynika z powyższych danych, symbolika soli jest dosyć szeroka. Pomimo 
iż przedstawione warianty posiadają solidne podstawy w Biblii, nie wydaje się 
jednak, aby w nauczaniu Jezusa, przekazanym w Mt 5, 13–16, należało brać 
pod uwagę wszystkie wymienione znaczenia soli, choć z pewnością nie należy 
znowu też wszystkiego całkowicie odrzucać. Powrócimy jeszcze do tej kwestii. 

Egzegeci dosyć zgodnie wyrażają opinię o tym, że w interesującym nas wer-
secie (w. 13) należy dostrzegać najbardziej podstawowe, powszechnie przyjmo-
wane znaczenie soli, a więc jej właściwości smakowe i konserwujące. W pierw-
szym przypadku sól nadaje smak pokarmom, w drugim chroni żywność od 
zepsucia16. Zdaniem niektórych odwoływanie się do innych jej właściwości 
oznaczałoby alegoryzację nauki Jezusa17. Za takim rozumieniem przema-
wia fakt, iż słuchaczami Jezusa byli ludzie prości, do których przemawiając, 
najczęściej odwoływał się do bardzo prostych obrazów i skojarzeń wziętych 
z życia codziennego. Również Jego uczniowie, do których w pierwszym rzę-
dzie skierowana jest ta nauka, przynajmniej na tym etapie nie wyróżniają się 
specjalną zdolnością teologicznych skojarzeń. Jako ludzie prości, nie są na tyle 
znawcami Pisma, aby dostrzegać jego teologiczne finezje.

Uczniowie mają być „solą ziemi”. Tego rodzaju porównanie jest czymś zupeł-
nie oryginalnym w Ewangelii. W pismach żydowskich nigdzie nie stosowano 
porównania ludzi do soli18. W analizowanym tekście Jezusowi nie chodzi o sól 
jako środek nawożący ziemię dla uprawy roślin, choć sól pełniła też taką rolę 

15	 L. Ryken, J. C. Wilhoit, T. Longman III, Sól, w: Słownik symboliki biblijnej, tł. Z. Kościuk, 
Warszawa 1998, s. 934–935; por. M. Lurker, Słownik obrazów i symboli biblijnych, tł. K. Roma-
niuk, Poznań 1989, s. 221. 

16	 J. Nolland, The Gospel of Matthew, s. 212; por. L. Morris, The Gospel according to Mat-
thew, s.  104. Niektórzy twierdzą, że sól należy tutaj postrzegać najpierw jako środek kon-
serwujący, a dopiero potem jako przyprawę nadającą smak pokarmom. Zob. D. A. Carson, 
Sermon on the mount, s. 29.

17	 D. A. Hagner, Matthew 1–13, Dallas 1993, s. 99 (WBC 33A).
18	 J. Łach, „Sól ziemi” (Mt 5, 13), s. 199.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 73

i nadal ją pełni19. Ziemia w tym miejscu oznacza miejsce egzystencji czło-
wieka, dlatego pod tym pojęciem należy rozumieć wszystkich ludzi żyjących 
na świecie, nie tylko naród Izraela, niezależnie od semickiego charakteru 
Ewangelii Mateusza. Chodzi o wszystkich ludzi, wszystkich czasów. W ten 
sposób wskazany został uniwersalny charakter misji Kościoła20. Takie samo 
znaczenie posiada następne zdanie: „Wy jesteście światłem świata” (w. 14a). 
W związku z tym, że wypowiedź Jezusa występuje w najbliższym kontekście 
Błogosławieństw i w sposób oczywisty posiada z nimi związek, istnieje opinia 
głosząca, że wyraz „ziemia” należy wiązać z takim samym terminem występu-
jącym w Błogosławieństwach, gdzie „ziemia” przyobiecana jest jako nagroda 
dla łagodnych, cichych (5, 5)21. Niewątpliwie Jezus bardzo wysoko ceni te 
cnoty, wprost odnosząc je do siebie samego (Mt 11, 29), niemniej jednak wydaje 
się, że w Jego słowach odwołujących się do smaku soli chodzi o coś więcej. 
Ta wypowiedź zawiera wymagania wobec uczniów wykraczające poza sferę 
łagodności i pokory. Jezus oczekuje od swoich uczniów aktywności misyjnej. 

W związku z powyższym, biorąc pod uwagę podstawowe, powszechnie 
przyjmowane znaczenie soli, chodzi o to, że uczniowie są zobowiązani swoją 
postawą nadawać jakość światu, w którym żyją i do którego zostaną posłani. 
Świat uwikłany w zło żyje bezwartościowo, życie ludzi nieznających Boga, 
spętanych grzechem jest pozbawione sensu i celu. Na pierwszym miejscu 
chodzi o starożytny świat pogański, ale nie tylko. Wymagania Jezusa mają 
charakter uniwersalny, ponadczasowy. Postawa uczniów Jezusa ma ukazać 
ludziom na świecie wartości, których nie znają, a których poznanie może prze-
mienić ich egzystencję. Jednocześnie postawa uczniów ma chronić świat od 
zepsucia, to znaczy od grzechowej samozagłady. Obecne w świecie, zwłaszcza 
w świecie pogańskim, zło może doprowadzić do wielkich szkód, co niejed-
nokrotnie potwierdziła historia. Najogólniej mówiąc, zadaniem uczniów jest 
czynić świat lepszym22. Chodzi jednak nie tyle o czyny, co o życiową postawę 
uczniów, o ich wierność Jezusowi i wartościom Ewangelii23, co nie wyklucza 

19	 J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, Freiburg 2001, s. 134 (Herders Theologischer Kom-
mentar zum Neuen Testament, I, 1); por. N. Hillyer, Salt, s. 445.

20	 R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 121; por. L. Morris, The Gospel according to 
Matthew, s. 104.

21	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, s. 221.
22	 R.T. France, The Gospel of Matthew, s. 174.
23	 C. S. Keener, A  commentary on the Gospel of Matthew, Grand Rapids 1999, s.  172; 

por. D. A. Hagner, Matthew, s. 98.



ks. Adam Dynak74

aktywności wyznawców Jezusa, a nawet ją zakłada. Uczniowie mają być gło-
sicielami, propagatorami królestwa Bożego na ziemi, mają zapraszać ludzi 
do oddania chwały Bogu. Odwołując się do metafory soli należy zauważyć, 
że nie spełnia ona swojej roli, dopóki pozostaje w naczyniu24. To oznacza 
apostolską aktywność wyznawców Jezusa. Kontekst nakazuje rozumieć, że 
Jezusowi chodzi o to, aby Jego uczniowie swoją aktywność ewangelizacyjną 
przeżywali w duchu Błogosławieństw25. 

Jak zostało wcześniej powiedziane, intencją przemawiającego Jezusa było 
ukazanie swoim bezpośrednim słuchaczom znaczenia soli w jej najbardziej 
znanym i powszechnym zastosowaniu: sól nadaje smak jedzeniu i chroni 
potrawy przed zepsuciem. Faktem pozostaje jednak to, że Jego nauczanie 
nie wyczerpało się w chwili przemawiania. Jego nauka została podjęta przez 
uczniów i przekazana innym słuchaczom, następnym pokoleniom, co więcej, 
przybrała formę pisemną w postaci zredagowanej Ewangelii, która dotarła 
na cały świat. To wszystko sprawia, że zakres symboliki soli w Jezusowym 
nauczaniu znacznie się poszerzył. Jego słowa były stopniowo poddawane co-
raz głębszej refleksji, najpierw przez wspólnotę pierwszego Kościoła, której 
Mateusz głosił naukę Pana i dla której zredagował Ewangelię. Byli to chrze-
ścijanie pochodzenia żydowskiego. Dlatego z pewnością odżyła wśród nich 
symbolika soli obecna w Starym Testamencie, teraz już w innej perspektywie, 
zaadoptowana do nowej rzeczywistości życia uczniów Jezusa.

W Starym Testamencie używano soli w ofiarach całopalnych (zob. Kpł 2, 13; 
Ezd 6, 9; 43, 24), co miało wyrażać ścisły związek Boga z Jego ludem. W obrzę-
dzie tym chodziło o wzmocnienie trwałości przymierza. W tym kontekście sól 
miała być metaforą ducha ofiary, co w odniesieniu do uczniów Jezusa stano-
wiłoby wezwanie do ofiarnej służby Bogu i ludziom. Uczeń Jezusa powinien 
być zaprawiony solą na wzór ofiary26. Dodatkowo uczniowie Jezusa mieliby 
wskazywać na Nowe Przymierze, ustanowione na wieki przez Jezusa — Nowego 

24	 R. T. France, The Gospel of Matthew, s.  172; por. J. T. Pennington, The Sermon on the 
mount, s. 163.

25	 D. A. Carson, Sermon on the mount, s. 30; por. P. Fidler, Das Matthäusevangelium, s. 119; 
R. T. Kendall, The Sermon on the mount. A verse-by-verse look at the greatest teachings of Jesus, 
Grand Rapids 2011, s. 74.

26	 X. Léon-Dufour, Sól, w: Słownik teologii biblijnej, red. X. Léon-Dufour, tł. K. Romaniuk, 
Poznań 1994, s. 897; por. F. Hauck, halas, s. 229.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 75

Mojżesza27. Według Ezd 4, 14 sól jest gwarantem prawdomówności. Dla wy-
znawców Jezusa mogłoby to oznaczać wezwanie do służby prawdzie. Sól 
symbolizowała też nowy początek (zob. Ez 16,  4) oraz zerwanie ze złem 
(zob. 2 Krl 2, 21). Zarówno w jednym, jak i drugim przypadku chodzi o na-
wrócenie, które stanowi kluczową wartość w całym Piśmie Świętym, w sposób 
szczególny zaś dotyczy tych, którzy idą za Jezusem. Sami powinni nieustannie 
dążyć do osobistego nawrócenia, a także wzywać świat do zmiany postępowa-
nia. W Nowym Testamencie, w jedynym miejscu poza Ewangeliami — w Liście 
do Kolosan — sól symbolizuje mądrość (zob. Kol 4, 6). Wypowiedź ta jedno-
znacznie wzywa uczniów Jezusa, aby wnosili do świata słowo mądrości. Jego 
wyznawcy mają być ludźmi mądrymi, dobrze znającymi drogę, którą postępują, 
bo tylko w ten sposób mogą skutecznie oddziaływać na ludzi ze świata, na 
tych, którzy nie poznali jeszcze Chrystusa. Innymi słowy, chodzi o religijną 
i moralną jakość życia i nauczania28. W Biblii sól posiada także negatywną 
symbolikę, o czym była już wyżej mowa. Negatywna symbolika soli nie odnosi 
się jednak do wypowiedzi Jezusa w Mt 5, 13. W Jego nauczaniu sól występuje 
jedynie w roli pozytywnego obrazu.

Oczywiście, bogata symbolika soli nie ogranicza się tylko do przykładów 
występujących w Piśmie Świętym. Istnieją także inne, mniej związane z Biblią, 
symboliczne znaczenia tej substancji. Przykładowo dla Greków sól wyrażała 
gościnność29. O ile w Izraelu nacierano noworodki solą dla nadania im odpor-
ności (zob. Ez 16, 4), o tyle inne ludy starożytne Bliskiego Wschodu (zwłaszcza 
Arabowie) stosowały ten sam zwyczaj, ale dla odpędzenia złych duchów od 
dziecka30. Należy również zwrócić uwagę na ból, jaki sól zadaje otwartej ra-
nie. W kontekście naszej perykopy mogłoby to oznaczać reakcję odrzucenia 
nauki Jezusa w pierwszym zetknięciu się z Ewangelią. Sól wzmaga pragnienie. 
Uczniowie mają doprowadzić ludzi na świecie do pragnienia Boga31. W sta-
rożytności sól pełniła pewną rolę przy zawieraniu różnego rodzaju paktów. 
Na znak lojalności zjadano wspólnie sól, samą albo z chlebem, co zawiera pew-
ne podobieństwo do używania soli przy składaniu ofiar świątynnych32. W tym 

27	 P. R. Gryziec, Według świętego Mateusza. Stary Testament ukryty w  Nowym, Kraków 
1998, s. 92.

28	 J. Łach, „Sól ziemi” (Mt 5, 13), s. 203; por. F. Hauck, halas, s. 229. 
29	 J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, s. 134; por. N. Hillyer, Salt, s. 443.
30	 F. Hauck, halas, s. 228. 
31	 R. T. Kendall, The Sermon on the mount, s. 75–76.
32	 J. T. Pennington, The Sermon on the mount, s. 165.



ks. Adam Dynak76

ostatnim przypadku trudno jest ustalić ewentualne powiązania z wymogami 
Jezusa. Wydaje się, że można by wskazać na wiarygodność w postępowaniu 
i nauczaniu Jego uczniów. Idąc dalej w poszukiwaniu symbolicznych znaczeń 
soli, adekwatnych do wezwania Jezusa w Mt 5, 13, należy także wskazać na 
dysproporcję występującą między ilością pokarmu, a ilością soli mającej nadać 
mu smak. Niewielka ilość soli wystarczy dla osolenia stosunkowo dużej ilości 
jedzenia. W odniesieniu do uczniów, słowa Jezusa można uznać jako zachętę 
i dodanie odwagi w czynieniu dobra, ale przede wszystkim w wierności drodze 
Mistrza: chociaż uczniowie stanowią niewielką garstkę w ogromnej populacji 
świata, to jednak potrafią zmienić jego oblicze. Z pewnością warto również 
zwrócić uwagę na istniejącą możliwość przesolenia pokarmu. Od tej strony 
Jezus wzywałby swoich wyznawców do roztropności i właściwie pojmowanego 
umiaru. W dziele ewangelizacji, niezależnie od gorliwości działania, uczniowie 
nie mogą stosować środków przymusu. Źle pojmowana gorliwość może przy-
nieść sprawie głoszenia Ewangelii więcej zła niż korzyści. Na pewno podane 
propozycje symbolicznego znaczenia soli nie posiadają pierwszorzędnego 
znaczenia, niemniej jednak cechuje je pewna logika i wyrażają ważne aspekty 
życia wyznawców Jezusa.

Jezus porównuje swoich wyznawców do soli, ale na tym nie kończy się Jego 
wezwanie. O ile pozostaje On zwięzły w wyjaśnianiu znaczenia soli, to jednak 
dosyć szeroko rozwodzi się w temacie utraty smaku przez sól. Wypowiedź 
Jezusa sprawia pewną trudność merytoryczną. Otóż, okazuje się, że sól jest na 
tyle trwałym związkiem chemicznym, że jest rzeczą niemożliwą, aby mogła 
utracić swoje właściwości, to znaczy, że sól nie może przestać być słoną. Wiele 
innych produktów może utracić smak, ale nie sól.

Powyższą kwestię próbowano rozwiązać na wiele sposobów. Niektórzy 
twierdzą, że utrata smaku soli następuje w wyniku wilgoci33. Owszem, sól traci 
wtedy swoją konsystencję, ale nie smak. Inne stanowisko głosi, że chodzi o sól 
z Morza Martwego, gdzie sól kuchenna może stanowić zaledwie trzecią część 
substancji, natomiast reszta to inne substancje mineralne, np. gips34. W ten 
sposób sól nie jest w pełni solą, a więc nie posiada do końca właściwego sobie 
smaku. Jezus nie zajmuje się jednak tego rodzaju szczegółami, ale mówi wprost 
o soli. Nawet jeżeli w nauczaniu Jezusa chodziłoby o sól z Morza Martwego, to 

33	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, s. 223.
34	 D. A. Hagner, Matthew, s. 99; por. R. T. France, The Gospel of Matthew, s. 174; U. Luz, 

Das Evangelium nach Matthäus, s. 223; F. Hauck, halas, s. 229.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 77

i tak zachowuje ona swój smak, niezależnie od procentowej zawartości. Dana 
substancja nie jest w pełni solą, ale zawarta w niej sól nie przestaje być słona, 
choć faktem jest, że zanieczyszczona sól traci swoją jakość, co oczywiście może 
stanowić przełożenie na jakość życia uczniów. Świat nie staje się lepszy, ale 
jeszcze gorszy przez zły przykład życia ze strony uczniów Jezusa35. Wreszcie, 
niektórzy zwracają uwagę na fakt, że w starożytności często fałszowano sól36. 
Nawet jeżeli tak się działo, to jednak przedmiotem wypowiedzi Jezusa nie są 
kwestie moralne w sferze uczciwego postępowania, ale smak soli jako obraz 
wyrazistości życia i świadectwa Jego uczniów. Jeszcze inna teoria głosi, że 
Jezusowi nie chodzi o zwykłą sól kuchenną, ale że ma On na uwadze sól, która 
posiada właściwości podsycające ogień. Teoria ta opiera się na podobieństwie 
brzmienia w języku aramejskim dwóch wyrazów: „ziemia” i „palenisko”, dla-
tego — według tej opinii — zamiast zwrotu „sól ziemi” powinno być „sól pod-
sycająca ogień”37. Jest to zbyt zawiła teoria i jej brzmienie zupełnie nie licuje 
z prostotą i wyrazistością nauczania Jezusa. Ponadto, ciągle chodzi o smak 
soli, o jej słoność. Wreszcie, istnieje przypuszczenie, że Jezus zamiast o soli 
kuchennej mówił o nawozie dla ziemi, podobnym z wyglądu do soli. Tak jest 
w Łk 14, 3538. Owszem, wtedy rolą uczniów byłoby nadawanie ziemi żyzności, 
jednak Jezus nic nie mówi o żyzności, ale o smaku soli, o jej słoności. Ostatnia 
propozycja wydaje się pomijać ten aspekt.

Odnośnie do przytoczonych teorii należy stwierdzić, że nie wpisują się 
one w przesłanie Mt 5, 13. Jezus używa przykładu soli dla dokonania pro-
stego, bezpośredniego porównania. Jego celem nie jest zmuszanie swoich 
słuchaczy czy później czytelników Ewangelii do tworzenia skomplikowanych 
łamigłówek dedukcyjnych z realną możliwością popełnienia błędu w inter-
pretacji. Ewangelie wielokrotnie potwierdzają, iż Jezus posługuje się prostymi 
przykładami z codziennego życia, powszechnie znanymi, ale stanowiącymi 
dobitne, nierzadko hiperboliczne środki wyrazu, aby w ten sposób zwrócić 
uwagę na sprawy istotne, które przekazane w zwyczajny, konwencjonalny 
sposób, zagubiłyby się w wielości przekazywanych treści. Podobnie ma się 
rzecz odnośnie do utraty smaku przez sól. Jezus mówi o zjawisku realnie 

35	 D. A. Carson, Sermon on the mount, s. 30. 
36	 R. T. Kendall, The Sermon on the mount, s. 77; por. R. H. Gundry, Matthew, s. 75.
37	 J. Homerski, Ewangelia wg św. Mateusza, s. 129. Autor stosunkowo dokładnie omawia 

przytoczoną teorię, sam jednak nie jest jej zwolennikiem.
38	 M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt wiele. Objaśnienie Kazania na górze, Częstocho-

wa 2006, s. 27.



ks. Adam Dynak78

niemożliwym. Dokonując tego rodzaju porównań, wyraża On wymagania 
wobec swoich uczniów. Niemożliwym jest przynależeć do Niego bez wła-
ściwego świadectwa życia. Nie można być uczniem Jezusa tylko nominalnie. 
Można albo całkowicie przynależeć do Niego, aż po oddanie życia dla Niego 
i dla Ewangelii, albo nie mieć z Nim nic wspólnego. Trzecia możliwość nie 
istnieje, nie ma drogi pośredniej, połowicznej. Kontekst wskazuje na styl życia 
według nauki błogosławieństw. Jedynie ci, którzy kierują się w życiu duchem 
błogosławieństw ewangelicznych, są godni należeć do grona uczniów Jezusa. 
Jest to zadanie trudne i wymagające, ale chodzi przecież o szczególny status 
życiowy — status ucznia, przyjaciela, naśladowcy Jezusa Chrystusa. Tylko w ten 
sposób można być znakiem dla grzesznego świata. Jedynie taką drogą można 
zmieniać „smak” codzienności i na podobieństwo soli chronić świat od du-
chowego i moralnego zepsucia. Podobnie jak sól nie istnieje sama dla siebie, 
ale ma służyć do ulepszenia smaku pokarmu, czy jego ochrony od zepsucia, 
tak również uczeń Jezusa nie żyje tylko dla siebie samego, ale istnieje dla 
ziemi, czyli dla ludzi39. Mówiąc o utracie smaku, Jezus ma na uwadze ucznia 
bezwartościowego, który nie ma nic do zaoferowania społeczeństwu40, co 
w konsekwencji oznacza wykluczenie z grona błogosławionych41. 

Pozostając w sferze smaku soli i ewentualnej jego utraty, na szczególną uwa-
gę zasługuje użyty tutaj grecki czasownik mōranthē, który w tym kontekście 
tłumaczy się: „utraciła smak”, ale może oznaczać także: „zgłupieć, stać się nie-
mądrym, szalonym”42. Chociaż to ostatnie znaczenie od strony literackiej nie 
może być tutaj zastosowane, to jednak znaczeniowo bardzo dobrze harmonizu-
je z tym, co Jezus pragnie wyrazić. Znaczenie greckiego mōrainein — „zgłupieć” 
bardziej mogłoby odnosić się do oponentów Jezusa — żydowskich przywódców, 
niejednokrotnie krytykowanych przez Niego43, ale w tym miejscu wyraźnie 
chodzi o uczniów, naśladowców Jezusa. Dla uczniów przestać być słonym, to 
utracić własną tożsamość i niezwykłą godność i przez to stać się głupim44. 

Sól, która (hipotetycznie) utraciłaby swój smak, nadaje się jedynie na „wyrzu-
cenie i podeptanie przez ludzi”. W symbolice Starego Testamentu podeptanie 

39	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, s. 223.
40	 F. Hauck, halas, 229; por. R.T. France, The Gospel of Matthew, s. 175.
41	 R. T. Kendall, The Sermon on the mount, s. 77.
42	 A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, s. 208; por. R. T. France, The Gospel 

of Matthew, s. 175.
43	 M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt wiele, s. 26.
44	 D. A. Hagner, Matthew, s. 99; por. R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 126.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 79

stanowi obraz Bożego sądu (zob. Iz 10, 6)45. Oprócz tego miejsca grecki cza-
sownik katapateō — „deptać”, ale w sensie bardziej przenośnym: „wzgardzić, 
traktować z obraźliwą obojętnością”46, występuje u Mateusza jeszcze tylko 
jeden raz, również w Kazaniu na górze, w wypowiedzi o świniach depczących 
perły (7, 6). Odwołując się do kontekstu innych wypowiedzi Jezusa, niektórzy 
widzą w zapowiedzi podeptania zapowiedź kary ognia (Mt 7, 19), więzienia 
(Mt 5, 25) albo gehenny (Mt 5, 29)47. Sugerowane wypowiedzi Jezusa wystę-
pują w bliskim kontekście (Kazanie na górze) i jasno wyrażają konsekwencje 
sprzeniewierzenia się Ewangelii, nie wydaje się jednak, aby tego rodzaju in-
terpretacje były słuszne. W powyższych wypowiedziach chodzi o konkretne 
przypadki (niezgoda, cudzołóstwo), natomiast, przywołując przykład soli, 
Jezus odnosi się do szerszej rzeczywistości życia swoich uczniów. Owszem, 
każda niewierność w życiu Jego wyznawców może stanowić antyświadectwo 
a nawet zgorszenie dla świata, ale nie musi to jeszcze przekreślać ucznia w po-
rządku podstawowym, fundamentalnym. Jego status pozostaje nienaruszony. 
Z pojedynczych, incydentalnych upadków może się podnieść i nadal pełnić 
swoje zasadnicze zadanie. Nie chodzi więc o pojedyncze grzechy, szczególnie 
te wynikające z ludzkiej natury skażonej grzechem, ale o całkowite sprzenie-
wierzenie się misji ucznia, wyrzeczenie się Jezusa jako Pana, odstąpienie od 
nauki Ewangelii, rezygnację ze statusu ucznia Jezusa, chrześcijanina. Z drugiej 
strony należy zaznaczyć, że nie chodzi tylko o apostazję w sensie ścisłym. Jezus 
ma na uwadze też letniość, przeciętność chrześcijańskiego życia. Dodatkowo 
wypowiedź Jezusa stwarza skojarzenia z przywódcami narodu Izraela, szcze-
gólnie krytykowanymi w Ewangelii Mateusza, którzy nie stanęli na wysokości 
zadania religijnych liderów. Ich sformalizowane nauczenie i postawa życia nie 
zostały w pełni przyjęte przez naród, a oni sami odrzuceni jako przywódcy. 
Apostołowie jako odpowiedzialni za nowy lud Boży — Kościół, nie mogą po-
stępować w podobny sposób. Jeżeli sprzeniewierzą się swojej misji, czeka ich 
los jeszcze gorszy niż ten, który spotkał przywódców Izraela48. 

45	 M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt wiele, s. 26; por. U. Luz, Das Evangelium nach 
Matthäus, s. 223; J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, s.  135; A. Paciorek, Ewangelia według 
Świętego Mateusza, s. 209.

46	 J. Strong, Grecki słownik Stronga z lokalizacją słów greckich i kodami Popowskiego, War-
szawa 2015, s. 411.

47	 J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, s. 135.
48	 J. Łach, „Sól ziemi” (Mt 5, 13), s. 205; por. N. Hillyer, Salt, s. 446.



ks. Adam Dynak80

W kolejnym wersecie (w. 14) Jezus porównuje swoich słuchaczy do światła. 
Adresaci Jezusowej wypowiedzi pozostają ciągle ci sami, a więc w pierwszej 
kolejności Jego apostołowie i wszyscy, którzy stali się i staną się Jego uczniami. 
Przywołanie analogii światła nie stanowi oddzielnego nauczania, ale jest jego 
dalszą kontynuacją, wzmocnieniem oczekiwań, żądań Jezusa wynikających 
z wcześniejszego odwołania się do przykładu soli. Metafory soli i światła są 
równoległe i wzajemnie uzupełniają się. Dwa obrazy uwydatniają ten sam 
punkt ciężkości. Mamy więc do czynienie z tak zwanym paralelizmem syno-
nimicznym. Potwierdza to także wskazanie na nielogiczność zepsutej soli i za-
krytego światła. Obraz światła jest dłuższy, bardziej rozwinięty niż obraz soli49. 

Światło posiada niezwykle bogatą symbolikę w Biblii i ściśle związane jest 
z dziełem stworzenia i odkupienia. W Starym Testamencie światłość jest 
symbolem istnienia i życia. Wydaje się, że najwięcej przykładów symboliki 
światła znajduje się w Księdze Izajasza. Doskonałą światłością jest oczywiście 
Bóg (Ps 27, 1; Iz 51, 4; 60, 19–20), ale światło symbolizuje także Izraela (Iz 49, 6; 
50, 10; 60, 2–3), Torę, Prawo (Ps 19, 9; 119, 105. 130; Prz 6, 23), Jerozolimę czy 
świątynię. Światłem jest także Sługa Pański (Iz 42, 6; 53, 10–11). W Nowym 
Testamencie symbolika światła najbardziej uwidacznia się w  Ewangelii 
Świętego Jana, gdzie występuje stwierdzenie Jezusa: „Ja jestem światłością 
świata” (J 8, 12). Wypowiedzi Jezusa w tejEwangelii niejednokrotnie sugerują, 
wręcz uświadamiają Jego słuchaczy o tym, że świat znajduje się w ciemno-
ściach (zob. J 9, 5; 12, 35). Święty Paweł nazywa chrześcijan „dziećmi światłości” 
(1 Tes 5, 5; por. Ef 5, 8–14). Apostoł Narodów wzywa uczniów Jezusa — dzieci 
światłości do konfrontacji z dziećmi ciemności, ludźmi należącymi do grzesz-
nego świata50.

„Wy jesteście światłem świata”. Słowa Jezusa występują w tym samym im-
peratywie, w jakim mówi On o soli. Świat, o którym tutaj mowa, to synonim 
ziemi z poprzedniego wersetu51, choć niektórzy próbują rozszerzyć znaczenie 
tego pojęcia na cały kosmos. Wtedy uczniowie mieliby zaświecić w kosmosie 

49	 J. T. Pennington, The Sermon on the mount, s. 163; por. C. S. Keener, A commentary on 
the Gospel of Matthew, s. 174; R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 127.

50	 H. Witczyk, Światłość-ciemność, w: Nowy słownik teologii biblijnej, red. H. Witczyk, Lu-
blin–Kielce 2017, s. 868–870; por. H.-C. Hahn, Light, w: The new international dictionary of 
New Testament theology II, ed. C. Brown, Grand Rapids 1976, s. 491–495; A. Feuillet, P. Grelot, 
Światło i ciemność, w: Słownik teologii biblijnej, s. 958–963.

51	 L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 105; por. J. T. Pennington, The Sermon on 
the mount, s. 164.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 81

(Flp 2, 15)52. Ta ostatnia opinia wydaje się być wyolbrzymiona. Odwoływanie 
się do Listu do Filipian również pozostaje nieco na wyrost, ponieważ w wypo-
wiedzi Pawła uczniowie mają być „światłem jak gwiazdy na niebie”. Jest to więc 
tylko porównanie, a nie wezwanie do obecności w przestworzach kosmosu.

Uczniowie mają za zadanie nieść wszystkim ludziom na świecie Jezusa, który 
jest „Światłością świata” (J 8, 12). Metafory soli i światła przekazują tę samą ideę: 
uczniowie mają być głosicielami Jezusa i kontynuatorami Jego zbawczego dzie-
ła. Symbolika światła nasuwa skojarzenia z proroctwami Izajasza, w których 
światło stanowi metaforę Mesjasza i Jego ludu, głoszących chwałę Boga wśród 
narodów (zob. Iz 42, 6; 49, 6). Zapowiadana przez Izajasza światłość narodów 
jest światłością świata w wypowiedzi Jezusa. Uczniowie, wypełniając nakaz 
Jezusa, zapowiadanego Sługi Pańskiego, będą realizować Bożą, eschatologicz-
ną obietnicę nowego przymierza, która dokonuje się w świecie przez Jezusa. 
Podobnie jak Izrael otrzymał misję wobec innych narodów, tak uczniowie mają 
świecić dla całego świata53. Misja uczniów nie posiada granic ani geograficz-
nych, ani etnicznych. Znajduje to potwierdzenie w zakończeniu Ewangelii: 

„Idźcie więc i pozyskujcie uczniów we wszystkich narodach” (Mt 28, 19)54.
Słowa Jezusa wyraźnie sugerują, podobnie jak można się z tym spotkać 

w Ewangelii Jana, że świat znajduje się w ciemnościach. Chodzi oczywiście 
o ciemność duchową, moralną, egzystencjalną. Bez zaangażowania ze stro-
ny wyznawców Jezusa, świat nadal pozostanie w ciemnościach, co więcej, 
z czasem jeszcze bardziej będzie pogrążał się w tych mrokach. Uczniowie 
będą światłem dla świata, jeżeli będą autentycznym odbiciem światła Jezusa55. 
W praktyce miałoby to oznaczać promieniowanie w trwałym czynieniu dobra. 
Podobnie, jak z obecności światła płynie radość, pokój, poczucie bezpieczeń-
stwa, tak również uczniowie Pana mają wykazywać łagodność postawy, co 
jednak nie oznacza spolegliwości i marazmu. W swojej łagodności powinni 
być nieustępliwi w szerzeniu prawdy56. 

52	 R. T. France, The Gospel of Matthew, s. 175.
53	 J. T. Pennington, The Sermon on the mount, s. 165–166; por. C. S. Kenner, A commentary 

on the Gospel of Matthew, s. 175; J. Nolland, The Gospel of Matthew, s. 213; R. T. France, The Go-
spel of Matthew, s. 175.

54	 R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 126; por. R. H. Gundry, Matthew, s. 75.
55	 D. A. Hagner, Matthew 1–13, s. 100; por. A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mate-

usza, s. 209; L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 105; R. H. Gundry, Matthew, s. 76.
56	 D. A. Carson, Sermon on the mount, s. 32; por. M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt 

wiele, s. 28. 



ks. Adam Dynak82

„Nie może się ukryć miasto położone na górze”. Treść tego powiedzenia 
jest oczywista, dlatego powiedzenie Jezusa należy rozumieć w kategoriach 
ironii57. Zbudowanie miasta na wzniesieniu stanowi jego wyeksponowanie. 
W wielu przypadkach taki był też zamiar budowniczych. Taka praktyka była 
stosowana również w przypadku wielu miast palestyńskich. Podobnie jak 
miasto na wzgórzu widoczne z daleka, tak również chrześcijanie swoją po-
stawą życiową mają być punktem odniesienia dla wszystkich ludzi58. Użycie 
porównania z miastem na górze służy także wyeksponowaniu wartości nauki 
Jezusa59. W ostateczności jednak to wyeksponowanie dokona się dzięki peł-
nemu zaangażowaniu chrześcijan w dzieło ewangelizacji. 

Wyrażenie: „miasto położone na górze” może kojarzyć się z Jerozolimą60, 
ale kwestia ta nie jest jednoznaczna. Wydaje się, że Jezus nie czyni wprost 
aluzji do Jerozolimy — Miasta Syjonu. Po pierwsze dlatego, że przed rzeczow-
nikiem greckim polis — „miasto” nie występuje rodzajnik, a więc wyraz ten 
nie odnosi się do konkretnego miasta61. Po drugie, w wypowiedzi Jezusa 
w Mt 5, 13–16 nie występuje tematyka Jerozolimy. Jego nauczanie nie skupia 
się na jednym miejscu, ale jest uniwersalne, dotyczy całego świata. Nie mniej 
jednak nie można do końca zignorować tutaj Świętego Miasta. Na uwagę za-
sługują starotestamentalne proroctwa o pielgrzymowaniu licznych narodów do 
Jerozolimy (Iz 2, 2–4; Mi 4, 1–3). Podobnie jak Święte Miasto Boga przyciągać 
ma wszystkich do siebie, tak również wspólnota uczniów Jezusa powinna 
zwracać sobą pozytywną uwagę świata i przyciągać ludzi do siebie, w swoje 
szeregi62. Jest to intuicja jak najbardziej słuszna, tyle tylko, że w nauczaniu 
Jezusa wyakcentowany jest dynamizm działania uczniów, ruch bardziej od-
środkowy niż dośrodkowy. Chyba, że ruch dośrodkowy będzie wyrażał się 
w chwale Boga Ojca ze strony adresatów ewangelizacji, o czym mowa w 5, 16. 
W ostateczności Jerozolimę należy tutaj traktować w szerszym, teologicznym 
i eschatologicznym znaczeniu63.

57	 J. Nolland, The Gospel of Matthew, s. 214.
58	 M. Wojciechowski, Czy Jezus żądał zbyt wiele, s. 28.
59	 J. Homerski, Ewangelia według św. Mateusza, s. 130.
60	R. A. Guelich, The Sermon on the mount, s. 122; por. D. A. Hagner, Matthew 1–13, s. 100.
61	 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, s. 223
62	 A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, s. 209; por. R. T. France, The Gospel 

of Matthew, s. 176.
63	 J. Nolland, The Gospel of Matthew, s. 214.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 83

Jezus kontynuuje temat światła, przywołując przykład lampy oświetlającej 
pomieszczenie domowe. Niejako przechodzi od obrazu makro do obrazu 
mikro, od miasta do mieszkalnego pomieszczenia w domu. Odwołuje się do 
realiów życia w starożytnej Palestynie. Podobnie będzie czynił w dalszym 
nauczaniu, szczególnie nauczając w przypowieściach. W Mt 5, 15 chodzi o izbę 
mieszkalną, która zazwyczaj posiadała jedno niewielkie okno wpuszczające 
do wewnątrz małą ilość światła, stąd też w pomieszczeniu stale panował mrok, 
nie tylko w nocy. Poza skąpym światłem dziennym, źródłem światła była za-
zwyczaj mała gliniana lampka zasilana oliwą. Stawiano ją na świeczniku lub 
innym podwyższeniu tak, aby rzucała jak najwięcej światła, choć efekty i tak 
były marne. Zupełnym absurdem byłoby to skąpe źródło jasności czymkolwiek 
nakrywać czy zasłaniać. Jezus przywołuje „korzec”, naczynie na materiały 
sypkie o pojemności mniej więcej jednego wiadra64. Na pewno nikt rozsądny 
nie użyłby tego naczynia do przykrywania palącej się lampki oliwnej. Służyło 
ono celom, do których z natury było przeznaczone. Przykryta lampa nie tylko 
nie dałaby światła, ale zgasłaby z powodu braku dostępu tlenu65.

Podobnie jak lampa miała dawać maksymalną ilość światła w ciemnym 
pomieszczeniu, tak również uczniowie Jezusa powinni z pełną gorliwością za-
angażować się w powierzoną im misję. Bierny, pasywny wyznawca Jezusa staje 
się bezużyteczny jak nakryta lampa. Tym samym traci on status ucznia Jezusa. 
Podobnie jak we wcześniejszym przykładzie odnoszącym się do soli, tak rów-
nież tutaj Jezus dotyka kwestii godności wynikającej z faktu przynależności do 
grona Jego uczniów, z faktu bycia Jego współpracownikiem. Lekceważenie tego 
przywileju, rezygnacja z niego, jest czymś zupełnie absurdalnym. Zastosowany 
w tym wersecie czas teraźniejszy oznacza ciągłą działalność. Bycie uczniem 
wyraża się w działaniu, co potwierdzi następny werset66. Światło świecące 
w pomieszczeniu domowym posiada funkcję wspólnototwórczą. Takie jest 
również zadanie uczniów. Mają gromadzić ludzi dla budowania królestwa 
Bożego. Życie ucznia Jezusa to nie tylko osobista świętość na własny użytek, 
ale też publiczne świadectwo67. 

64	 W literaturze można spotkać się z różnymi rozmiarami objętości korca, od kilku do 
nawet kilkuset litrów.

65	 C. S. Keener, Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, tł. Z. Kościuk, 
Warszawa 2000, s. 18; por. A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, s. 209.

66	 D. L. Turner, Matthew, Grand Rapids 2008, s. 155 (Baker Exegetical Commentary on 
the New Testament); por. L. Morris, The Gospel according to Matthew, s. 105.

67	 R. T. France, The Gospel of Matthew, s, 176.



ks. Adam Dynak84

Ostatni werset (w. 16), chociaż tematycznie traktuje o świetle, to jednak 
stanowi podsumowanie całej wypowiedzi Jezusa, zawierającej metaforę soli 
i światła, stanowiąc niejako zwieńczenie, szczyt tej nauki. Wypowiedź Jezusa 
posiada charakter kategoryczny. Nie jest to sugestia z Jego strony, ale żądanie. 
Dobre czyny, do których wzywa swoich uczniów to takie, które wynikają 
z treści Błogosławieństw (Mt 5, 3–12) i wszystkie inne, o których będzie mówił 
w dalszej części Kazania na górze68. Świetlista postawa Jego uczniów posiada 
dwa zasadnicze cele: Powinna pozytywnie oddziaływać na ludzi, na otoczenie. 
Ludzie powinni dostrzegać wyjątkowość chrześcijańskiej postawy w życiu 
przynależących do Jezusa. Oczywiście, w żadnym wypadku nie chodzi o te-
atralność czy życie na pokaz. W tej kwestii Jezus kategorycznie wypowiada się 
w dalszej części Kazania na górze (zob. Mt 6, 1) i nie tylko (zob. Mt 23). Chodzi 
o postawę życia zupełnie naturalną, inspirowaną przynależnością do Mistrza 
i motywowaną świadomością powierzonej i przyjętej misji. Drugi cel wypływa 
z pierwszego i ściśle się z nim łączy. Przykład dawany przez wyznawców Jezusa 
ostatecznie powinien wzbudzić w ludziach, zarówno w Żydach, jak i poganach, 
wiarę i cześć wobec Boga. To jest cel najważniejszy, który rzuca właściwe 
światło na motywację postępowania uczniów, wykluczając inne możliwe cele, 
jak doskonalenie siebie czy służbę ludziom. W pierwszym przypadku miałby 
miejsce — co najwyżej — osobisty, egocentryczny ascetyzm, natomiast druga 
ewentualność mogłaby być jedynie filantropią. Jak wiadomo, nie o to chodzi 
Jezusowi. Nie chodzi o poprawę jakości życia na ziemi, ale o panowanie Boga. 
Ludzie powinni zrozumieć, że On jest źródłem i celem ich życia. Działalność 
uczniów ma być dynamiczna, misyjna, nastawiona na zdobywanie osób dla 
królestwa niebieskiego. Autentyczni świadkowie Ewangelii, zaangażowani 
twórcy królestwa Bożego na ziemi, głoszą i wielbią chwałę Boga. Bardziej niż 
pojedyncze uczynki, chwałę Boga głosi jakość życia wspólnoty chrześcijańskiej 
i blask królestwa Bożego, który z tego wynika69. Będąc pod wrażeniem tego, 
jakim jest Bóg, ludzie stają się członkami królestwa Bożego na ziemi, swoją 
zafascynowaną obecnością poszerzają je i nadają mu coraz piękniejszy wyraz. 

68	 A. Paciorek, Ewangelia według Świętego Mateusza, s. 210.
69	 D. A. Hagner, Matthew 1–13, s.  101–102; por. U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus, 

s. 225; C. S. Keener, A commentary on the Gospel of Matthew, s. 175.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 85

Wnioski

Nauka Jezus nie jest paradoksalna jako taka. Jest jasna i przejrzysta. Jezus 
stawia konkretne wymagania i  formułuje czytelne oczekiwania od swoich 
wyznawców. W swoim głoszeniu przywołuje jednak sytuacje paradoksalne, 
praktycznie niemożliwe do zaistnienia (utrata smaku przez sól) czy absurdalne 
(chowanie świecącej lampy pod korzec) po to, aby jak najbardziej wyraziście 
uwydatnić ważne prawdy Ewangelii. 

Jak wiadomo, niewielka ilość soli potrafi zmienić smak stosunkowo wiel-
kiej objętości pokarmu. Siła soli nie leży bowiem w jej ilości, ale w jakości. 
Używając obrazu soli Jezus domaga się od swoich uczniów wysokiej jakości 
życia duchowego i moralnego, wyrazistego świadectwa przynależności do 
Niego i wierności Jego zasadom. Pośrednio wynika z tego prawda, że doskona-
łych uczniów nigdy nie będzie za wiele, ale nawet ta niewielka ilość całkowicie 
oddanych Panu i Jego sprawie potrafi spełnić oczekiwania Jezusa. 

„Kościół nie powinien być światowy, ludowy, kulturowy, lecz ma być 
Kościołem dla świata, dla ludzi”70. Taka prawda wynika z perykopy Mt 5, 13–16, 
ale jest to zaledwie połowa drogi. Ostatecznym celem Kościoła jest oddawanie 
chwały Bogu.

Bibliografia

Bosetti E., Jeśli chcesz być doskonały. Komentarz do Ewangelii wg św. Mateusza, 
tł. P. Majdański, Kraków 2010. 

Carson D. A., Sermon on the mount. An Evangelical exposition of Matthew 5–7 
Glasgow 2010.

Fidler P., Das Matthäusevangelium, Stuttgart 2006 (Theologischer Kommentar 
zum Neuen Testament, 1).

France R. T., The Gospel of Matthew, Grand Rapids 2007 (The New International 
Commentary on the New Ttestament).

Feuillet A., Grelot P., Światło i  ciemność, w: Słownik teologii biblijnej, 
red. X. Léon‑Dufour, tł. K. Romaniuk, Poznań 1994, s. 958–963.

Gnilka J., Das Matthäusevangelium, Freiburg 2001 (Herders Theologischer 
Kommentar zum Neuen Testament, I, 1).

Guelich R. A., The Sermon on the mount. A fundation for understanding, Waco 1983. 

70	 J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, s. 139. 



ks. Adam Dynak86

Gryziec P. R., Według świętego Mateusza. Stary Testament ukryty w  Nowym, 
Kraków 1998.

Gundry R. H., Matthew. A commentary on his handbook for a mixed Church under 
persecution, , Grand Rapids 19942.

Hagner D. A., Matthew 1–13, Dallas 1993 (Word Biblical Commentary 33A).
Hahn H. C., Light, w: The new international dictionary of New Testament theology II, 

ed. C. Brown, Grand Rapids 1976, s. 484–495.
Hauck F., halas, w: Theological dictionary of the New Testament I, ed. G. Kittel, 

Grand Rapids 1964, s. 228–229.
Hillyer N., Salt, w: The new international dictionary of New Testament theology III, 

ed. C. Brown, Grand Rapids 1978, s. 443–449.
Homerski J., Ewangelia wg św. Mateusza. Wstęp — przekład z oryginału — komentarz,  

Poznań–Warszawa 1979 (Pismo Święte Nowego Tesrtamentu, III/1).
Keener C. S., A commentary on the Gospel of Matthew, Grand Rapids 1999.
Kendall R. T., The Sermon on the mount. A verse-by-verse look at the greatest teach

ings of Jesus, Grand Rapids 2011.
Léon-Dufour X., Sól, w: Słownik teologii biblijnej, red. X. Léon-Dufour, 

tł. K. Romaniuk, Poznań  1994, s. 896–897.
Lurker M., Słownik obrazów i symboli biblijnych, tł. K. Romaniuk, Poznań 1989. 
Luz U., Das Evangelium nach Matthäus (Mt 1–7), Neukirchen 1997 

(Evangelisch-Katolischer Komentar zum Neuen Testament, I/1).
Łach J., „Sól ziemi” (Mt 5, 13), w: Odpowiedzialni za świat, praca zbiorowa, Poznań–

Warszawa 1982, s. 197–205 (Powołanie Człowieka, 5).
Morris L., The Gospel according to Matthew, Grand Rapids 1992 (The Pillar New 

Testament Commentary).
Nolland J., The Gospel of Matthew, Grand Rapids 2005 (The New International 

Greek Testament Commentary).
Paciorek A., Ewangelia według Świętego Mateusza, rozdziały 1 — 13, Częstochowa 

2005 (Nowy Komentarz Biblijny Nowy Testament, I/1).
Pennington J. T., The Sermon on the mount and human flourishing. A theological 

commentary, Grand Rapids 2017. 
Ryken L., Wilhoit J. C., Longman III T., Sól, w: Słownik symboliki biblijnej, 

tł. Z. Kościuk, Warszawa 1998, s. 934–935. 
Słownik języka polskiego, t. 2, red. M. Szymczak, Warszawa 1979. 
Słownik wyrazów obcych, red. E. Sobol, Warszawa 1996.
Strong J., Grecki słownik Stronga z lokalizacją słów greckich i kodami Popowskiego, 

Warszawa 2015.



„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16 87

Turner D. L., Matthew, Grand Rapids 2008 (Baker Exegetical Commentary on the 
New Testament).

Witczyk H., Światłość-ciemność, w: Nowy słownik teologii biblijnej, red. H. Witczyk, 
Lublin–Kielce 2017, s. 868–871.

Wojciechowski M., Czy Jezus żądał zbyt wiele. Objaśnienie Kazania na Górze, 
Częstochowa 2006.

Abstrakt

„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16

Niniejszy artykuł stanowi analizę perykopy Mt 5, 13–16. Przedstawiono w nim 
znaczenie soli i światła w starożytnym świecie biblijnym oraz ich bogatą symboli-
kę, zarówno w praktykach kultycznych, jak i w życiu społecznym. Główny nacisk 
położono na zrozumienie obrazu soli i światła przez bezpośrednich słuchaczy 
nauczania Jezusa, a także na późniejszy rozwój znaczenia tych symboli w życiu 
wspólnoty Kościoła.

Słowa kluczowe: sól, światło, Kazanie na górze, uczniowie, królestwo Boże

Abstract

„The paradoxy” in the teaching of Jesus. The analysis Mt 5:13–16

This article examines the pericope Matthew 5:13–16. It explores the significance of 
salt and light in the ancient biblical world, along with their rich symbolism in both 
cultic practice and social life. The main focus is on understanding the image of salt 
and light by the direct listeners of Jesus’ teaching, as well as the later development 
of the significance of these symbols in the life of the Church community. 

Keywords: salt, light, Sermon on the mount, disciples, Kingdom of God





Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 89–106, https://doi.org/10.15633/tst.44205

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Katarzyna Drąg
https://orcid.org/0000-0001-9920-3526

katarzyna.drag@upjp2.edu.pl

Uniwersy tet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

https://ror.org/0583g9182

Anna Miśkowiec
https://orcid.org/0009-0002-7848-380X

anna.miskowiec@upjp2.edu.pl

Uniwersy tet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

https://ror.org/0583g9182

Personalistyczna wizja kultury wobec 
Hallowskiej koncepcji kultury. 
Implikacje dla kształcenia kompetencji 
komunikacji międzykulturowej

Punktem wyjścia rozważań zawartych w tym artykule jest przekonanie o istot-
nej roli kompetencji komunikowania międzykulturowego każdej osoby, a co 
za tym idzie, naukowe zobowiązanie do troski o proces nabywania tych kom-
petencji. Z tego zobowiązania wyniknęła próba zastosowania porównawczej 
syntezy dwóch wizji kultury i sprawdzenia, czy efektem tych działań może być 
synergiczna propozycja, umożliwiająca kształcenie kompetencji kluczowych 
dla osobowego i społecznego rozwoju człowieka na pogłębionym poziomie. 
Warto podkreślić, że dotychczas w literaturze podobne próby nie były podej-
mowane. Przedstawione w artykule zestawienie dwóch wizji kultury pozwala 
na teoretyczną analizę potencjału ich synergii. Takie ujęcie może sprzyjać 

https://ror.org/0583g9182
https://ror.org/0583g9182


Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec90

lepszemu rozumieniu i promowaniu wartości personalistycznych w edukacji, 
wspierając rozwój osobowy i społeczny człowieka.

Rozwój ten jest integralnie związany z kulturą i jej komunikowaniem w róż-
nych wymiarach na różnych poziomach. 

Kultura jest rzeczywistością dynamiczną dzięki dynamizmowi osoby, który ujawnia się 
przede wszystkim w  twórczości człowieka i  jego wszelkich procesach komunikacyjnych. 
Dynamizm ten odsłania się także w  sposobach uczestniczenia w  przestrzeni kulturowej. 
Ten sam człowiek może czasem bardzo aktywnie i  twórczo wykorzystywać określone ele-
menty kultury we własnym duchowym rozwoju i komunikacji wartości, innym znów razem 
stawać się pasywnym konsumentem innych elementów kultury z negatywnymi dla siebie 
skutkami1. 

Kultura stanowi dla człowieka swoiste universum wartości materialnych 
i duchowych, będąc równocześnie nośnikiem oraz repozytorium treści o cha-
rakterze ogólnoludzkim. W określonych segmentach tego uniwersum funk-
cjonują konkretne jednostki i grupy, zakorzenione w danej tradycji kulturowej. 
Kultura wyznacza dla nich przestrzeń internalizacji norm i wartości, formo-
wania tożsamości oraz budowania poznawczych i aksjologicznych ram inter-
pretacji rzeczywistości. Wpływa tym samym na kształtowanie postaw, wzorów 
zachowań, relacji interpersonalnych oraz sposobów projektowania przyszłości. 
Jednocześnie stanowi kontekst dla tworzenia, interpretowania i użytkowania 
wytworów kulturowych. W tym ujęciu komunikowanie — zwłaszcza w per-
spektywie międzykulturowej — musi być analizowane jako proces głęboko 
zakorzeniony w systemach wartości określonych społeczności. Oznacza to 
konieczność uwzględnienia wymiaru aksjologicznego jako kluczowego czyn-
nika warunkującego wzajemne zrozumienie, interpretację komunikatów oraz 
formy interakcji między przedstawicielami różnych kultur.

W związku z tym komunikowanie — szczególnie w perspektywie międzykul-
turowej — musi być analizowane jako proces głęboko osadzony w systemach 
wartości poszczególnych społeczności, co nakłada konieczność świadomego 
uwzględniania jego wymiaru aksjologicznego. Pożądane wydaje się propago-
wanie personalistycznej2 wizji kultury, która akcentuje centralną rolę osoby 

1	 K. Drąg, M. Drożdż, Godność osoby w komunikowaniu międzykulturowym, w: Godność 
osoby w mediach — media godne osoby, red. M. Drożdż, K. Drąg, Tarnów 2020, s. 38.

2	 Więcej o  personalizmie np.: W. Chudy, Filozofia personalistyczna Jana Pawła II (Ka-
rola Wojtyły), „Teologia Polityczna” 3 (2005–2006), s.  233–252; Osoba, wspólnota, wartości: 



91Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury...

jako podmiotu i celu wszelkiej działalności kulturotwórczej. Taka perspektywa 
umożliwia pełniejsze zrozumienie różnic kulturowych oraz sprzyja budowaniu 
dialogu opartego na szacunku dla godności człowieka.

W takim duchu w niniejszym artykule zastosowano syntezę porównaw-
czą personalistycznej wizji kultury w ujęciu Jana Pawła II oraz Hallowskiej 
koncepcji kultury. Koncepcję Halla wybrano w ramach przeglądu literatury, 
spośród dostępnych koncepcji, ze względu na jej systematyczne rozróżnienie 
aspektów jawnych i ukrytych kultury, szerokie rozpowszechnienie w bada-
niach i edukacji międzykulturowej. Synteza porównawcza polega nie tylko 
na zestawieniu dwóch wizji kultury, lecz także na wydobyciu ich wspólnych 
i uzupełniających się elementów. Dzięki temu możliwe staje się stworzenie 
bardziej całościowego ujęcia, w którym oba modele wzajemnie się dopełniają. 
Synergia tych koncepcji polega więc na tym, że ich połączenie pozwala uchwy-
cić kulturę w sposób pełniejszy, niż byłoby to możliwe przy wykorzystaniu 
każdej z nich osobno.

Personalistyczna wizja kultury podkreśla wartość osoby ludzkiej jako cen-
trum życia kulturowego, w tym procesów komunikacyjnych, natomiast model 
oparty na koncepcji Edwarda Halla umożliwia systematyczną analizę kultury 
poprzez rozróżnienie jej aspektów jawnych i ukrytych. Celem tego artykułu 
jest wskazanie potencjału rozumienia wizji kultury w ujęciu personalistycz-
nym promowanej przez Jana Pawła II w procesie kształtowania kompetencji 
międzykulturowych, coraz bardziej potrzebnych w zglobalizowanym świecie3. 
By osiągnąć ten cel, skorelowano rozumienie istoty kultury definiowanej przez 
Jana Pawła II z popularnym i szeroko stosowanym w edukacji międzykulturo-
wej, wywodzącym się z antropologii kultury, rozróżnieniem na uświadomione 
(widoczne) i nieuświadomione (niewidoczne) komponenty kultury. 

personalizm Karola Wojtyły — Jana Pawła II, red. A. Lekka-Kowalik, G. Barth, K. Guzowski, 
B. Sipiński, Lublin 2021; A. M. Wierzbicki, Filozofowie personalistycznego przebudzenia: Ka-
rol Wojtyła i Tadeusz Styczeń, „Studia Pigoniana” 3 (2020), s. 9–24; z uwagi na zakres i cel 
artykułu pominięto szczegółowe omówienie personalizmu i związków Jana Pawła II z nim; 
odwołania do personalizmu mają charakter funkcjonalny.

3	 Por. D. Glondys, M. Bednarczyk, Komunikacja międzykulturowa albo lepiej nie wychodź 
z domu, Kraków 2020, s. 13.



Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec92

Wybrane aspekty wizji kultury i komunikacji międzykulturowej 
według Jana Pawła II

Ważnym i podstawowym źródłem refleksji na temat roli wizji kultury promo-
wanej w nauczaniu Jana Pawła II jest Konstytucja duszpasterska o Kościele 
w świecie współczesnym Gaudium et spes Soboru Watykańskiego II. Ojcowie 
soboru podkreślili, że to właśnie poprzez kulturę, rozumianą jako pielęgno-
wanie dóbr i wartości wpisanych w naturę człowieka, osoba osiąga prawdziwe 
i pełne człowieczeństwo4. Według nauczania Soboru Watykańskiego II kul-
tura obejmuje wszelkie działania, dzięki którym człowiek rozwija i doskonali 
zdolności swojego ducha i ciała, a także poprzez poznanie i pracę stara się 
twórczo kształtować otaczający świat. Podkreślenie nierozerwalnego związku 
kultury i człowieczeństwa, zawarte w soborowej konstytucji5, było wyraźne 
i  jednoznaczne, ale jednocześnie nauka ta przekazana w „lapidarnej, skon-
densowanej formie, domagała się omówienia i komentarza oraz przełożenia 
na język coraz szybciej zmieniającego się świata”6. Osobą, która rozwinęła 
rozważania na temat roli kultury w życiu człowieka oraz istoty komuniko-
wania międzykulturowego, był Jan Paweł II. Teza fundamentalna zawarta 
w dokumencie soborowym dotycząca relacji kultura–człowiek była rozwijana 
przez niego wielokrotnie, w różnych formach, w ciągu trwania całego pontyfi-
katu7. Zagadnienie kultury w jej różnych odsłonach było omawiane przez Jana 
Pawła II m.in. w kontekście antropologicznym, filozoficznym, teologicznym8. 
Spośród tych różnych ujęć szczególnie znaczące jest to, które ukazuje kulturę 
w jej antropologicznym wymiarze jako rzeczywistość nierozerwalnie związaną 
z człowiekiem i jego osobowym rozwojem.

4	 Por. Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 
7.12.1965, 53.

5	 Por. Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 53.
6	 R. Kaczorowski, Jana Pawła II mówienie o kulturze. Na marginesie jego „Listu do arty-

stów”, „Studia Gdańskie”12 (1999), s. 292.
7	 Por. K. A. Houde, Man creates culture, culture creates man: the reciprocal relationship 

between humanity and culture in the life and thought of saint John Paul II, „Roczniki Kultu-
roznawcze” 15 (2024) nr 3, s. 7–48; M. Fiszer, Jan Paweł II o roli kultury w życiu człowieka 
i narodów, „Myśl Ekonomiczna i Polityczna” 29 (2010) nr 2, s. 153–177.

8	 Por. K. Gładkowski, Personalistyczna koncepcja kultury Jana Pawła II. Próba interpretacji 
antropologicznej wybranych przemówień, „Roczniki Kulturoznawcze” 15 (2024) nr 3, s. 73–101; 
J. Król, Znaczenie i rola kultury w nauczaniu Jana Pawła II w kontekście wybranych współcze-
snych jej ujęć, „Roczniki Kulturoznawcze” 15 (2024) nr 3, s. 51–71.



93Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury...

Personalistyczna wizja kultury opiera się na kilku założeniach, spośród 
których warto przywołać wybrane, a ważne z perspektywy kształcenia kom-
petencji międzykulturowych. 

Pierwszym z założeń jest przekonanie, że osoba jest źródłem kultury i po-
zostaje celem kultury. Jan Paweł II pisał, że „kultura jest właściwością czło-
wieka”9, wywodzi się z niego i dla niego istnieje. Kultura jest czynnikiem 
wyodrębniającym człowieka spośród innych istot na takich samych zasadach, 
jak inteligencja czy język i wolność — podkreślał papież w 1982 roku podczas 
spotkania z intelektualistami w Coimbrze10. Tym samym podkreślał status 
kultury jako wyróżnika człowieka. 

Po drugie, istota kultury ujawnia się przede wszystkim w procesie samopo-
znania, duchowego rozwoju i odpowiedzialnego działania. Dopiero wtórnie 
kulturę można rozpatrywać jako rzeczywistość zewnętrzną — zbiór wytworów 
materialnych i  instytucjonalnych, które swoje źródła mają w pierwotnym 
i nierozerwalnym związku człowieka i kultury. Popularny podział wytworów 
kultury na to, co materialne i niematerialne w optyce personalistycznej zy-
skuje hierarchiczny układ. To, co materialne, jest wtórne względem aspektów 
niematerialnych — intelektualnych, duchowych.

Po trzecie, kultura jest rzeczywistością dla człowieka nieodzowną. Jan 
Paweł II mówił: „człowiek nie może obejść się bez kultury. Kultura jest właści-
wym sposobem istnienia i bytowania człowieka”11. Kultura stanowi przestrzeń, 
w której człowiek odkrywa sens własnego życia i nadaje mu kierunek. To po-
przez nią wyraża swoje wartości, buduje więzi społeczne i rozwija tożsamość. 
Co więcej, człowiek nie może „uciec” przed kulturą — nawet jeśli próbuje się 
od niej zdystansować, zawsze pozostaje zanurzony w określonych normach, 
symbolach i tradycjach, które go kształtują. Bez kultury traci istotny punkt 
odniesienia, pozwalający rozumieć siebie oraz innych. Jan Paweł II zwracał 
uwagę, że kultura nie jest jedynie dodatkiem do życia, lecz jego fundamentem. 
Jest sposobem, w jaki człowiek tworzy, myśli, komunikuje się i przekazuje 

9	 Jan Paweł II, Kultura służy wyniesieniu człowieka i rozwojowi współpracy między naroda-
mi. Przemówienie do intelektualistów, Coimbra 15 maja 1982, w: Wiara i kultura. Dokumenty, 
przemówienia, homilie, Rzym–Lublin 1988, s. 142.

10	 Jan Paweł II, Kultura służy wyniesieniu człowieka i rozwojowi współpracy między naroda-
mi, s. 142. 

11	 Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone w  siedzibie UNESCO, 2.06.1980,  6, https://teo-
logiapolityczna.pl/jan-pawel-ii-przemowienie-wygloszone-2-czerwca-1980-roku-w-unesco 
(12.10.2025).



Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec94

dziedzictwo kolejnym pokoleniom. W tym sensie troska o kulturę jest jed-
nocześnie troską o człowieka i o jego pełny rozwój12.

Po czwarte, wielość kultur (w tym różnice międzykulturowe) nie przeczą 
temu, że człowiek w sensie najbardziej podstawowym funkcjonuje w jednej 
kulturze ludzkiej. Jedność kultury ludzkiej jest prymarna względem wie-
lości kultur partykularnych i daje najbardziej solidny fundament dialogu 
międzykulturowego. 

Człowiek bytuje zawsze na sposób jakiejś kultury sobie właściwej, która z kolei stwarza po-
między ludźmi właściwą dla nich więź, stanowiąc o międzyludzkim i społecznym charak-
terze ludzkiego bytowania. Stąd też w jedności kultury, jako właściwego sposobu istnienia 
człowieka, bierze zarazem początek wielość kultur, wśród których człowiek bytuje. W tej 
wielości człowiek rozwija się, nie tracąc istotnego kontaktu z jednością kultury jako podsta-
wowego i istotnego wymiaru swego istnienia i bytowania13.

Ten ważny fragment wystąpienia papieża podkreśla nierozerwalny związek 
człowieka z kulturą, wskazując, że ludzka egzystencja zawsze przybiera formę 
osadzoną w określonej kulturze. Kultura nie jest jedynie tłem czy zbiorem 
zewnętrznych norm, lecz aktywnym czynnikiem kształtującym więzi spo-
łeczne i  interpersonalne, nadając człowiekowi możliwość funkcjonowania 
w wymiarze społecznym. Jan Paweł II wskazał na dynamiczny charakter 
kultury: choć istnieje wielość kultur, w których człowiek uczestniczy, każda 
jednostka zachowuje kontakt z fundamentalną jednością kultury, która stano-
wi podstawę ludzkiego istnienia i wartości. Powyższy cytat można rozumieć 
jako potwierdzenie tezy personalistycznej, że jedność kultury jest koniecznym 
warunkiem rozwoju jednostki w różnorodnym świecie społecznym.

Po piąte, podział na materialne i duchowe aspekty kultury niesie głęboki 
sens, nie jest podziałem wyłącznie klasyfikacyjnym. Papież wskazywał na 
dwukierunkową zależność między tymi aspektami i wyjaśniał sens tej zależ-
ności w następujących słowach:

W dziedzinie kultury człowiek jest zawsze faktem pierwszym: pierwotnym i podstawowym. 
Jest to zaś człowiek jako całość: w  integralnym całokształcie swojej duchowo-materialnej 

12	 Por. J. Królikowski, Wielka lekcja duchowości i humanizmu. Papież Jan Paweł II w siedzi-
bie UNESCO w Paryżu (2 czerwca 1980 roku), „Studia Socialia Cracoviensia” 11 (2019) nr 1 (20), 
s. 61–73.

13	 Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone w siedzibie UNESCO, 6.



95Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury...

podmiotowości. I  jeśli słuszny jest podział kultury na duchową i materialną, zależnie od 
charakteru i treści wytworów, w których się ona przejawia, to równocześnie należy stwier-
dzić, że z  jednej strony dzieła kultury materialnej świadczą zawsze o  jakimś „uduchowie-
niu” materii, o  poddaniu tworzywa materialnego energiom ludzkiego ducha: inteligencji, 
woli — z drugiej zaś strony dzieła kultury duchowej świadczą, na odwrót, o swoistej „mate-
rializacji” ducha i tego, co duchowe14.

Taka interpretacja znanego i  funkcjonalnego w antropologii kultury po-
działu na to, co w kulturze materialne i niematerialne nadaje mu głęboki sens.

Antropologiczna perspektywa rozpatrywania istoty kultury promowana 
przez Jana Pawła II wydaje się szczególnie wartościowa i możliwa do wyko-
rzystania w procesie poszerzania kompetencji międzykulturowych. Jest ona 
warta skorelowania z potencjałem koncepcji kultury Edwarda Halla. 

Koncepcja widocznych i niewidocznych wymiarów kultury 
według Edwarda Halla

Teoretyczne podstawy popularnej metafory „kultury jako góry lodowej” się-
gają korzeniami do koncepcji kultury, którą opisywał Edward Hall, ame-
rykański antropolog i etnolog, autor m.in. książki Beyond culture wydanej 
po raz pierwszy w 1976 roku15. On rozpropagował ideę nieuświadomionych 
wymiarów kultury, które przekładają się na zewnętrzne, uświadomione za-
chowania i artefakty16. Jego antropologiczna wizja kultury obejmuje „zbiór 
elementów zewnętrznych, widocznie ujawniających się w  cechach danej 
kultury, uzupełniony przez szeroki zestaw elementów równie wpływowych, 
głęboko powiązanych z tymi pierwszymi, ale działających na poziomie ukry-
tym, nieświadomym i podziemnym”17. Podstawowe założenia teoretyczne 
Edwarda Halla i wrażliwość na nieuświadomione i niewidoczne wymiary 
kultury zaowocowała modelem znanym pod nazwą „model kultury jako góry 

14	 Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone w siedzibie UNESCO, 8.
15	 E. Hall, Beyond culture, Garden City 1976.
16	 M. Dan, Culture as a  multi-level and multi-layer construct, „Review of International 

Comparative Management” 21 (2) (2020), s. 232. 
17	 P. Granata, Culture as mediatization: Edward T. Hall’s ecological approach, „Inmediacio-

nes de la Comunicación” 11 (2016), s. 68.



Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec96

lodowej” — ang. iceberg model of culture (w różnych wariantach, ale oparty na 
tych samych fundamentalnych założeniach18).

Góra lodowa składa się z dwóch odmiennych części: tej nadwodnej, łatwo 
dostrzegalnej, oraz znacznie większej, ukrytej pod powierzchnią morza. Dolna 
część, choć niewidoczna, stanowi zwykle wielokrotnie większą objętość całej 
struktury. Analogicznie według koncepcji Edwarda Halla, niewielki fragment 
kultury pozostaje jawny i rozpoznawalny w codziennych interakcjach, podczas 
gdy znaczna jej część ma charakter ukryty, nie w pełni uświadamiany nawet 
przez członków danej zbiorowości.

Metafora „góry lodowej” jest stosowana nie tylko ze względu na proporcje 
elementów widzialnych i niewidzialnych, lecz również dlatego, że w nawi-
gacji to właśnie część podwodna stanowi największe zagrożenie. Podobnie 
w komunikowaniu międzykulturowym czynniki niewidoczne — ukryte nor-
my, wartości, przekonania czy schematy interpretacyjne — mogą generować 
najpoważniejsze trudności. To one prowadzą do nieporozumień, błędnych 
interpretacji, napięć i konfliktów, ponieważ oddziałują w sposób niejawny, 
lecz decydujący dla wzajemnego zrozumienia.

Koncepcja autorstwa Edwarda T. Halla ukazuje kulturę jako strukturę wie-
lowarstwową, w której elementy widoczne stanowią jedynie niewielką część 
całości. Na powierzchni znajdują się zewnętrzne, łatwo dostrzegalne aspekty, 
takie jak język, zwyczaje, stroje, sztuka czy codzienne formy zachowań. To one 
najczęściej stają się pierwszym punktem odniesienia w kontakcie z odmienną 
kulturą, choć w rzeczywistości odzwierciedlają jedynie minimalną część jej 
pełnego wymiaru.

Znacznie istotniejsza, choć trudniej uchwytna, jest warstwa ukryta, obej-
mująca niepisane normy społeczne, konwencje komunikacyjne, zasady orga-
nizowania relacji międzyludzkich oraz praktyki regulujące funkcjonowanie 
wspólnoty. Jeszcze głębiej znajdują się fundamentalne wartości, przekonania, 
schematy poznawcze oraz podstawowe założenia dotyczące natury świa-
ta i człowieka. To one stanowią właściwy rdzeń kultury, ponieważ kształ-
tują sposób postrzegania rzeczywistości i decydują o interpretacji zjawisk 
społecznych19.

18	 Por. L. Halverson-Wente, Developing intercultural communication competence, https://
mlpp.pressbooks.pub/interculturalcommunicationcompetence/ (10.09.2025).

19	 Por. Beyond the surface: Exploring the iceberg of culture, 2024, https://thecorecollabora-
tive.com/beyond-the-surface-exploring-the-iceberg-of-culture/ (11.10.2025).



97Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury...

Metafora „góry lodowej” podkreśla zatem, że zrozumienie kultury wymaga 
wyjścia poza obserwację tego, co bezpośrednio dostrzegalne, i uwzględnienia 
głębokich, często nieuświadomionych, czynników determinujących ludzkie 
zachowania. Model ten znajduje szczególne zastosowanie w badaniach nad 
komunikacją międzykulturową, ponieważ uwrażliwia na złożoność proce-
sów kulturowych oraz konieczność interpretowania zachowań w kontekście 
ukrytych znaczeń i wartości. Omawiana metafora charakteryzuje się więc 
dużym potencjałem kształcenia postaw i refleksji o charakterze aksjologicz-
nym. O potencjale tym może świadczyć wybór zagadnień i aspektów, które 
można przyporządkować do niewidocznej części modelu. W kulturze istnieje 
wiele wartości, przekonań i norm funkcjonujących na różnych poziomach 
(od ukrytych reguł społecznych, po domyślne sposoby postępowania jed-
nostki). Aby oddać złożoność i różnorodność tych elementów, w poniższej 
liście zestawiono przykłady obejmujące normy społeczne, komunikacyjne 
i moralne, przekonania dotyczące czasu, przestrzeni oraz emocji, pokazując 
wielopoziomowy i złożony charakter ukrytej części kultury. Wymienić tu 
można np.: stosunek do autorytetów, stosunek do religii, pojmowanie dobra 
i zła, podejście do pieniędzy i bogactwa, rolę religii, normy społeczne i moral-
ne, normy dotyczące płci, normy dotyczące wieku, normy dotyczące gościn-
ności, hierarchie i struktury społeczne, poziom dystansu władzy, znaczenie 
statusu społecznego, hierarchiczność w pracy i rodzinie, sposób komunikacji, 
wysoki lub niski kontekst, znaczenie ciszy, ukryte zasady grzeczności, rolę 
humoru, postrzeganie czasu, punktualność, tempo życia, długoterminowe 
lub krótkoterminowe planowanie, postrzeganie przestrzeni, dystans osobisty, 
podejście do prywatności, rolę przestrzeni wspólnej, sposób podejmowania 
decyzji, indywidualizm lub kolektywizm, decyzje konsensualne lub indywi-
dualne, rolę emocji i intuicji, wyobrażenia o świecie i naturze, stosunek do 
natury, przekonania o przeznaczeniu, niewypowiedziane reguły i założenia, 
domyślne sposoby rozwiązywania konfliktów, ukryte oczekiwania, emocje 
i  ich wyrażanie, emocje dopuszczalne do okazywania, normy okazywania 
złości, smutku i radości, sposoby okazywania aprobaty i dezaprobaty.

Istotne jest także to, że kultura, podobnie jak góra lodowa, stanowi spójny, 
niepodzielny system, w którym warstwa jawna i ukryta pozostają wzajemnie 
powiązane. Widoczne przejawy kultury są bezpośrednim rezultatem głęboko 



Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec98

zakorzenionych, niewidocznych czynników, które determinują ich kształt 
i funkcjonowanie20.

Koncepcja kultury Jana Pawła II a koncepcja kultury Edwarda 
Halla — wyniki syntezy porównawczej 

Porównanie personalistycznej wizji kultury, obecnej w nauczaniu Jana Pawła II, 
z modelem kultury jako „góry lodowej” opartej na koncepcji kultury Edwarda 
T. Halla ukazuje, że oba ujęcia — choć zakorzenione w odmiennych tradycjach 
intelektualnych — posiadają komplementarny potencjał, który może zostać 
twórczo wykorzystany w kształceniu kompetencji komunikacji międzykul-
turowej. Personalistyczna refleksja nad kulturą, osadzona w antropologii 
chrześcijańskiej, podkreśla centralną rolę osoby jako podmiotu i celu wszel-
kiej działalności kulturotwórczej. Kultura jest w tym ujęciu nie tylko zbio-
rem wytworów czy wzorów zachowania, lecz przede wszystkim przestrzenią, 
w której człowiek odkrywa sens własnego życia, formuje tożsamość, wyraża 
wartości i buduje relacje z innymi. Jej istota ma charakter aksjologiczny i du-
chowy, a jej rozwój pozostaje nierozerwalnie związany z integralnym rozwojem 
człowieka. W tym kontekście kultura jawi się jako dynamiczna rzeczywistość 
zakorzeniona w godności osoby, która poprzez twórczość (zarówno codzienną, 
jak i wybitną) kształtuje świat wartości i znaczeń. W świetle myśli persona-
listycznej podział zaproponowany przez Halla nie odnosi się wyłącznie do 

„wielkiej” twórczości wybitnych jednostek — artystów, uczonych, polityków 
czy reformatorów — lecz obejmuje również „małą” twórczość wszystkich ludzi, 
realizowaną w ramach codziennych aktywności. Obejmuje ona zarówno pracę 
zawodową, jak i zwyczajne usprawnienia czy innowacje, które wprowadzane 
są w życiu codziennym, a także procesy komunikowania sensów i wartości. 
W jej zakres wchodzi również wytwarzanie oraz doskonalenie narzędzi, jak 
i wszelkie działania stanowiące wyraz ludzkiej racjonalności. Twórczość ta 
urzeczywistnia się ponadto w nowych ideach, koncepcjach i poglądach, które, 
syntetyzując się i kumulując, współtworzą postęp kultury, warunkując tym 
samym rozwój człowieka oraz całych społeczeństw.

Model kultury jako „góry lodowej”, wywodzący się z antropologii pragma-
tycznej reprezentowanej przez Halla, przyjmuje natomiast perspektywę 

20	 G. A. Ziętala, Język — kultura — komunikacja. Biznes w  świecie wielokulturowym, Nowy 
Sącz 2022, s. 44.



99Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury...

strukturalną i analityczną. W tym modelu większość zjawisk kulturowych 
pozostaje ukryta pod powierzchnią świadomego działania i manifestuje się 
poprzez nieuświadomione wartości, normy, przekonania, schematy interpre-
tacyjne czy wzorce relacji. Zewnętrzne elementy kultury (język, obyczaje, arte-
fakty) są w tym ujęciu jedynie widoczną manifestacją głębokich, podskórnych 
mechanizmów, które determinują zachowanie jednostki. Hallowska koncepcja 
umożliwia systematyczne rozpoznawanie tych ukrytych czynników, co ma 
istotne znaczenie w procesie rozumienia odmiennych kultur oraz identyfiko-
wania źródeł nieporozumień w komunikacji międzykulturowej.

Analiza porównawcza obu koncepcji pozwala dostrzec między nimi zasad-
niczą różnicę akcentów. Personalizm koncentruje się na znaczeniu wartości 
i duchowego wymiaru kultury, a także na jej zakorzenieniu w podmiotowości 
osoby ludzkiej. Hall natomiast ujmuje kulturę przede wszystkim jako system 
regulacji i wzorów zachowania, eksponując jej warstwę nieuświadomioną 
i funkcjonalną. Różnice te nie muszą jednak prowadzić do sprzeczności, prze-
ciwnie, w zestawieniu obu ujęć ujawnia się ich potencjał synergiczny. Model 
Halla dostarcza narzędzi analitycznych potrzebnych do rozpoznawania me-
chanizmów kultury, podczas gdy personalistyczne ujęcie kultury nadaje tym 
mechanizmom głębszy sens, ukazując je jako elementy służące rozwojowi 
osoby.

W perspektywie kształcenia kompetencji komunikacji międzykulturowej 
synergia ta ma wymiar szczególnie istotny. Personalistyczna wizja kultury 
pozwala uniknąć redukcjonizmu, jaki może pojawić się w czysto funkcjonal-
nych ujęciach antropologicznych. Uwrażliwia ona na aksjologiczny wymiar 
komunikacji, na znaczenie godności osoby oraz na etyczny fundament dia-
logu międzykulturowego. Tym samym wzmacnia komponent postaw, który 
jest równie ważny jak wiedza i umiejętności. Z kolei model Halla pomaga 
w praktycznym kształtowaniu świadomości ukrytych aspektów kultury, bez 
których nie jest możliwe pełne rozumienie zachowań przedstawicieli innych 
społeczności. Dzięki temu uzupełnia wymiar personalistyczny o konkretne 
narzędzia analityczne i diagnostyczne.

Oba ujęcia spotykają się w przekonaniu, że skuteczna komunikacja między-
kulturowa wymaga wyjścia poza obserwację zewnętrznych różnic i że kluczem 
do porozumienia jest rozumienie ukrytych struktur znaczeń. Personalizm 
dodaje jednak istotny element, podkreśla, że te struktury mają swoje źró-
dło w osobie ludzkiej, w jej wolności, rozumności i zdolności do tworzenia 
wartości. Tym samym dialog międzykulturowy nie jest jedynie techniką czy 



Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec100

zestawem kompetencji, lecz procesem spotkania osób, które, mimo różnic, 
uczestniczą w tej samej fundamentalnej kulturze ludzkiej. Ta perspektywa 
nie znosi różnorodności, lecz zakorzenia ją w głębszej jedności, czyniąc dialog 
możliwym i sensownym.

W świetle powyższych analiz można stwierdzić, że personalistyczna wizja 
kultury posiada znaczący potencjał w kształceniu kompetencji komunikacji 
międzykulturowej, zwłaszcza w  ich wymiarze aksjologicznym, etycznym 
i antropologicznym. Umożliwia ona rozwijanie kompetencji głębokich, obej-
mujących nie tylko rozpoznanie różnic kulturowych, ale również zdolność do 
ich interpretacji w duchu poszanowania godności osoby i budowania relacji 
opartych na dialogu. Jednocześnie narzędzia analityczne obecne w modelu 
Halla wzmacniają praktyczny wymiar edukacji międzykulturowej, uwrażli-
wiając na nieuświadomione elementy kultury, które mogą prowadzić do nie-
porozumień. Zestawienie obu ujęć pozwala zatem na stworzenie perspektywy 
bardziej całościowej, w której analiza strukturalna i antropologia personali-
styczna wzajemnie się uzupełniają.

Tak ujęta synteza może stanowić cenny model dla edukacji międzykulturo-
wej, łączący funkcjonalne narzędzia diagnozy kulturowej z głęboką refleksją 
nad miejscem osoby w kulturze. W kontekście współczesnych wyzwań spo-
łecznych i cywilizacyjnych może ona przyczynić się nie tylko do zwiększenia 
efektywności komunikacji między przedstawicielami różnych kultur, lecz 
także do kształtowania postaw otwartości, odpowiedzialności i wzajemnego 
zrozumienia, które stanowią fundament pokojowego współistnienia w glo-
balizującym się świecie21.

Porównanie personalistycznej wizji kultury Jana Pawła II z  koncepcją 
Edwarda Halla pozwala ujawnić komplementarny charakter obu podejść 
w  kontekście edukacji i  praktyki komunikowania międzykulturowego. 
Personalizm traktuje człowieka jako centralny punkt kultury, podkreśla jego 
godność, podmiotowość, twórczość oraz zdolność do komunikowania i współ-
działania w wymiarze zarówno indywidualnym, jak i społecznym. Kultura 
nie jest tu jedynie zbiorem norm czy wzorców zachowań, lecz dynamiczną 
przestrzenią, w której człowiek tworzy, wyraża siebie i rozwija swoje kompe-
tencje komunikacyjne.

21	 Por. F. Brotto, J. Huber, K. Karwacka-Vogele, G. Neuner, R. Ruffino, R. Teutsch, Kom-
petencje międzykulturowe dla wszystkich. Przygotowanie do życia w różnorodnym świecie, War-
szawa 2014, s. 12.



101Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury...

Model „góry lodowej” Halla z kolei wskazuje, że wiele kluczowych elemen-
tów kultury pozostaje niewidocznych w codziennych interakcjach. W połą-
czeniu z perspektywą personalistyczną metafora ta pozwala zrozumieć, że 
pełne komunikowanie międzykulturowe wymaga nie tylko znajomości po-
wierzchownych form kultury (języka, gestów, zwyczajów), lecz także wglądu 
w ukryte wartości, przekonania i wzorce myślowe, które determinują zacho-
wania jednostek i grup.

Integracja obu podejść w edukacji międzykulturowej sprzyja rozwijaniu 
kompetencji personalistycznych uczestników procesów komunikacyjnych. 
Uczy dostrzegać zarówno warstwę ukrytą, jak i  widoczną kultury, przy 
jednoczesnym respektowaniu godności i  twórczej aktywności człowieka. 
Personalistyczne wartości pozwalają interpretować i oceniać ukryte mecha-
nizmy kulturowe w sposób, który wzmacnia empatię, szacunek i skuteczność 
komunikowania międzykulturowego.

W efekcie połączenie perspektywy personalistycznej z modelem Hallowskim 
umożliwia uczestnikom edukacji międzykulturowej nie tylko rozpoznanie róż-
nic i podobieństw kulturowych, ale także świadome uczestnictwo w procesie 
komunikacyjnym, oparte na dialogu, twórczości i wzajemnym poszanowaniu 
wartości, co stanowi istotny fundament zarówno teorii, jak i praktyki współ-
czesnej komunikacji międzykulturowej.

Połączenie w edukacji międzykulturowej i badaniach komunikacji mię-
dzykulturowej personalistycznego i Hallowskiego ujęcia kultury umożliwia 
nauczycielom i uczestnikom procesów edukacyjnych dostrzeżenie, że skutecz-
na interakcja międzykulturowa wymaga nie tylko znajomości powierzchow-
nych aspektów zachowań i symboli, lecz przede wszystkim wglądu w ukryte 
mechanizmy kulturowe. Takie ujęcie powinno być pomocne w rozwijaniu 
świadomości międzykulturowej i kompetencji interpretacyjnych, stanowiąc 
narzędzie pozwalające lepiej rozumieć różnice i podobieństwa między kultu-
rami oraz ułatwiać konstruktywny dialog. Z tego powodu ważny jest postulat 
dotyczący włączania personalistycznej wizji kultury w nauczanie z zakresu 
komunikowania międzykulturowego.

Podsumowanie

Próba przeanalizowania potencjału personalistycznej wizji kultury w procesie 
przyswajania kompetencji komunikowania międzykulturowego została podjęta 
w oparciu o konkretną wizję kultury Edwarda Halla propagowaną w literaturze 



Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec102

i dydaktyce z zakresu komunikacji międzykulturowej. Zastosowana metoda 
syntezy porównawczej przyniosła wnioski, które mogą służyć uświadomie-
niu wartości myśli personalistycznej w refleksji z zakresu komunikowania 
międzykulturowego.

Michał Drożdż pisał, że zróżnicowanie kultur, które jest naturalne, ko-
nieczne i wartościowe, powinno być interpretowane w perspektywie funda-
mentalnej jedności rodzaju ludzkiego, opartej na równej godności i wartości 
każdej osoby. Tylko w świetle tej ontologicznej jedności możliwe jest właściwe 
rozumienie i akceptowanie kulturowych różnic, a także prezentowanie całego 
duchowego dziedzictwa ludzkości na wspólnej platformie człowieczeństwa. 
Umieszczenie zarówno elementów jedności, jak i odmienności w kontekście 
personalistycznym pozwala uchwycić pełnię prawdy każdej kultury, odsła-
niając wartość człowieka, sens jego rozumnego działania oraz znaczenie ca-
łego duchowego dorobku ludzkiej wspólnoty22. Wydaje się, że syntetyczne 
spojrzenie na analizowane koncepcje pozwala na efektywne rozpatrywanie 
komunikowania międzykulturowego jako procesu balansującego między jed-
nością kultury ludzkiej i bogactwem kulturowej różnorodności.

Zawarte w niniejszym artykule refleksje odnoszą się do wybranych wątków 
aksjologii komunikacji międzykulturowej. Wskazują na rolę poznawczych, 
moralnych i estetycznych wartości kulturowych23. Nieustającą motywacją do 
dalszej, pogłębionej refleksji nad istotą nierozerwalnej relacji między kulturą 
a komunikowaniem mogą być słowa Jana Pawła II wskazujące na istotę relacji 
człowiek–kultura:

Kultura pozostaje zawsze w istotnym i koniecznym związku z tym, czym (raczej: kim) czło-
wiek „jest”, natomiast związek jej z tym, co człowiek „ma” (posiada), o tyle jest ważny dla 
kultury, o tyle jest kulturotwórczy, o ile człowiek poprzez to, co posiada, może równocześnie 
pełniej „być” jako człowiek, pełniej stawać się człowiekiem we wszystkich właściwych dla 
człowieczeństwa wymiarach swego bytowania. [...] Człowiek, i tylko człowiek, jest sprawcą 
i twórcą kultury: człowiek, i tylko człowiek, w niej się wyraża i w niej się potwierdza24. 

22	 M. Drożdż, Osoba i kultura — odkrywanie personalnego wymiaru ludzkiej kultury, „Tar-
nowskie Studia Teologiczne” 33 (2014) nr 2, s. 157. 

23	 Por. P. Sztompka, O pojęciu kultury raz jeszcze, „Studia Socjologiczne” (2019) nr 1 (232), 
s. 21.

24	 Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone w siedzibie UNESCO, 7.



103Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury...

Bibliografia

Beyond the surface: Exploring the iceberg of culture, 2024, https://thecorecollabo-
rative.com/beyond-the-surface-exploring-the-iceberg-of-culture/ (11.10.2025).

Brotto F., Huber J., Karwacka-Vogele K., Neuner G., Ruffino R., Teutsch R., 
Kompetencje międzykulturowe dla wszystkich. Przygotowanie do życia w róż-
norodnym świecie, Warszawa 2014.

Chudy W., Filozofia personalistyczna Jana Pawła II (Karola Wojtyły), „Teologia 
Polityczna” 3 (2005–2006), s. 233–252.

Dan M., Culture as a multi-level and multi-layer construct, „Review of International 
Comparative Management” 21 (2020), s. 226–240.

Drąg K., Drożdż M., Godność osoby w komunikowaniu międzykulturowym, w: 
Godność osoby w mediach — media godne osoby, red. M. Drożdż, K. Drąg, 
Tarnów 2020, s. 21–49.

Drożdż M., Osoba i kultura — odkrywanie personalnego wymiaru ludzkiej kultury, 
„Tarnowskie Studia Teologiczne” 33 (2014) nr 2, s. 155–166.

Fiszer M., Jan Paweł II o  roli kultury w  życiu człowieka i  narodów, „Myśl 
Ekonomiczna i Polityczna” 29 (2010) nr 2, s. 153–177.

Glondys D., Bednarczyk M., Komunikacja międzykulturowa albo lepiej nie wychodź 
z domu, Kraków 2020.

Gładkowski K., Personalistyczna koncepcja kultury Jana Pawła II. Próba inter-
pretacji antropologicznej wybranych przemówień, „Roczniki Kulturoznawcze” 
15 (2024) nr 3, s. 73–101, https://doi.org/10.18290/rkult24153.3.

Granata P., Culture as mediatization: Edward T. Hall’s ecological approach, 
„Inmediaciones de la Comunicación” 11 (2016), s. 57–70.

Hall E., Beyond culture, Garden City 1976.
Halverson-Wente L., Developing intercultural communication competence, https://

mlpp.pressbooks.pub/interculturalcommunicationcompetence/ (10.09.2025).
Houde K. A., Man creates culture, culture creates man: the reciprocal relationship 

between humanity and culture in the life and thought of saint John Paul II, 
„Roczniki Kulturoznawcze” 15 (2024) nr 3, s. 7–48, https://doi.org/10.18290/
rkult24153.1.

Kaczorowski R., Jana Pawła II mówienie o kulturze. Na marginesie jego „Listu do 
artystów”, „Studia Gdańskie” 12 (1999), s. 289–306.

Król J., Znaczenie i rola kultury w nauczaniu Jana Pawła II w kontekście wybranych 
współczesnych jej ujęć, „Roczniki Kulturoznawcze” 15 (2024) nr 3, s. 51–71.

https://doi.org/10.18290/rkult24153.3
https://doi.org/10.18290/rkult24153.1
https://doi.org/10.18290/rkult24153.1


Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec104

Królikowski J., Wielka lekcja duchowości i humanizmu. Papież Jan Paweł II w sie-
dzibie UNESCO w Paryżu (2 czerwca 1980 roku), „Studia Socialia Cracoviensia” 
11 (2019) nr 1 (20), s. 61–73, https://doi.org/10.15633/ssc.3799.

Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone 2 czerwca 1980 roku w UNESCO, https://teo-
logiapolityczna.pl/jan-pawel-ii-przemowienie-wygloszone-2-czerwca-1980-ro-
ku-w-unesco (12.10.2025).

Jan Paweł II, Kultura służy wyniesieniu człowieka i rozwojowi współpracy między 
narodami. Przemówienie do intelektualistów, Coimbra 15 maja 1982, w: Wiara 
i kultura. Dokumenty, przemówienia, homilie, Rzym–Lublin 1988, s. 137–145.

Osoba, wspólnota, wartości: personalizm Karola Wojtyły — Jana Pawła II, 
red. A. Lekka-Kowalik, G. Barth, K. Guzowski, B. Sipiński, Lublin 2021.

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współcze-
snym Gaudium et spes, 7.12.1965.

Sztompka P., O pojęciu kultury raz jeszcze, „Studia Socjologiczne” (2019) nr 1 (232), 
s. 7–23.

Wierzbicki A. M., Filozofowie personalistycznego przebudzenia: Karol Wojtyła 
i  Tadeusz Styczeń, „Studia Pigoniana” 3 (2020) nr 3, s.  9–24, https://doi.
org/10.12775/SP.2020.001.

Ziętala G. A., Język — kultura — komunikacja. Biznes w świecie wielokulturowym, 
Nowy Sącz 2022.

Abstrakt

Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury. 
Implikacje dla kształcenia kompetencji komunikacji międzykulturowej

Artykuł zawiera porównanie personalistycznej wizji kultury Jana Pawła II z mode-
lem kultury opartym na koncepcji antropologa kultury Edwarda T. Halla w kon-
tekście kształcenia kompetencji międzykulturowych. Analiza pokazuje, że choć 
podejścia te wywodzą się z odmiennych tradycji filozoficznych i antropologicznych, 
mogą skutecznie się uzupełniać w edukacji ukierunkowanej na komunikację 
międzykulturową. Połączenie personalistycznej antropologii — podkreślającej 
godność, podmiotowość i twórczy charakter osoby — z modelem akcentującym 
wielowarstwową strukturę kultury pogłębia rozumienie wartości, norm i ukrytych 
mechanizmów kulturowych, a także wspiera rozwój kompetencji personalistycz-
nych niezbędnych do prowadzenia efektywnej komunikacji międzykulturowej. 

https://doi.org/10.15633/ssc.3799
https://doi.org/10.12775/SP.2020.001
https://doi.org/10.12775/SP.2020.001


105Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury...

Artykuł opiera się na podejściu teoretyczno-analitycznym, obejmującym krytyczne 
zestawienie obu modeli według wybranych kryteriów oraz syntezę wniosków, 
która prowadzi do propozycji integracji tych perspektyw w praktyce edukacyjnej.

Słowa kluczowe: aksjologia komunikowania, komunikowanie 
międzykulturowe, kultura, personalizm, Hallowska koncepcja kultury 

Abstract

The personalist vision of culture in relation to Hall’s concept of culture: 
Implications for the development of intercultural communication competence

The article compares John Paul II’s personalist vision of culture with the model of 
culture popularized by Edward T. Hall in the context of intercultural competence 
education. The analysis demonstrates that although these approaches originate 
from different philosophical and anthropological traditions, they can effectively 
complement each other in educational settings oriented toward intercultural 
communication. Integrating personalist anthropology, which emphasizes human 
dignity, subjectivity, and the creative character of the person, with a  model 
highlighting the multilayered structure of culture enhances the understanding 
of values, norms, and hidden cultural mechanisms, while supporting the 
development of personalist competencies necessary for meaningful intercultural 
communication. The article is grounded in a theoretical-analytical methodology, 
involving critical comparison of the two models according to selected criteria, 
followed by a synthesis of conclusions that leads to a proposal for integrating both 
perspectives into educational practice.

Keywords: axiology of communication, intercultural communication, culture, 
personalism, Hall’s concept of culture





Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 107–126, https://doi.org/10.15633/tst.44206

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

ks. Piotr Pietrucha
https://orcid.org/0009-0008-3634-9606

ppietrucha@alumni.unav.es

Universidad de Navarra

https://ror.org/02rxc7m23

Sobór Watykański II w pismach 
biskupa Jerzego Ablewicza z lat 1962–1965

W pierwszym artykule poświęconym udziałowi biskupa Jerzego Ablewicza 
w soborze watykańskim II przedstawiliśmy kontekst historyczny jego wyjaz-
dów do Rzymu1. W poniższym tekście zajmiemy się analizą pism ordynariusza 
z lat 1962–1965. Z zebranego materiału spróbujemy wydobyć najważniejsze 
tematy dotyczące przebiegu tego historycznego wydarzenia, od którego za-
kończenia w bieżącym 2025 roku mija sześćdziesiąt lat.

Artykuł ten będzie analizą tekstów biskupa Ablewicza, które w okresie 
trwania soboru były publikowane w diecezjalnym piśmie „Currenda”. Cennym 
ich uzupełnieniem będzie interpretacja do tej pory niepublikowanego prze-
mówienia biskupa, wygłoszonego dla Radia Watykańskiego podczas czwartej 
sesji soborowej. Udało się je pozyskać w formie dźwięku ze zbiorów Archiwum 
Archidiecezji Warszawskiej. Treść przemówienia jest dołączona do artykułu 
w postaci Aneksu. 

W pierwszej kolejności przedstawimy charakter pism biskupa na temat 
soboru. Następnie wyodrębnimy tematy dotyczące soboru, które poruszał 
w swoim nauczaniu: cele i zadania soboru, relacje z poszczególnych sesji, 

1	 Por. P. Pietrucha, Udział bp. Jerzego Ablewicza w Soborze Watykańskim II. Perspektywa 
historyczna, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 44 (2025) nr 1, s. 7–18.



ks. Piotr Pietrucha108

poznawanie Kościoła powszechnego, wspomnienia Wiecznego Miasta, spo-
tkania z papieżem Janem XXIII i Pawłem VI oraz interpretację dokumentów 
soboru. Całość rozważań zostanie zamknięta podsumowaniem.

Charakter pism biskupa Ablewicza na temat soboru

Informacje na temat Soboru Watykańskiego II i jego nauczania biskup Jerzy 
Ablewicz przekazywał swoim wiernym przede wszystkim w swoich kaza-
niach oraz listach pasterskich2. Przed jego wyjazdem do Rzymu na pierwszą 
i czwartą sesję soborową w tarnowskiej katedrze odbywało się uroczyste po-
żegnanie, na które przybywali kapłani i diecezjanie. Podczas tej uroczystości 
słowo pozdrowienia i zapewnienia o modlitwie wygłaszał ksiądz Infułat Jan 
Bochenek, proboszcz tarnowskiej katedry. Następnie w seminarium odbywało 
się spotkanie z klerykami i księżmi profesorami3.

Podczas pobytu w Rzymie biskup Ablewicz utrzymywał więź z diecezją, 
wysyłając listy pasterskie do Wyższego Seminarium Duchownego w Tarnowie, 
jak i do diecezjan. Listy te odczytywane były w każdej parafii podczas nie-
dzielnej Eucharystii4. Po powrocie z obrad soboru w katedrze odbywała się 
uroczysta Msza Święta z kazaniem ordynariusza, a następnie w seminarium 

2	 Por. J. Ablewicz, Kazanie wygłoszone na rozpoczęcie czuwania soborowego, „Currenda: 
pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 10–11, s. 327–332; J. Ablewicz, K. Pęka-
la, Orędzie Księży Biskupów z Tarnowa wyjeżdżających na II Sobór Watykański, „Currenda: 
pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 10–11, s. 333–336; J. Ablewicz, Kazanie 
wygłoszone po powrocie z pierwszej sesji soborowej, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tar-
nowskiej” 112 (1962) nr 12, s.  368–374; J. Ablewicz, List pasterski o Najświętszej Maryi Pan-
nie — Matce Kościoła, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 115 (1965) nr 1–3, 
s. 51–53; J. Ablewicz, Kazanie na zakończenie roku 1964, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji 
Tarnowskiej” 115 (1965) nr 1–3, s. 59–63; J. Ablewicz, Kazanie po powrocie z czwartej sesji sobo-
rowej, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 116 (1966) nr 1–3, s. 69–72.

3	 Por. J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchownego (I), s. 380–388; J. Rzepa, 
P. Bednarczyk, Wyjazd Księży Biskupów na sobór, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tar-
nowskiej” 112 (1962) nr 12, s. 378–379; J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchow-
nego (II), s. 126–134; J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchownego (III), „Curren-
da: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 115 (1965) nr 11–12, s. 285–286.

4	 Por. J. Ablewicz, K. Pękala, List biskupów tarnowskich z II Soboru Watykańskiego, „Cur
renda: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 10–11, s. 336–340; J. Ablewicz, 
List pasterski na IV niedzielę Adwentu, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 
(1962) nr 12, s. 244–247; J. Ablewicz, Odezwa Biskupa Tarnowskiego na zakończenie II Soboru 
Watykańskiego, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 115 (1965) nr 11–12, s. 243–
244.



109Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

miało miejsce spotkanie z klerykami, podczas którego relacjonował on naj-
ważniejsze wydarzenia z Rzymu5. Również w homiliach wygłaszanych na 
terenie diecezji dzielił się swoim doświadczeniem soboru6. Widzimy zatem, 
że tarnowski biskup na różne sposoby przekazywał diecezjanom informacje 
soborowe. Najczęściej czynił to poprzez swoje kazania, listy pasterskie, kore-
spondencje z Rzymu oraz spotkania z klerykami.

Cel i zadania soboru

W swoich tekstach z okresu soboru watykańskiego II biskup Ablewicz wskazał 
kilka zadań soboru. Pierwszym z nich było budowanie jedności chrześcijań-
stwa. Już w kazaniu wygłoszonym w Tarnowie w dniu rozpoczęcia soboru 
biskup tarnowski podkreślił, że celem zwołanego soboru było doprowadzenie 
do jedności wszystkich chrześcijan, podzielonych w wyniku różnych schizm 
i herezji. Przypomniał, że grzech zawsze stoi u źródła niezgody, dlatego Kościół 
pragnie naprawić to, co zostało w historii zniszczone. Sobór chce dać pewien 
impuls wszystkim chrześcijanom i zaprosić do dialogu. Biskup Ablewicz wie-
rzył mocno, że jedność, którą Kościół pragnie osiągnąć, jest sprawą przyszłości 
i jest możliwa do zrealizowania, dlatego że łączy nas „jeden Pan, jedna wiara, 
jeden chrzest, jeden Bóg” (Ef 4, 5–6). Sobór mógł podjąć się tego zadania, gdyż 
jego fundamentem nie są kardynałowie i biskupi, ale Chrystus. Przypomniał, 
że jedność chrześcijaństwa rozpoczyna się w sercu ludzi ochrzczonych, gdzie 

„budują oni jedność z Bogiem, a następnie w relacjach z braćmi i siostrami”. 
Tylko w ten sposób możemy osiągnąć prawdziwe szczęście, gdyż „bez jedności 
nie ma pokoju, a bez pokoju nie ma szczęścia”. Jako przykład budowania jedno-
ści ordynariusz tarnowski ukazał Maryję, ufając głęboko, że Ta, która w tam-
tym okresie historii gromadziła wszystkich Polaków na Jasnej Górze podczas 

„Czuwań soborowych”, będzie wzorem jedności dla polskiego narodu7.
Temat jedności młody biskup kontynuował w liście, który podczas pierwszej 

sesji soboru z Rzymu wysłał do swoich diecezjan. Pisał, że Chrystus stał się 
człowiekiem, „aby zburzyć mur nieprzyjaźni oddzielający człowieka od Boga 
i człowieka od człowieka”. Sobór chce zburzyć mur pomiędzy człowiekiem 

5	 Por. J. Rzepa, P. Bednarczyk, Przyjazd księży biskupów z  Rzymu, „Currenda: pismo 
urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 12, s. 379–380.

6	 Por. J. Ablewicz, Kazanie wygłoszone na odpuście w Limanowej, „Currenda: pismo urzę-
dowe Diecezji Tarnowskiej” 113 (1963) nr 6–8, s. 201–206.

7	 Por. J. Ablewicz, Kazanie wygłoszone na rozpoczęcie czuwania soborowego, s. 327–332.



ks. Piotr Pietrucha110

a Bogiem, rozważając kwestię liturgii. Biskupi pragną, aby wierni „nie byli 
milczącymi widzami tego co dzieje się przy ołtarzu, ale aby czynnie i świa-
domie przeżywali Eucharystię”. Według biskupa Ablewicza liturgia powinna 
być zrozumiała dla ludu poprzez swoją prostotę, używanie języka narodowego 
oraz powiązanie ze zwyczajami i kulturą rejonów świata. Sobór burzy ten mur 
także poprzez rozwijanie nauki o Kościele. Nie jest on ziemską instytucją, ale 
boską. W Kościele, do którego należą papież, biskupi, kapłani, osoby życia kon-
sekrowanego i wierni świeccy „żyje i działa Jezus Chrystus”. Sobór burzy także 
mur dzielący człowieka od człowieka. Dokonywało się to szczególnie poprzez 
debatę nad schematami dokumentów soborowych, dotyczących Objawienia, 
środków społecznego przekazu i ekumenizmu. Osobiście tarnowski ordyna-
riusz doświadczył jedności na soborze, widząc biskupów sprawujących liturgię 
w różnych obrządkach oraz rozmawiając z obserwatorami innych wyznań 
chrześcijańskich8.

Inne dwa cele soboru biskup Ablewicz wspomniał podczas spotkania z kle-
rykami tarnowskiego seminarium przed wyjazdem do Rzymu, 11 października 
1962 roku. W pierwszej kolejności zauważył, że na soborze „powinny zwyciężyć 
najwznioślejsze idee, najbardziej pożyteczne dla współczesnego człowieka”. Po 
drugie idee te „powinny przezwyciężyć otaczający nas świat”. Wskazał, że te 
dwa cele są możliwe do zrealizowania dzięki modlitwie. Powtórzył ponownie, 
że sobór nie jest ludzkim, ale Bożym dziełem, nad przebiegiem którego czuwa 
Duch Święty. Obok modlitwy, soborowi potrzebna jest pokora. Biskupi całego 
świata biorący udział w tym wydarzeniu muszą opanować swoje „ja” i poddać 
się całkowicie Bogu, gdyż to, co może zaszkodzić soborowi, to ludzka pycha. 
Biskup Ablewicz przypomniał ówczesnym klerykom, że „wielkie dzieła mają 
to do siebie, że niekiedy jest trudniej je skończyć niż zacząć”. Jako przykład 
przywołał wydarzenie z soboru trydenckiego, o którym często wspominał 
papież Jan XXIII. Papież Pius IV, widząc, jak trudnym zadaniem był sobór 
trydencki, poprosił swojego krewnego, Karola Boromeusza, o pomoc w do-
prowadzeniu obrad do końca. Młody duchowny „nie jadł i nie spał, aby tylko 
dokończyć soborowe dzieło. Gdy ze zmęczenia zasypiał, polecał się budzić, gdy 
przybywał posłaniec z Trydentu”. Poprzez to wspomnienie biskup Ablewicz 

8	 Por. J. Ablewicz, K. Pękala, List biskupów tarnowskich z  II Soboru Watykańskiego, 
s. 336–339.



111Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

przypomniał, że sobór nie jest zadaniem tylko biskupów, ale także i kleryków, 
którzy jego dzieło mogą wspierać swoimi modlitwami i ofiarami9.

W swoich pismach biskup tarnowski podkreślał, że sobór „ma przynieść 
światu i Kościołowi światło Chrystusa, dać wolność i ukazać prawdę, którą 
winniśmy się kierować”. Sobór był dla niego „parlamentem Boga”. To sam 
Chrystus zwołał biskupów i pragnie ich oświecić światłem Ducha Świętego, 
podobnie jak Apostołów w dniu Pięćdziesiątnicy. Światłem, które oświeca 
ojców soboru jest Ewangelia, której księga każdego dnia obrad uroczyście 
była wnoszona do auli soborowej10.

Analizując cel i zadania soboru w pismach biskupa Ablewicza, widzimy, 
że wydarzenie to odczytywał w przestrzeni wiary. To Chrystus zgromadził 
wszystkich biskupów, którzy pod natchnieniem Ducha Świętego mieli przy-
bliżyć światu Boże prawdy, między innymi na temat liturgii, piękna Kościoła 
i jedności chrześcijan.

Relacje z wydarzeń soborowych

Biskup Ablewicz nie wziął udziału w rozpoczęciu soboru. W tym dniu, głosząc 
w tarnowskiej katedrze kazanie, informował wiernych, że sobór zgromadził 
ponad dwa i pół tysiąca biskupów z całego świata z papieżem na czele. Są to 
nie tylko hierarchowie europejscy, ale pasterze całego świata, różnych języków 
i kolorów skóry11. 

W swoich pismach przypominał wielokrotnie, że każda sesja soborowa 
rozpoczynała się intronizacją Ewangelii. Księgę Pisma Świętego z XVI wieku 
uroczyście wnosił jeden z ojców soboru. W jego opinii obrzęd ten pokazuje, 
że człowiek XX wieku potrzebuje miłości, pokory, czystości i ubóstwa, a drogę 
tę wyznacza właśnie Ewangelia12. 

Niewątpliwie z  dyskusji soborowych, w  których uczestniczył, biskup 
Ablewicz wiele się nauczył. Spotkania biskupów miały doprowadzić do po-
wstania dokumentów Kościoła, dlatego dbano o treść i formę podejmowanych 

9	 Por. J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchownego (I), s. 381–382. 
10	 Por. J. Ablewicz, K. Pękala, Orędzie Księży Biskupów z Tarnowa wyjeżdżających na II So-

bór Watykański, s. 333–334.
11	 Por. J. Ablewicz, Kazanie wygłoszone na rozpoczęcie czuwania soborowego, s. 328.
12	 Por. J. Ablewicz, K. Pękala, Orędzie Księży Biskupów z Tarnowa wyjeżdżających na II So-

bór Watykański, s. 334–335; J. Ablewicz, K. Pękala, List biskupów tarnowskich z II Soboru Wa-
tykańskiego, s. 339.



ks. Piotr Pietrucha112

uchwał. Na soborze, zgodnie z pragnieniem papieża Jana XXIII, panowała wol-
ność wypowiedzi. Przemawiać mógł każdy biskup na temat dla niego ważny 
i istotny. Dodatkowo polscy biskupi poprzez rozgłośnię Radia Watykańskiego 
informowali Polaków o wydarzeniach soborowych i analizowali nauczanie 
zapisane w uchwalonych dokumentach13. Codziennie o godzinie 12.00 z okna 
swojego mieszkania Ojciec Święty odmawiał wspólnie z wiernymi zebranymi 
na Placu Świętego Piotra modlitwę Anioł Pański. Według papieża była to 

„najsłodsza modlitwa Kościoła”, przez którą dzieło soboru mógł oddać w ręce 
Maryi14.

W swoich tekstach biskup Ablewicz wspominał także moment, kiedy pod-
czas trzeciej sesji soborowej papież Paweł VI ogłosił Maryję Matką Kościoła. 
Pomimo że tarnowski pasterz nie był świadkiem tego wydarzenia, to jed-
nak dobitnie podkreślał, że akt ten dokonał się między innymi na prośbę 
polskich biskupów. Radość z tego faktu wyraziła znaczna większość ojców 
soboru, którzy po uroczystym wypowiedzeniu formuły ogłaszającej Maryję 
Matką Kościoła przez papieża, powstali i przez kilka minut dziękowali Ojcu 
Świętemu oklaskami15.

Szczególnym, a zarazem smutnym momentem czwartej sesji soborowej dla 
biskupa Ablewicza była informacja o śmierci tarnowskiego sufragana, Michała 
Blecharczyka, którą 11 listopada podał arcybiskup Pericle Felici. Po jej ogło-
szeniu ponad dwa tysiące ojców soboru modliło się za zmarłego biskupa, od-
mawiając psalm De profundis. Modlitwie tej przewodniczył kardynał Eugène 
Tisserant16. Kilka dni później, 15 listopada 1965 roku biskup Ablewicz wysłał 

13	 Por. J. Ablewicz, Kazanie wygłoszone po powrocie z pierwszej sesji soborowej, s. 370.
14	 Por. J. Ablewicz, K. Pękala, List biskupów tarnowskich z II Soboru Watykańskiego, s. 340.
15	 Por. J. Ablewicz, List pasterski o Najświętszej Maryi Pannie — Matce Kościoła, s. 53.
16	 Por. J. Ablewicz, Kazanie po powrocie z  czwartej sesji soborowej, s.  71–72. Biskup Ble-

charczyk bardzo chciał wziąć udział w czwartej sesji soborowej, jednak stan zdrowia nie po-
zwolił mu udać się do Rzymu. Zachowało się przygotowane przez niego jeszcze w Tarnowie 
przemówienie, które w Rzymie poprzez Radio Watykańskie miał skierować do polskich Ma-
tek. M. Blecharczyk, Matki nadzieją odnowy soborowej, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji 
Tarnowskiej” 115 (1965) nr 11–12, s. 265–267. Biskup Blecharczyk zmarł 10 listopada w Tarno-
wie. W gronie polskich biskupów 11 listopada modlono się w Rzymie za zmarłego sufragana 
tarnowskiego oraz wysłano z Rzymu telegram do Kapituły tarnowskiej. 18 listopada podczas 
spotkania polskich biskupów w Rzymie bp Michał Klepacz z Łodzi odprawił mszę świętą za 
zmarłego biskupa, a następnie poświęcił mu braterskie wspomnienie. Por. M. Białkowski, 
Protokoły konferencji polskich ojców soborowych. Zbiór dokumentów 1962–1965, Lublin 2019, 
s. 610–628.



113Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

z Rzymu list do diecezji informujący, że 8 grudnia zostanie uroczyście zakoń-
czony sobór watykański II. Prosił, aby zgodnie z pragnieniem Ojca Świętego, 
również i diecezja tarnowska włączyła się w uroczyste triduum modlitewne 
przed jego zakończeniem. Chciał, aby diecezjanie wspólnie z kapłanami od-
prawili nowennę ku czci Najświętszej Maryi Panny Niepokalanie Poczętej, 
a 8 grudnia zjednoczyli się w duchowej modlitwie z papieżem i biskupami 
obecnymi w Rzymie17.

Również i w dniu zakończenia soboru, w niedzielę 8 grudnia 1965 roku, 
w uroczystość Niepokalanego Poczęcia Najświętszej Maryi Panny, biskup 
Ablewicz wysłał list pasterski z Rzymu do Tarnowa. Opisał w nim uroczystość 
zakończenia soboru. Wspomniał, że na Placu Świętego Piotra zgromadziła 
się rzesza wiernych. Sekretarz Generalny soboru odczytał dekret zamykający 
jego obrady. Na zakończenie uroczystości Paweł VI udzielił błogosławieństwa 
zebranym wiernym, a także biskupom całego świata. Ponadto, biskup Ablewicz 
poinformował, że sobór uchwalił szesnaście dokumentów: cztery konstytu-
cje, dziewięć dekretów i trzy deklaracje. Dokumenty te w szczególny sposób 
wskazują drogę człowiekowi XX wieku, zwłaszcza dzieciom i młodzieży, którzy 
są przyszłością świata. Po zakończonej Eucharystii kardynałowie odczyty-
wali orędzia soboru, skierowane do różnych grup społecznych: rządzących, 
artystów, naukowców, robotników, biednych i cierpiących. Biskup Ablewicz 
wspomniał też, że Paweł VI ogłosił nadzwyczajny jubileusz we wszystkich 
diecezjach świata, który rozpocznie się 1 stycznia, a zakończy 29 maja 1966 
roku. Celem jubileuszu jest odkrycie w osobie biskupa Kościoła lokalnego 
pasterza i ojca diecezji. Poprzez swój list biskup Ablewicz zaprosił diecezjan 
do nawiedzenia katedry w Tarnowie, która jest „matką wszystkich kościołów 
w diecezji”. W ostatniej części listu wspomniał, że uroczystość zakończenia 
soboru miała szczególny wymiar maryjny. Rozpoczęła się ona od odśpiewa-
nia hymnu Ave maris stella, a na jej zakończenie papież poświęcił kamień 
węgielny pod budowę świątyni zadedykowanej Maryi Matce Kościoła, jako 
wotum wdzięczności za dzieło soboru. W godzinach popołudniowych papież 
uczestniczył w uroczystym „Hołdzie kwiatów” na Placu Hiszpańskim18.

W  kazaniu wygłoszonym po przyjeździe z  Rzymu tarnowski ordyna-
riusz wspomniał, że w czasie ostatniej sesji publicznej arcybiskup Felici użył 

17	 Por. J. Ablewicz, Odezwa Biskupa Tarnowskiego na zakończenie II Soboru Watykańskiego, 
s. 265–267.

18	 Por. J. Ablewicz, List pasterski na IV niedzielę Adwentu, s. 245–246.



ks. Piotr Pietrucha114

wyrażenia „Concilium Vaticanum Secundum magna caritatis Epiphania”. 
Przyznał mu rację, gdyż on sam biorąc udział w soborze doświadczył Bożej 
miłości. Tę miłość szczególnie w  okresie soboru objawiał światu papież 
Paweł VI, kiedy wygłaszał swoje przemówienia i odbywał pielgrzymki do 
Stanów Zjednoczonych i Ziemi Świętej. Wydarzeniem szczególnie zapamię-
tanym przez biskupa było uczestniczenie w święceniach kapłańskich, których 
papieża udzielił w uroczystość Epifanii 62 kapłanom z 32 państw. Podczas 
uroczystości święceń papież mówił do młodych kapłanów: „Staliście się ka-
płanami, staliście się misjonarzami”19.

Choć biskup Ablewicz nie mógł osobiście wziąć udziału we wszystkich 
wydarzeniach soboru, to wspominał momenty, które zrobiły na nim wielkie 
wrażenie. Należy tutaj wspomnieć oficjalne momenty rozpoczęcia i zakoń-
czenia soboru, dyskusje nad dokumentami soboru, wydarzenia dedykowane 
Maryi, jak i te momenty osobiste, kiedy na przykład dowiedział się o śmierci 
biskupa Blecharczyka.

Spotkanie z chrześcijaństwem całego świata

Udział w soborze watykańskim II był dla biskupa Ablewicza niewątpliwie 
okazją do poznania Kościoła katolickiego w jego powszechności, a także do 
poznania przedstawicieli innych wspólnot chrześcijańskich niekatolickich. 

W pierwszej kolejności sobór dał możliwość zgromadzenia się episkopatu 
z całego świata. Biskupi mogli się wzajemnie poznać, nawiązać relacje, pra-
cować w różnych zespołach i komisjach soborowych. Ordynariusz tarnow-
ski wspominał, że w auli soborowej zasiadał pomiędzy włoskim biskupem 
Giovannim Piasentim a maronickim arcybiskupem Kairu, Pierrem Dib. Dzięki 
rozmowom z nimi Kościół we Włoszech i w Egipcie stał się mu bliższy. Z kon-
tynentu afrykańskiego poznał kardynała Laureana Rugambwę oraz innych 
biskupów z Tanzanii, których cenił za dobrą znajomość języka łacińskiego. 
Jak wspominał: „biskupi ci wołają o kapłanów; gdyby mieli więcej księży 
to naprawdę postęp katolicyzmu w Afryce byłby nadzwyczajny”. Wielkie 
wrażenie zrobiła na nim liturgia sprawowana przez biskupów w różnych ob-
rządkach. Zrozumiał wówczas, że dzieci tego samego Boga zwracają się do 
niego na wiele sposobów. Do Bazyliki Świętego Piotra jeździł autobusem ra-
zem z biskupami z Wietnamu i Korei, którzy z radością opowiadali o swoich 

19	 Por. J. Ablewicz, Kazanie po powrocie z czwartej sesji soborowej, s. 70–71.



115Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

lokalnych wspólnotach. Widząc, jak różnorodny jest Kościół powszechny, 
biskup Ablewicz wspominał: „do Kościoła wchodzi z coraz większą siłą Azja, 
Indie, Afryka. W ten sposób Kościół obejmuje cały świat i nie wiadomo kto 
za sto lat będzie odgrywał w Kościele zasadniczą rolę”20.

W relacji z pierwszej sesji soborowej, biskup Ablewicz wspominał, że w auli 
soborowej zasiadało czterdziestu obserwatorów różnych Kościołów i wyznań 
chrześcijańskich niekatolickich. Z imienia i nazwiska zapamiętał szczególnie 
Oskara Cullmana, często powtarzającego w prasie słowa: „na soborze panuje 
zaufanie i przyjaźń pomiędzy katolikami i niekatolikami, które w przyszłości 
doprowadzi do jedności”. Z kolei inny obserwator, Roger Schutz, opat gminy 
protestanckiej z Taizé we Francji, powiedział: „opuszczam Rzym, z innym, 
lepszym obrazem Kościoła katolickiego”. Wspomniał także młodego kapłana 
z Australii, w opinii którego sobór zbliżył anglikanów do katolików. Podobne 
głosy dało się słyszeć po spotkaniu Jana XXIII z obserwatorami niekatolickimi. 
Wówczas kardynał Bea mówił: „to prawdziwy cud, że sobór potrafi burzyć 
mur oddzielający dzieci tej samej chrześcijańskiej rodziny”. Biskup Ablewicz 
podkreślił, iż pierwsza sesja soboru pokazała, że przez wieki narosło pomię-
dzy wyznaniami chrześcijańskimi wiele nieporozumień, a sobór ma okazję je 
oczyścić. To oczyszczenie dokonało się w jakiś sposób także poprzez otwarcie 
zbiorów Archiwum Watykańskiego21.

Podobne doświadczenia towarzyszyły biskupowi Ablewiczowi podczas 
czwartej sesji soborowej. Wieczorem 7 grudnia 1965 roku, podczas przyjęcia 
na Kapitolu rzymskim, które zorganizował burmistrz Rzymu dla ojców soboru, 
spotkał się z pewnym biskupem z Bliskiego Wschodu i obserwatorem sobo-
rowym ze Szwajcarii. Rozmowa z nimi ukazała mu, jak bardzo współczesny 
Kościół i świat potrzebuje jasnej drogi, którą warto kroczyć ku przyszłości. 
Podsumował, że „kończący się sobór w pewien sposób przybliżył ludzi do 
siebie i częściowo zjednał podzieloną i skłóconą ludzkość”22.

Obecność w Rzymie sprawiła, że biskup Ablewicz mógł spotkać biskupów 
całego świata, poznać radości i trudy ich wspólnot diecezjalnych. Ważnym 
aspektem było spotkanie przedstawicieli wspólnot niekatolickich, którzy 
obserwowali sobór, dostrzegając w nim moment historycznego zwrotu we 
wzajemnych relacjach.

20	 Por. J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchownego (II), s. 128–130.
21	 Por. J. Ablewicz, K. Pękala, List biskupów tarnowskich z II Soboru Watykańskiego, s. 338–

339; J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchownego (II), s. 130–131.
22	 Por. J. Ablewicz, List pasterski na IV niedzielę Adwentu, s. 245–246.



ks. Piotr Pietrucha116

Poznawanie Rzymu

W swoich tekstach biskup Ablewicz wspominał swoje odkrywanie Rzymu, za-
równo od strony piękna duchowego, jak i materialnego. Zwrócił uwagę, że w ję-
zyku łacińskim i włoskim miasto Rzym tłumaczy się jako „Roma”. Czytając 
to słowo na sposób hebrajski, czyli od końca do początku, odkrywamy słowo: 

„amor”, które oznacza „miłość”. Jak wspomniał, „miłość do Rzymu przyniósł 
święty Piotr”, który w tym mieście uczył ludzi miłości Jezusa Chrystusa. 

Znaki tej miłości zapisane są szczególnie w świątyniach znajdujących się 
w Rzymie, który nazwał „miastem świętych”. Biskup Ablewicz zarówno 
podczas pierwszej, jak i czwartej sesji mieszkał na Awentynie w Kolegium 
Polskim. Często w wolnych chwilach zwiedzał rzymskie świątynie i poznawał 
historie w nich zapisane. Wspominał między innymi: Bazylikę Santa Maria 
in Cosmedin, Bazylikę Świętego Jana na Lateranie, świątynię San Lorenzo in 
Panisperna, kościół Świętego Ignacego oraz Księży Zmartwychwstańców na 
Via San Sabastianello. Nawiedzając kościoły rzymskie, modlił się także przy 
grobach świętych: Alojzego Gonzagi, Roberta Bellarmina, Jana Berchmansa 
czy Stanisława Kostki23.

Szczególne wrażenie zrobiła na nim Bazylika świętego Piotra. Codziennie 
wchodząc do niej, zatrzymywał się przy posągu świętego Piotra oraz przy Piecie 
Michała Anioła. Tam modlił się przez wstawiennictwo Apostoła i Maryi w in-
tencjach Kościoła i swojej diecezji. Uczestnicząc po raz pierwszy w Odpuście 
Limanowskim, biskup Ablewicz wyznał, że Limanowska Pieta przypomina 
mu rzymską Pietę Michała Anioła. Klęcząc przed figurą Matki Bożej Bolesnej 
w Limanowej w 1963 roku, zawierzał Jej trwające dzieło soboru24.

Możliwość udziału w soborze była dla ordynariusza tarnowskiego także 
okazją do zwiedzania stolicy chrześcijaństwa. Potrafił dostrzec nie tylko ma-
terialne bogactwa rzymskich bazylik, ale szczególnie ich duchowe piękno, 
zapisane w życiu świętych, którzy są patronami rzymskich świątyń.

23	 Por. J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchownego (II), s. 132–133; J. Able-
wicz, Kazanie wygłoszone po powrocie z pierwszej sesji soborowej, s. 369–370.

24	 Por. J. Ablewicz, Kazanie wygłoszone na odpuście w Limanowej, s. 202.



117Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

Wspomnienia o papieżach soboru

W pismach biskupa Ablewicza spotykamy także wspomnienia o Janie XXIII, 
a następnie o Pawle VI. Pierwszego papieża, który mianował go biskupem, na-
zwał „swoim ojcem”, „orędownikiem wolności” i „sługą prawdy”25. Tarnowski 
ordynariusz pisał o dwóch spotkaniach polskich biskupów z Janem XXIII. 
Pierwsze miało miejsce 13 listopada 1962 roku w kościele Świętego Andrzeja 
na Kwirynale, gdzie znajduje się grób Świętego Stanisława Kostki26. Drugie 
odbyło się w niedzielę, kilkanaście dni później, 25 listopada, w dniu urodzin 
papieża. Jak wspomniał, „była to nie tylko urzędowa audiencja, ile raczej roz-
mowa ojca pełnego ewangelicznej miłości z ukochanymi dziećmi”. Podczas 
audiencji otrzymał od papieża kielich mszalny oraz błogosławieństwo dla 
całej tarnowskiej diecezji27. Bezpośrednio po spotkaniu, trwającym niespełna 
godzinę, napisał telegram do kleryków i przełożonych Wyższego Seminarium 
Duchownego w Tarnowie, nazywając wizytę u papieża „głębokim przeżyciem 
religijnym”28.

Biskup Ablewicz również dwukrotnie spotkał się z papieżem Pawłem VI. 
Pierwsze spotkanie odbył razem z polskimi biskupami 13 listopada 1965 roku, 
w liturgiczne wspomnienie Świętego Stanisława Kostki29. Kolejną, tym ra-
zem prywatną audiencję z papieżem odbył już po zakończeniu obrad soboru, 
7 stycznia 1966 roku o godzinie 11.30. Podczas audiencji papież wspomniał mia-
sto Tarnów i biskupa Franciszka Lisowskiego, którego miał okazję wcześniej 
poznać. Wyraził wdzięczność i uznanie wobec polskiego duchowieństwa oraz 
wezwał do budowania jedności w diecezji. Udzielił również błogosławieństwa 
wszystkim diecezjanom i poprosił o modlitwę w jego intencjach30.

Młody biskup z Polski bardzo mocno przeżywał swoje spotkania z biskupem 
Rzymu pierwszej sesji soborowej, którym był Jan XXIII, jak i ostatniej sesji, 
papieżem Pawłem VI. Umacniał w ten sposób jedność Kościoła tarnowskiego 

25	 Por. J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchownego (II), s. 133.
26	 Por. J. Ablewicz, Kazanie wygłoszone po powrocie z pierwszej sesji soborowej, s. 373.
27	 Por. J. Ablewicz, K. Pękala, List biskupów tarnowskich z II Soboru Watykańskiego, s. 339; 

J. Ablewicz, Kazanie wygłoszone po powrocie z pierwszej sesji soborowej, s. 372.
28	 Por. J. Rzepa, P. Bednarczyk, Z życia Seminarium Duchownego (I), s. 385.
29	 Por. J. Ablewicz, Odezwa Biskupa Tarnowskiego na zakończenie II Soboru Watykańskiego, 

s. 244.
30	 Por. J. Ablewicz, Kazanie po powrocie z czwartej sesji soborowej, s. 71–72.



ks. Piotr Pietrucha118

z Kościołem powszechnym, która szczególnie dokonuje się w jedności biskupa 
z następcą św. Piotra.

Soborowe dokumenty

Z wcześniejszej analizy wiemy, że tarnowski biskup podpisał jedenaście doku-
mentów soboru: dwie konstytucje, trzy deklaracje i sześć dekretów31. W jego 
tekstach można spotkać interpretację dwóch dokumentów. W kazaniu wy-
głoszonym w katedrze tarnowskiej z okazji zakończenia Roku Pańskiego 1964 
przybliżył wiernym treść Konstytucji o Kościele Lumen gentium. W pierwszej 
kolejności podkreślił, że wszyscy należymy do Ludu Bożego, który podob-
nie jak Izrael jest w nieustannej pielgrzymce. Lud ten odkupiony jest Męką 
Zbawiciela, a  jej duchowe owoce otrzymujemy w sakramentach. To Jezus 
Chrystus jest głową nowego Ludu Bożego. W dalszej części ukazał Kościół jako 
tajemnicę. Nie jest on instytucją ziemską i doczesną. Kościół to Chrystus, który 
żyje w wierzących. Dlatego zauważył, że konstytucja ta naucza o podwójnym 
kapłaństwie: urzędowym i powszechnym. Pierwsze kapłaństwo pełnią kapła-
ni na mocy święceń kapłańskich, natomiast drugie realizują wierni świeccy, 
dając świadectwo chrześcijańskiego życia. W trzeciej części swojego kazania 
wyjaśnił znaczenie Kościoła wędrującego. Wskazał, że wyrażenie to ukazuje 
eschatologiczny cel życia człowieka, który, będąc członkiem Kościoła, żyje na 
ziemi, ale jego wzrok powinien być ukierunkowany na niebo. To Chrystus jest 
naszym przewodnikiem, który w swoim Słowie ukazuje nam drogę do nieba. 
Maryja, o której konstytucja naucza w ósmym rozdziale, tak jak towarzyszyła 
Jezusowi, tak jest również z nami, członkami Kościoła32.

Drugim dokumentem soborowym jest Dekret o  apostolstwie laikatu 
Apostolicam actuositatem, którego treść biskup Ablewicz rozważał podczas 
audycji w Radiu Watykańskim 1 grudnia 1965 roku. W swoim przemówieniu 
rozwinął znaczenie kapłaństwa powszechnego wiernych, o którym częściowo 
wspominał w analizowanym wcześniej kazaniu. Podkreślił, że jest to powoła-
nie do apostolstwa, które wierni „realizują w życiu rodzinnym, zawodowym, 
kulturalnym i społecznym”. Kapłaństwo to szczególnie realizują rodzice po-
przez wychowanie swoich dzieci. Sobór nauczał, że rodzina jest „domowym 
Kościołem”, gdzie rodzice wypełniają powszechne kapłaństwo. Rozpoczyna się 

31	 Por. P. Pietrucha, Udział bp. Jerzego Ablewicza w Soborze Watykańskim II, s. 15–16.
32	 Por. J. Ablewicz, Kazanie na zakończenie roku 1964, s. 59–63.



119Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

ono już w momencie chrztu świętego i jest wezwaniem do apostolstwa. Biskup 
Ablewicz zwrócił uwagę, że nauka soboru nie jest czymś nowym i rewolucyj-
nym, ale zakorzenionym w pierwotnym Kościele, gdzie mężczyźni i kobiety 
pomagali apostołom w głoszeniu Ewangelii. W dzisiejszym świecie apostolat 
świeckich przejawia się w chrześcijańskim wychowywaniu dzieci, w działal-
ności charytatywnej czy w posługiwaniu w różnych grupach parafialnych. 
W ten właśnie sposób świeccy stają się pomocnikami kapłanów i biskupów 
w realizacji zadań ewangelizacyjnych33.

Warto zauważyć, że w swoich pismach biskup Ablewicz przekazywał nie 
tylko treść teologiczną dokumentów soborowych, ale wskazywał także na ich 
aktualizację w codzienności. Szczególnie podkreślał wartość rodziny, która 
jest „domowym Kościołem”. Uświadamiał rodziców, jak ważna rolę otrzymali 
w sakramencie małżeństwa oraz w chwili chrztu ich dzieci. Przypominał, że 
uczestniczą oni w powszechnym kapłaństwie Chrystusa i są „przedłużeniem 
jego kapłańskich rąk” w rodzinie.

Podsumowanie

Powyższe treści są opracowaniem kazań i  przemówień biskupa Jerzego 
Ablewicza na temat soboru. Analiza jego kazań i wystąpień pozwoliła nam 
dostrzec, jak tarnowski hierarcha zapamiętał wydarzenia, których był bez-
pośrednim świadkiem. W latach, kiedy dostęp do informacji medialnych był 
ograniczony, a wyjazdy zagraniczne należały do rzadkości, to właśnie on jako 
pasterz diecezji starał się przekazywać swoim wiernym informacje soborowe. 
Przybliżał im cel i zadania tego historycznego wydarzenia, dzielił się swoim 
doświadczeniem Kościoła powszechnego, opisywał spotkania z papieżem 
Janem XXIII i  jego następcą Pawłem VI oraz przybliżał treści dokumentów 
soboru.

Sobór Watykański II był dla niego „parlamentem Boga”, gdzie biskupi pod 
natchnieniem Ducha Świętego przekazywali światu Boże prawdy. Dyskusje 
soborowe, poprzedzane intronizacją Ewangeliarza, miały za cel wskazać dro-
gę, którą powinien kroczyć Kościół. Obrady te miały miejsce w obecności 
biskupów całego świata, ale także i obserwatorów innych wyznań, co dla 
biskupa Ablewicza miało wymowny wymiar ekumeniczny. Cenił sobie on 

33	 Tekst przemówienia w Radiu Watykańskim znajduje się w aneksie dołączonym do ar-
tykułu.



ks. Piotr Pietrucha120

każdą rozmowę z biskupami i teologami, a także piękno liturgii sprawowanej 
w różnych obrządkach. Udział w soborze pozwolił mu odkryć materialne 
i duchowe piękno Wiecznego Miasta, a każde spotkanie z biskupem Rzymu 
było dla niego umocnieniem jedności Kościoła powszechnego i Kościoła tar-
nowskiego, którego był pasterzem.

W swoich pismach z  lat 1962–1965 biskup Ablewicz analizował szczegól-
nie dwa dokumenty: Konstytucję Lumen gentium oraz Dekret Apostolicam 
actuositatem. W ich analizie przytaczał nie tylko teologiczne treści, ale ich 
praktyczne zastosowanie w codziennym życiu. Przypominał, że Kościół jest 
wspólnotą ochrzczonych, która złożona jest z wiernych realizù jących swoje 
życiowe powołanie. Tarnowski pasterz mocny akcent w swoim soborowym 
nauczaniu stawiał na rodzinę, ukazując ją jako „domowy Kościół”. 

Niewątpliwie okres soboru wpłynął na późniejsze decyzje biskupa Ablewicza. 
Rozmawiając w Rzymie z biskupami całego świata, wielokrotnie słyszał proś-
bę o wysłanie na tereny misyjne kapłanów. W latach posoborowych diecezja 
tarnowska utworzyła wiele dzieł misyjnych, szczególnie na terenach Ameryki 
Południowej i Afryki. Dzieło misyjne rozpoczęte przez biskupa Ablewicza jest 
kontynuowane przez diecezję tarnowską do dnia dzisiejszego.

Podsumowując, należy stwierdzić, że Sobór Watykański II miał mocny 
wpływ na młodego hierarchę z Tarnowa. Znaczenie tego niezwykłego wyda-
rzenia kościelnego podsumował on następującymi słowami: 

Podróż za granicę ma wielkie znaczenie. Niewątpliwie kształci ona i  rozszerza horyzonty. 
Między innymi przynosi ona jeden dobry skutek. Oto z zagranicy wraca się do kraju z jesz-
cze większym ukochaniem ojczystej ziemi, własnego narodu i polskiej pobożności. Podczas 
pielgrzymki do Ziemi Świętej w okresie soboru miałem szczęście chodzić po tych drogach, 
którymi chodził Chrystus. To wielkie i niezwykłe przeżycie. Teraz po powrocie do kraju 
chciałbym dalej chodzić Chrystusowymi drogami34.

*  *  *

34	 J. Ablewicz, Kazanie po powrocie z czwartej sesji soborowej, s. 72.



121Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

Aneks

Przemówienie Biskupa Jerzego Ablewicza dla Polskiej sekcji Radia 
Watykańskiego z dnia 1 grudnia 1965 roku na temat Dekretu 
o apostolstwie laikatu Apostolicam actuositatem35

Drodzy Radiosłuchacze!
W czasie sesji publicznej w dniu 18 listopada ojcowie soboru przyjęli dekret 
o apostolstwie świeckich. Po uroczystym ogłoszeniu tego dekretu Ojciec Święty 
wręczył jego tekst przedstawicielom katolickiego laikatu, trzem audytorom 
i trzem audytorkom reprezentującym wszystkie części świata. Ten symbolicz-
ny gest papieża posiada głęboką wymowę. Znalazła w nim wyraz zasadnicza 
prawda, podana na początku dekretu, że powołanie do chrześcijaństwa jest 
z natury swojej powołaniem również do apostolstwa. Głębokie uzasadnienie 
tej prawdy znajdujemy w Konstytucji o Kościele, na której opiera się dekret 
o apostolstwie świeckich, stanowiąc jej rozwinięcie. 

Oto Konstytucja o Kościele przypomina nam, że obok kapłaństwa urzędu 
jest powszechne kapłaństwo wiernych. Gdy kapłan sprowadza na ołtarz Ciało 
i Krew Chrystusa pełni on kapłaństwo urzędu. Gdy katolicy świeccy zebrani 
w Kościele wspólnie z kapłanem ofiarują Bogu Ciało i Krew swego Zbawiciela, 
pełnią oni kapłaństwo wiernych. To powszechne kapłaństwo wiernych, które 
Święty Piotr nazwał „królewskim kapłaństwem” (1 P 2, 9) sprawują świeccy 
katolicy nade wszystko wtedy, gdy zjednoczeni z Chrystusem dają Mu świa-
dectwo swojej osobistej świętości i starają się wprowadzić Jego święte prawo 
w życie rodzinne, zawodowe, kulturalne i społeczne. 

To kapłaństwo w szczególny sposób sprawują rodzice, ojcowie i matki, gdy 
wychowują swoje dzieci w duchu Bożym. Stąd Konstytucja o Kościele nazywa 
rodzinę Kościołem, domowym Kościołem; gdzie bowiem kapłaństwo, tam 
Kościół. Kapłaństwo urzędu i powszechne kapłaństwo wiernych różnią się 
co do istoty, ale łączą się ściśle ze sobą. Pierwsze bowiem i drugie uczestniczą 
w jednym kapłaństwie, którym jest kapłaństwo Chrystusa. Nie tylko kapłan, 

35	 To przemówienie w formie dźwiękowej znajduje się w Archiwum Archidiecezji War-
szawskiej (Zespół Archiwum Sekretariatu Prymasa Polski), gdzie opisane jest sygnaturą 
AAW: SPP/II.22.377. W tym miejscu autor artykułu składa podziękowanie JE Księdzu Arcy-
biskupowi Adrianowi Galbasowi, Metropolicie Warszawskiemu za udostępnienie materiału, 
oraz prof. dr. hab. Pawłowi Skibińskiemu za otrzymane wskazówki do badań.



ks. Piotr Pietrucha122

który rozgrzesza w konfesjonale uczestniczy w kapłaństwie Chrystusa. W ka-
płaństwie Chrystusowym uczestniczy również katolik świecki, który sam 
unika grzechu i innych od niego odwodzi.

Przed laty Pius XII przedstawił, jak wysokie miejsce w Ciele Mistycznym 
Chrystusa zajmują rodzice. Teraz, dzisiaj, II Sobór Watykański, rozwijając 
myśl Piusa XII, przedstawia, jak bardzo w kapłaństwie Chrystusowym uczest-
niczą ojcowie i matki. To uczestnictwo zaczyna się w chwili chrztu świętego. 
W chwili chrztu świętego Chrystus wchodzi w duszę człowieka, aby w nim 
dalej prowadzić swoją działalność kapłańską. To znaczy, w człowieku, przez 
człowieka i z człowiekiem, Bogu oddawać cześć i  innych ludzi pobudzać 
do wielbienia Ojca Niebieskiego na wszelkich odcinkach ziemskiego życia. 
Chrystus, powołując człowieka przez chrzest do chrześcijaństwa, powołu-
je go zarazem do powszechnego kapłaństwa wiernych, którego nie ma bez 
apostolstwa. Stąd uchwalony dekret w jednym ze swoich pierwszych zdań 
stwierdza, że powołanie do chrześcijaństwa z natury swojej jest powołaniem 
do apostolstwa. W Kościele kapłanów od świeckich wyodrębnia urząd, ale 
łączy unitas misionis, jedność posłannictwa, którym jest przepowiadanie 
Ewangelii. Ta jedność rodzi się przez chrzcielnicę z wodami chrztu świętego.

18 listopada Namiestnik Chrystusa złożył dekret soborowy w ręce katolików 
świeckich, bo one mają być przedłużeniem kapłańskich rąk Chrystusowych. 
Po raz pierwszy w dziejach Kościoła sobór powszechny poświęcił zagadnieniu 
apostolstwa świeckich, wyodrębnionych spośród innych, specjalny, osobny de-
kret, który wyrasta z Konstytucji o Kościele, a znajdzie, da Bóg, w najbliższych 
dniach dopełnienie w dokumencie o obecności Kościoła w świecie dzisiejszym. 
Nie znaczy to jednak, że apostolstwo świeckich jest w Kościele rzeczą nową. 
Jest ono tak dawne, jak dawny jest Kościół, dlatego, zarówno konstytucja, jak 
i dekret, na wielu swoich miejscach zachęcają katolików współczesnych, aby 
w gorliwości apostolskiej naśladowali mężów i niewiasty z pierwszych wieków 
chrześcijaństwa, którzy ofiarnie wspierali Apostołów, zwłaszcza Świętego 
Pawła w głoszeniu Ewangelii, wielce się trudząc w Panu.

Obecne jednak warunki, w jakich znalazła się ludzkość, na skutek przyrostu 
ludnościowego, postępu nauki i techniki, braku kapłanów i tylu, tylu innych 
przyczyn, w wyjątkowy sposób domagają się apostolstwa świeckich. Jak pod-
kreśla daekret, wielu ludzi dzisiejszych może posłyszeć Ewangelię i dojść do po-
znania Chrystusa tylko przez swoich świeckich braci, gdyż kapłani do nich nie 
docierają. „Biada mi, gdybym Ewangelii nie opowiadał”. Ten obowiązek, który 
tak żywo odczuwał Apostoł Narodów, jest obowiązkiem wszystkich katolików, 



123Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

szczególnie w dzisiejszych czasach. Wszczepieni bowiem w Chrystusa przez 
chrzest, zostali wszczepieni w Chrystusowe kapłaństwo. Dlatego mają dalej 
prowadzić Jego kapłańskie dzieło, zwłaszcza przez nauczanie katechizmu i wy-
chowanie w duchu Ewangelii młodzieży, nawiązując z nią przyjazny kontakt, 
mimo różnicy wieku, oraz przez działalność charytatywną, którą skuteczność 
apostolską podkreśla ekret. Tym celom ma służyć apostolstwo zrzeszone 
w rozmaitych organizacjach, zwłaszcza w Akcji Katolickiej.

Apostolstwo nie jest dziełem łatwym. Dlatego omawiany dekret soborowy 
domaga się przygotowywania do apostolstwa, zwłaszcza młodych katolików. 
To przygotowanie powinno być wszechstronne, obejmujące całego człowieka, 
nie tylko teoretyczne, lecz również praktyczne. Do apostolstwa szczególnie 
dobrze przygotowuje rodzina. Rodzina to tirocinum apostolatus, szkoła apo-
stolstwa, według określenia kończącego się soboru. 

W Rzymie ukazała się niedawno książka, zatytułowana Sulla via del con-
cilio (Na drodze soboru). Książka ku uczczeniu Matki Urszuli Ledóchowskiej, 
założycielki Zgromadzenia Sióstr Urszulanek Szarych w stuletnią rocznicę jej 
urodzin. Ta książka w interesujący sposób przedstawia, jak ta wielka Polka 
podążała drogą II Soboru Watykańskiego na długie lata, na dziesiątki lat przed 
jego rozpoczęciem. Dlaczego? Między innymi dlatego, że niezwykle umiejętnie 
i skutecznie młode dziewczęta przygotowywała do apostolstwa. Mówiła do 
nich: „Nie wzywam Was wszystkie do zakonu. Bo powołanie zakonne jest 
zamysłem Boga, ale przecież każda z Was może oddać się służbie społecznej 
w duchu apostolstwa”. Gdy się to rozważy, trudno nie przyznać słuszności 
powiedzeniu, że jak przez sobór Trydencki wybiła godzina dla seminariów 
duchownych i nowego wychowania duchowieństwa diecezjalnego, tak przez 
Sobór Watykański II wybiła godzina katolickiego laikatu. Godzina dla świec-
kich katolików, których miejsce i zadanie apostolskie w Kościele zostało jasno 
określone na auli soborowej.

W ciągu ostatnich lat, Jan XXIII i Paweł VI, raz po raz stawiali nam jako 
wzór prawdziwego ducha soborowego wielką postać, pasterza Mediolanu, 
Świętego Karola Boromeusza. O Świętym Karolu napisał niemiecki historyk 
Ludwig Pastor, że „sobór Trydencki stał się jego ciałem i krwią”. 18 listopada 
Ojciec Święty złożył dekret soborowy w ręce katolików świeckich, bo II Sobór 
Watykański, prawdziwie ich sobór, ma się przemienić w ich ciało i krew, w ich 
życie. „Gdzie Bóg, tam porządek i ład”. Dlatego piąty rozdział omawianego 
dekretu mówi o porządku i ładzie, jakimi powinno się oznaczać apostolstwo 
świeckich. Porządek i ład domaga się, aby biskupi, proboszczowie i inni kapłani 



ks. Piotr Pietrucha124

diecezjalni oraz zakonni, uznali w całej pełni prawo i obowiązek świeckich 
do apostolstwa i wspierali ich ofiarnie w apostolskich poczynaniach. Świeccy 
natomiast katolicy powinni pamiętać, że ścisła łączność z papieżem, biskupami 
i kapłanami stanowi element istotny, należy do istoty apostolstwa katolickiego. 
Dekret soborowy stwierdza, że nic w tym względzie nie może nosić znamienia 
katolickiego, co nie ma za sobą zgody prawowitej władzy kościelnej. Porządek 
i ład Boży domagają się, aby apostolstwo duchownych i świeckich katolików 
odbywało się w ścisłej, wzajemnej jedności. Bo przecież zarówno duchowni, 
jak i świeccy katolicy, uczestniczą w jednym kapłaństwie Chrystusa.

W czasie ostatniej wojny został zniszczony pewien kościół. W jego ruinach 
miejscowy proboszcz znalazł krucyfiks. Jezus w tym krucyfiksie nie miał rąk, 
gdyż mu odpadły wśród zniszczenia wojennego. Ów proboszcz nie dorabiał 
Chrystusowi rąk. Ocalały krucyfiks umieścił na ścianie, a pod nim napis: 

„Nie mam innych rąk, prócz Waszych, prócz Waszych”. Istotnie, Chrystus 
potrzebuje naszych rąk. Potrzebuje rąk nie tylko duchownych, lecz również 
świeckich, szczególnie w dzisiejszych czasach. 

Ogłoszony 18 listopada dekret stawia świeckim katolikom jako wzór apo-
stolstwa Matkę Najświętszą. Ona bowiem w świeckich warunkach bytowa-
nia, wśród trudów zwyczajnego bytowania, była ściśle zjednoczona z Bogiem 
i innych do Boga prowadziła. Niechaj Królowa Apostołów sprawi, by te ręce 
świeckich katolików, w które Ojciec Święty z wielkim zaufaniem złożył dekret 
soborowy, były naprawdę rękami apostolskimi i stanowiły wspaniałe prze-
dłużenie rąk Chrystusa Arcykapłana. 

Korzystając z gościnności Radia Watykańskiego, ślę serdeczne pozdrowienia 
kapłanom, alumnom, siostrom zakonnym, wszystkim wiernym, dzieciom, 
młodzieży, a zwłaszcza rodzicom mojej tarnowskiej diecezji, i proszę Królową 
Apostołów, by ich serca obdarzyła ową wielką radością, jaka płynie z godnego 
uczestnictwa w kapłaństwie Chrystusa”.

Bibliografia

Ablewicz J., List pasterski na IV niedzielę Adwentu, „Currenda: pismo urzędowe 
Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 12, s. 244–247.

Ablewicz J., Kazanie wygłoszone na rozpoczęcie czuwania soborowego, „Currenda: 
pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 10–11, s. 327–332.

Ablewicz J., Kazanie wygłoszone po powrocie z pierwszej sesji soborowej, „Currenda: 
pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 12, s. 368–374.



125Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza...

Ablewicz J., Kazanie wygłoszone na odpuście w Limanowej, „Currenda: pismo 
urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 113 (1963) nr 6–8, s. 201–206.

Ablewicz J., List pasterski o Najświętszej Maryi Pannie — Matce Kościoła, „Currenda: 
pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 115 (1965) nr 1–3, s. 51–53.

Ablewicz J., Kazanie na zakończenie roku 1964, „Currenda: pismo urzędowe 
Diecezji Tarnowskiej” 115 (1965) nr 1–3, s. 59–63.

Ablewicz J., Odezwa Biskupa Tarnowskiego na zakończenie II Soboru Watykańskiego, 
„Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 115 (1965) nr 11–12, 
s. 243–244.

Ablewicz J., Kazanie po powrocie z czwartej sesji soborowej, „Currenda: pismo 
urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 116 (1966) nr 1–3, s. 69–72.

Ablewicz J., Pękala K., Orędzie Księży Biskupów z Tarnowa wyjeżdżających na 
II Sobór Watykański, „Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 
112 (1962) nr 10–11, s. 333–336.

Ablewicz J., Pękala K., List biskupów tarnowskich z  II Soboru Watykańskiego, 
„Currenda: pismo urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 10–11, 
s. 336–340.

Białkowski M., Protokoły konferencji polskich ojców soborowych. Zbiór dokumentów 
1962–1965, Lublin 2019.

Blecharczyk M., Matki nadzieją odnowy soborowej, „Currenda: pismo urzędowe 
Diecezji Tarnowskiej” 115 (1965) nr 11–12, s. 265–267.

Pietrucha P., Udział bp. Jerzego Ablewicza w Soborze Watykańskim II. Perspektywa 
historyczna, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 44 (2025) nr 1, s. 7–18, https://
doi.org/10.15633/tst.44101.

Rzepa J., Bednarczyk P., Wyjazd Księży Biskupów na Sobór, „Currenda: pismo 
urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 12, s. 378–379. 

Rzepa J., Bednarczyk P., Z życia Seminarium Duchownego (I), „Currenda: pismo 
urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 112 (1962) nr 12, s. 385–387.

Rzepa J., Bednarczyk P., Z życia Seminarium Duchownego (II), „Currenda: pismo 
urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 113 (1963) nr 3–5, s. 126–134.

Rzepa J., Bednarczyk P., Z życia Seminarium Duchownego (III), „Currenda: pismo 
urzędowe Diecezji Tarnowskiej” 115 (1965) nr 11-12, s. 285–286.

https://doi.org/10.15633/tst.44101
https://doi.org/10.15633/tst.44101


ks. Piotr Pietrucha126

Abstrakt

Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza z lat 1962–1965

Artykuł jest kontynuacją wcześniejszych rozważań, które prezentowały historyczny 
kontekst udziału biskupa Ablewicza w Soborze Watykańskim II. Przedstawia ana-
lizę pism tarnowskiego ordynariusza, w których wspomina wydarzenia soborowe, 
których był świadkiem. Omawia cel i zadania soboru oraz wskazuje najważniejsze 
jego momenty. Ponadto zawiera wspomnienia młodego hierarchy na temat spo-
tkań, które odbył w Rzymie z papieżem Janem XXIII i Pawłem VI oraz biskupami 
i teologami całego świata. Ukazuje także jego poznawanie Wiecznego Miasta, jak 
i interpretację nauczania soboru szczególnie Dekretu „Apostolicam actuositatem”. 
Niewątpliwie doświadczenie dwóch sesji soboru nadało kierunek duszpasterskim 
działaniom biskupa w diecezji po jego zakończeniu.

Słowa kluczowe: Jerzy Ablewicz, Sobór Watykański II, diecezja tarnowska, 
dokumenty soborowe, Apostolicam actuositatem, jedność chrześcijan

Abstract

The Second Vatican Council in the writings of bishop 
Jerzy Ablewicz in the years 1962–1965

This article is a continuation of earlier reflections which presented the historical 
context of Bishop Ablewicz’s participation in the Second Vatican Council. 
It presents an analysis of the writings of the Bishop of Tarnów in which he recalls 
the events of the Council he witnessed. He discusses the purpose and tasks of the 
Council and highlights its most important moments. In addition, it contains the 
young hierarch’s memories of his meetings in Rome with Popes John XXIII and 
Paul VI, as well as with bishops and theologians from around the world. It also 
reveals his experience of the Eternal City and his interpretation of the teachings 
of the Council, especially the Decree “Apostolicam actuositatem”. Undoubtedly, 
the experience of the two sessions of the Council gave direction to the bishop’s 
pastoral activities in his diocese after its conclusion.

Keywords: Jerzy Ablewicz, Second Vatican Council, Diocese of Tarnów, conci-
liar documents, Apostolicam actuositatem, Christian unity



Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 127–146, https://doi.org/10.15633/tst.44207

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

ks. Michał Rosa
https://orcid.org/0009-0005-6083-3201

x.m.rosa@gmail.com 

Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) 
w Łukaszowym przekazie o Bożym narodzeniu

Relacja Łukasza na temat narodzenia Jezusa Chrystusa składa się z trzech 
głównych części: opisuje samo narodzenie Zbawiciela, uwzględniając oko-
liczności miejsca i czasu (Łk 2, 1–7), następnie przedstawia zwiastowanie tego 
wydarzenia pasterzom (Łk 2, 8–14), a na końcu zawiera opis wyprawy pasterzy 
do Betlejem i spotkania Nowonarodzonego (Łk 2, 15–20)1.

Opracowanie koncentruje się na narracji o narodzeniu Jezusa i pokłonie 
pasterzy. To im anioł ogłasza, że „dziś w mieście Dawida narodził się Zbawiciel” 
(Łk 2, 8–20). W wizji aniołów i pokłonie pasterzy św. Łukasz ukazuje niezwy-
kłe połączenie światła i ciemności, ubóstwa i splendoru, uniżenia i majesta-
tu. Głównymi postaciami ewangelicznego opisu są ubodzy pasterze, Maryja 
i Józef, którzy zmuszeni są złożyć niemowlę w żłobie, oraz aniołowie i Dziecię. 
W tej narracji ubóstwo i chwała wzajemnie się uzupełniają. Bez chwały aniołów 
pasterze nie dostrzegliby, że bezradne Niemowlę jest prawdziwym Bogiem. 
Z kolei bez ubogiego Dzieciątka ludzie nie zrozumieliby prawdziwej chwały 
Boga. Wszystko to dokonuje się dzisiaj w kontekście zbawienia2.

1	 Zob. P. Łabuda, Poznając Biblię. Część VIII/1: Trudne karty Biblii, Tarnów 2013, s. 97.
2	 Bóstwo objawia się jako ogołocone z wszelkiej cudowności. Zob. F. Mickiewicz, Ewan-

gelia według Świętego Łukasza. Rozdziały 1–11, Częstochowa 2011, s. 175.

https://orcid.org/0009-0005-6083-3201
mailto:x.m.rosa@gmail.com


ks. Michał Rosa128

Struktura i gatunek literacki Ewangelii dziecięctwa

Nie dysponujemy wieloma źródłami na temat dzieciństwa Jezusa3. Większość 
informacji z  tego okresu życia Zbawiciela możemy znaleźć w pierwszych 
dwóch rozdziałach Ewangelii wg św. Mateusza i św. Łukasza. Odnajdujemy 
także informacje na ten temat w listach św. Pawła4. W swoich opowieściach 
o dzieciństwie Jezusa św. Mateusz i św. Łukasz przedstawili dwie niezwy-
kłe uwertury do narracji o zbawczej posłudze Jezusa Chrystusa. Łukaszowy 
przekaz ukazuje kluczowe prawdy, dotyczące boskiej i ludzkiej natury Jezusa. 
Cztery rozdziały — dwa u św. Mateusza i dwa u św. Łukasza — mają dla chrze-
ścijan większe znaczenie, niż można by to ocenić tylko na podstawie ich dłu-
gości. Podobnie sztuka, poezja, modlitwy, hymny oraz doktryny wywodzące 
się z tych opowieści o dzieciństwie przez wieki wzbogacały życie wierzących5.

3	 Warto dodać, że w  języku angielskim bardzo często używa się określenia „narracja 
dziecięctwa” (ang. infancy narrative), które wydaje się nieco nieprecyzyjne i niewystarcza-
jące; w  rzeczywistości tylko Mt 2 oraz Łk 2,  1–40 przedstawiają okres dzieciństwa Jezusa, 
podczas gdy pierwszy rozdział każdej Ewangelii opisuje sytuację przed Jego narodzeniem, 
a Łk 2, 41–52 dotyczy Jezusa w wieku dwunastu lat. W odniesieniu do „narracji” można za-
stanawiać się, czy termin ten dotyczy szeregu krótkich scen oznaczonych odniesieniami bi-
blijnymi (Mt 2, 13–23).  Opowieści o dzieciństwie, mimo że stanowią łącznie zaledwie cztery 
z osiemdziesięciu dziewięciu rozdziałów Ewangelii, mają istotne znaczenie. Oferują bogaty 
materiał do refleksji zarówno dla wierzących, jak i sceptyków. Przyczyniły się do ukształto-
wania kluczowej doktryny o Jezusie jako Bogu i człowieku. Z jednej strony nie pozostawiają 
wątpliwości, że Jezus był Synem Bożym od chwili poczęcia, z drugiej strony — dzięki przed-
stawieniu Jego fizycznego narodzenia (oraz odniesieniu Łukasza do żłobu) — podkreślają 
autentyczność Jego człowieczeństwa. Ze względu na niektóre wątki (częste zjawiska aniel-
skie, dziewicze poczęcie, cudowna gwiazda prowadząca mędrców ze Wschodu oraz dziecko 
obdarzone niezwykłą mądrością) opowieści te stały się także przedmiotem racjonalistycznej 
krytyki. Jest ona po części wynikiem powszechnego niedowierzania w zjawiska nadprzyro-
dzone, które często jest równie nienaukowe, jak łatwowierność, którą zastępuje, po części 
jednak odzwierciedla również krytyczne spostrzeżenia naukowców dotyczące problemów 
historycznych w tych opowieściach. Zob. R. E. Brown, The birth of the Messiah. A commenta-
ry on the infancy narratives in the gospels of Matthew and Luke, New Haven 1999, s. 25–26.

4	 Flp 2, 6–11; Ga 4, 4; 2 Kor 4, 4; Rz 1, 3; 8, 3; 9, 5; Ef 1, 3–14; Kol 1, 15–80; Tt 3, 4. Zob. 
R. Bartnicki, Ewangelia dziecięctwa Jezusa w aspekcie kerygmatycznym, „Śląskie Studia Histo-
ryczno-Teologiczne” 13 (1980), s. 203.

5	 Zob. S. J. Binz, The infancy narratives of Jesus, Collegeville 2020, s. 15.



129Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

Potocznie pierwsze dwa rozdziały Ewangelii wg św. Mateusza i św. Łukasza 
nazywamy ewangelią lub historią dziecięctwa Jezusa6. Te opowieści o dzieciń-
stwie Jezusa wskazują zarówno na historię Izraela, jak i na Ewangelię wypeł-
niającą się w Jego śmierci, zmartwychwstaniu oraz apostolskiej misji Kościoła. 
Narracje te przywracają pamięć o ludziach i wydarzeniach Starego Przymierza, 
równocześnie kierując uwagę ku kluczowym momentom Ewangelii. Stanowią 
w ten sposób autentyczne przesłanie dobrej nowiny o zbawieniu, objawio-
ne całej ludzkości7. Odmienna narracja o dzieciństwie Jezusa w Ewangelii 
wg św. Łukasza w porównaniu do św. Mateusza ma swoje źródło w szczegól-
nym zainteresowaniu Łukasza rolą Maryi w historii zbawienia8.

Ewangelia dzieciństwa wg św. Łukasza ma bardzo jasną i dobrze przemyślaną 
strukturę literacką. W tekście zauważalny jest szczególny rodzaj dyptyku, któ-
ry opiera się na paralelizmie pomiędzy scenami zwiastowania oraz narodzin 
Jana Chrzciciela i Jezusa. Taki sposób ukazania wydarzeń przede wszystkim 
ma na celu uwydatnienie bliskiego związku między obiema postaciami, ale 
również podkreśla różnice pomiędzy nimi. Święty Łukasz ukazuje najpierw 
dzieciństwo Jana Chrzciciela, który ma „kroczyć przed Jezusem” i przygotować 
Mu drogę. Jednakże widzimy różnicę w tytułach: Jan Chrzciciel jest nazwany 
prorokiem Najwyższego (Łk 1, 76), a Jezus Synem Najwyższego (Łk 1, 32)9.

6	 Zob. J. Kudasiewicz, Ewangelie dzieciństwa Jezusa, „Collectanea Theologica” 40 (1970), 
s. 161.

7	 Zob. S. J. Binz, The infancy narratives of Jesus, s. 15. Pod koniec I wieku po Chrystusie za-
częły pojawiać się utwory tematycznie związane z Nowym Testamentem, które obecnie okre-
ślamy mianem apokryfów. Ich treść koncentruje się na wydarzeniach opisanych w pismach 
kanonicznych. Autorzy tych dzieł, dążąc do podkreślenia wiarygodności opisywanych histo-
rii, często podpisywali je nie swoimi imionami, lecz imionami ewangelistów, apostołów lub 
innych postaci wymienionych w Nowym Testamencie. Zob. K. Urbaniak, L. Domaszewicz, 
Saidzka wersja Ewangelii dziecięctwa: wstęp, przekład z języka koptyjskiego, komentarz, „Studia 
Theologica Varsaviensia” 22 (1984) nr 2, s. 215.

8	 Łukasz z  pewnością miał kontakt z  Maryją i  pragnął włączyć do swojej Ewangelii 
istotne świadectwa jej życia, takie jak zwiastowanie, nawiedzenie Elżbiety oraz odnalezienie 
dwunastoletniego Jezusa w świątyni. Jednakże, aby opisać nawiedzenie Elżbiety, konieczne 
było przedstawienie tożsamości dziecka, które nosiła w łonie, co wymagało odwołania się 
do wizji, jaką Zachariasz miał w świątyni. Rozważania na temat narodzin Jana Chrzciciela 
i Jezusa skłoniły Łukasza do skonstruowania Ewangelii w formie kompozycji, która ukazuje 
narodziny obu tych postaci. Zob. A. Kowalczyk, Geneza Ewangelii Łukasza, Pelplin 2006, 
s. 142; S. J. Binz, The infancy narratives of Jesus, s. 37.

9	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 86–88; P. T. Gandenz, Ewan-
gelia według św. Łukasza, tłum. A. Gomola, G. Łaciak-Gomola, Poznań 2020, s. 9.



ks. Michał Rosa130

Podejmując temat gatunku literackiego, warto zauważyć, że cała sekcja 
Łk 1, 5–2, 52 jest spójna tematycznie. Autor nie opisuje wszystkich wydarzeń 
z dzieciństwa Jana i Jezusa, ale jedynie to, co odsłania naturę posłannictwa 
Jana oraz wielkość Jezusa. W tekście natchnionym widać również wiele na-
wiązań do tekstów starotestamentalnych10. Narodziny Jana Chrzciciela oraz 
Jezusa są poprzedzone hymnami (Łk 1, 68–79; 2, 29–32). Ostatni z tych hym-
nów, choć krótki, odgrywa kluczową rolę w zrozumieniu boskiego zamiaru 
ukrytego w opisie wydarzeń opisywanych przez św. Łukasza. Dodatkowo 
umieszczone zostało w nim trzecie anielskie zwiastowanie, które dotyczy pa-
sterzy (Łk 2, 8–14), oraz prorocze słowa (Łk 2, 34–35). Narodziny Jana opisane są 
w dwóch wersetach (Łk 1, 57–58), podczas gdy narodziny Jezusa przedstawione 
są w stosunkowo długim epizodzie (Łk 2, 1–20)11.

Perykopa Łk 2, 8–20, która jest kontynuacją opisu narodzenia Jezusa, napi-
sana jest w stylu podniosłym i posiada niektóre elementy scen epifanijnych ze 
Starego Testamentu czy Apokalipsy św. Jana, w których następuje spotkanie 
pasterzy z istotą boską. Anioł przekazuje pasterzom treści, które są niedostęp-
ne rozumowemu poznaniu. Święty Łukasz po raz trzeci używa zapowiedzi na-
rodzenia się ważnej postaci. W przeciwieństwie do poprzednich „zwiastowań” 
nie zawiera zapowiedzi, ale uroczyste potwierdzenie narodzenia Mesjasza. 
Wcześniej było to objawione przy zwiastowaniu Zachariaszowi i Maryi12.

Perykopę tę można podzielić na dwie części:
(1)	 objawienie tajemnicy i znak (Łk 2, 8–14);
(2)	znalezienie i potwierdzenie znaku (Łk 2, 15–20).
Akcja opisywanego wydarzenia rozgrywa się w dwóch różnych miejscach: 

na polu oraz w Betlejem. Obejmuje nie tylko opisy pasterzy, ale także dwie 
inne grupy postaci: aniołów oraz Świętą Rodzinę, w skład której wchodzą 
Maryja, Józef i Dzieciątko13.

10	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 88.
11	 Zob. R. C. Tannehill, Luke, Nashville 1996, s. 63–64 (Abingdon New Testament Com-

mentaries).
12	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 167–168.
13	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 168. Fitzmyer również dzieli 

perykopę na dwie części, ale nazywa je odpowiednio: „objawienie dziecka” i „reakcja na to 
objawienie”. Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), New York 1981, s. 392; 
inne podziały zob. K. Ziaja, Mateuszowa i Łukaszowa Ewangelia dzieciństwa — różnice, podo-
bieństwa, przesłanie, „Scriptura Sacra” 20 (2016), s. 49–51.



131Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

Tradycja i redakcja Ewangelii dziecięctwa

W Ewangelii dzieciństwa można wyodrębnić dwie warstwy, które się wza-
jemnie przenikają: warstwę historii dzieciństwa i warstwę refleksji autora. 
Za Heinzem Schürmannem można przyjąć, że mamy tu do czynienia z po-
łączeniem haggady z homologią14. Jan Łach uważa, że taki sposób narracji, 
w którym wydarzenia historyczne łączą się z fragmentami ksiąg starotesta-
mentalnych, można nazwać maszalem15. Natomiast Jean  Daniélou wyróżnia 
trzy płaszczyzny: faktu, rozpracowania teologiczno-literackiego i pracy re-
dakcyjnej ewangelisty16. Święty Łukasz przekazał na piśmie katechezę chrze-
ścijańską w formie opowiadań, która, będąc wyznaniem wiary, potwierdzała 
przepowiednie starotestamentalne dotyczące zbawczych zamiarów Bożych. 
Warto dodać, że rozdziały 1–2 należą do materiału zaczerpniętego ze źródeł 
znanych tylko św. Łukaszowi. To tzw. Sondergut, jak określa go myśl biblijna 
języka niemieckiego. W rozdziałach tych nie ma żadnego tekstu wspólnego 
z Ewangelią dziecięctwa opisaną u św. Mateusza, gdyż tworzyli oni w śro-
dowiskach odległych zarówno geograficznie, jak i  ideologicznie. Mateusz 
przedstawia narodziny Jezusa z perspektywy św. Józefa, a Łukasz z perspek-
tywy Maryi17. 

Jedną z głównych tez, dotyczących kerygmatu w pismach Łukasza, jest jego 
uhistorycznienie, widziane w kontekście „historii zbawienia”. Do roku około 
1950 badania koncentrowały się na św. Łukaszu jako historyku, przy czym 
jego relacje, zwłaszcza w Dziejach Apostolskich, były wspierane pozabiblij-
nymi źródłami. Z czasem zaczęto jednak podważać ich wartość historyczną, 
co było wynikiem zmiany zainteresowań — na literackie i teologiczne aspek-
ty jego pism. Prolog Ewangelii wg św. Łukasza wprowadza jednak pewne 
sprzeczności. Łukasz dystansuje się od „naocznych świadków” wydarzeń, 
co wskazuje na jego podejście określane mianem ex post facto. Mimo że de-
klaruje dokładność, porządek i szczegółowość, współcześni badacze mają 
trudności w ocenie ich prawdziwej, historycznej wartości. Problemy pojawiają 

14	 Haggada przyjmuje formę opowieści z życia wybitnych postaci, by wyjaśnić tekst bi-
blijny, natomiast homologia oznacza wyznanie wiary. Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według 
Świętego Łukasza, s. 89.

15	 Zob. J. Łach, Ze studiów nad teologią Ewangelii dziecięctwa Jezusa, w: Studia z biblistyki, 
t. 1, Warszawa 1978, s. 241.

16	 Zob. J. Kudasiewicz, Ewangelie dzieciństwa Jezusa, s. 163.
17	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 89.



ks. Michał Rosa132

się również w odniesieniu do różnych kontekstów historycznych, w których 
ewangelista Łukasz podaje informacje o osobach i wydarzeniach, co sugeruje, 
że jego wiedza na te tematy była ograniczona. Zatem rzetelna ocena pracy 
redakcyjnej św. Łukasza, ujęta według współczesnych standardów historio-
graficznych, przynosi dalsze trudności, ponieważ jego prace łączą elementy 
literackie z religijną misją18.

Jezus Chrystus z pewnością jest postacią historyczną, która przychodzi na 
świat w konkretnym okresie19. Opowiadania zawarte w pierwszych dwóch 
rozdziałach nie są fikcją literacką i mają za zadanie ukazać Boże plany. Godny 
uwagi jest fakt, że św. Łukasz usiłuje powiązać wydarzenia z życia Jezusa z wy-
darzeniami historii powszechnej. Jego opowiadania pozbawione są cudow-
ności znanej z apokryfów, co więcej, ewangelie dzieciństwa wg św. Mateusza 
i  św. Łukasza nie są ze sobą sprzeczne20. Łukasz przed opisem wydarzeń 
związanych z narodzinami Mesjasza przedstawia kontekst historyczny. Akcja 
ma miejsce za panowania Heroda, króla Judei (Mt 2, 1), znanego z licznych 
projektów budowlanych, w tym rozbudowy świątyni jerozolimskiej. Tam 
służbę pełnił kapłan Zachariasz z rodu Abiasza, któremu objawił się anioł. 
On i jego żona Elżbieta, pochodząca z kapłańskiego rodu Aarona, tworzyli 
wzorowe, bogobojne małżeństwo, borykając się jednak z problemem braku 
potomstwa21.

Fragment zawierający opis związany z pasterzami pochodzi od samego 
Łukasza. Ukazuje on w tym miejscu po raz trzeci postać anioła (tym razem 
nienazwanego), który w sposób uroczysty (światło z nieba, zastępy niebieskie) 
przekazuje radosną wiadomość pasterzom. Autor podkreśla, że nie dokonuje 
się to we śnie (w przeciwieństwie do Mt 1, 20; 2, 13. 19) i nie jest żadną halucyna-
cją. Święty Łukasz zaznacza także, że Maryja przechowywała te słowa, a zatem 
nie jest to jego opowiadanie ani również tradycja Kościoła pierwotnego, ale 
przekaz otrzymany od samej Maryi. W opisywanej perykopie nie ma także 
elementów cudowności znanych z  literatury apokryficznej, które mogłyby 
podważać autentyczność wydarzenia. Z powyższych rozważań wynika, że 
nie ma żadnego powodu wątpić w historyczność opowiadania o pasterzach, 
jako świadkach narodzin Jezusa22.

18	 Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 14–17.
19	 Zob. E. Kokoszka, Cicha noc, święta noc, „Ateneum Kapłańskie” 179 (2022), s. 439.
20	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 90.
21	 Zob. P. T. Gandenz, Ewangelia według św. Łukasza, s. 11–12.
22	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 168.



133Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

Łukaszowy przekaz o Bożym narodzeniu (Łk 2, 8–20)

Początek tego fragmentu zawiera opis przesłania anielskiego (Łk 2, 8–12) i Pieśń 
Aniołów (Łk 2, 13–14). Pasterze są tutaj ukazani w dosłownym sensie jako ci, 
którzy opiekują się trzodą i dbają o owce im powierzone23. Często nie byli oni 
właścicielami stada, ale się o nie troszczyli, zwłaszcza w nocy, kiedy to dla 
bezpieczeństwa zapędzali owce do prowizorycznej zagrody i pilnowali przed 
złodziejami lub drapieżnymi zwierzętami24. Niemal na pewno pasterze zo-
stali wprowadzeni do tej historii przez św. Łukasza ze względu na skojarzenie 
narodzin Jezusa z Betlejem, miastem Dawida i królem Dawidem25. Pasterze 
czuwali na zmianę nad trzodą26, a nocna służba pasterzy jest szczególnie 

23	 W klasycznej literaturze greckiej i  łacińskiej słowo „pasterz” było używane w odnie-
sieniu do przywódcy politycznego, a czasami wojskowego; tutaj jednak słowo to ma znacze-
nie dosłowne. Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 395. Mariusz Rosik 
podaje, że pasterze byli uważani za grzeszników i byli pozbawieni prawa do występowania 
jako świadkowie w sądzie. Zob. M. Rosik, Maryja w Łukaszowej narracji o narodzeniu Jezusa 
(Łk 2, 1–7), „Salvatoris Mater” 4 (2002) nr 3, s. 304.

24	 Wypasali owce od początku wiosny (marzec) aż do nastania zimy (koniec listopada) 
na zachodniej stronie Betlejem, gdzie znajdowały się żyzne stoki wzgórz. Zob. F. Mickiewicz, 
Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 168–169. V. Gilbert Beers opisuje, że Miszna, tradycyj-
na doktryna żydowska spisana przed III wiekiem n.e., wskazuje, że ci pasterze i ich owce nie 
byli zwyczajnymi przedstawicielami tego zawodu. Byli to pasterze wyznaczeni do opieki nad 
stadami świątynnymi, przeznaczonymi na ofiary. Stada te spędzały na polach cały rok. Zob. 
V. G. Beers, The Victor journey through the Bible, Colorado Springs 1996, s. 202.

25	 Król Dawid, zanim został władcą, był pasterzem (1 Sm 16, 11) — św. Łukasz ukazuje po-
wiązanie z przepowiedniami Starego Testamentu. Zob. dodatkowe odniesienia do tej działal-
ności w 1 Sm 17, 14–15. 20. 28. 34. Szczególnie warto zwróć uwagę na jego przechwałki o tym, 
że zabił lwy i niedźwiedzie, broniąc swojej trzody, co uzasadnia jego zdolność do pokonania 
Filistyna Goliata. W Mi 5, 1 czytamy, że Betlejem będzie miejscem, z którego wyjdzie władca 
Izraela. Ten starotestamentowy werset jest również cytowany w Mt 2, 6 — w nieco rozszerzo-
nej formie — władca, który stanie się „pasterzem”, jednak św. Łukasz nie odnosi się do tego 
fragmentu Starego Testamentu, mimo że z pewnością miał go na uwadze. Możliwe, że jego 
myślenie o Jezusie jako władcy urodzonym w krainie pasterskiej wiązało się również z tym 
fragmentem. Niektórzy komentatorzy, tacy jak Creed i Brown, sugerują, że Łukasz może 
odnosić się także do Migdal Eder („Wieża trzody”), wspomnianej w Rdz 35, 21 oraz Mi 4, 8; 
istnieje nawet przypuszczenie, że zgodnie z tradycją zachowaną w Targumie Jerozolimskim, 
mógł być znany pogląd, iż „Król Mesjasz objawi się na końcu dni” z Wieży Trzody; jednakże 
taka interpretacja wydaje się mało prawdopodobna. Por. G. Rossé, Il Vangelo di Luca. Com-
mento esegetico e teologico, Roma 1992, s. 88–89; zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to 
Luke (I–IX), s. 395–396.

26	 Zob. Lb 3, 7. 8. 28; 8, 26.



ks. Michał Rosa134

podkreślona w kontekście przygotowania na jaśniejącą chwałę, o której mowa 
w następnym wersie27.

Ukazanie anioła pasterzom, wraz z towarzyszącą mu chwałą — światłością, 
symbolizuje samego Boga. W symbolice biblijnej światło to atrybut Boga28. 

„Chwała Pańska” rozświetliła ciemność nocy. Greckie słowo δόξα oznacza 
piękno, blask jako obraz wielkości i  transcendencji Boga. Co zaskakujące, 
według Davida E. Garlanda, chwała ta nie objawia się w świątyni w pobliskiej 
Jerozolimie ani nie otacza żłóbka z nowo narodzonym dzieckiem. Zamiast 
tego ukazuje się na otwartym polu pokornym pasterzom, którzy wiernie 
czuwają nad swoimi owcami29. Mimo że pasterze nie znali Pisma Świętego, 
to byli wychowani w kulturze, w której światło, zwłaszcza w nocy, kieruje ich 
myśli ku Bogu. Równocześnie uświadomienie sobie bliskości Boga wywołuje 
w nich strach30.

Ten wielki strach pasterzy zostanie później przezwyciężony przez wielką 
radość, która obejmie cały lud31. Termin εὐαγγελίζομαι (głoszenie dobrej 
nowiny) jest tematycznie obecny w całej Ewangelii Łukasza oraz w Dziejach 
Apostolskich32. Tutaj i w Łk 1, 19 dobra nowina jest bezpośrednio ogłaszana 
w najbardziej autorytatywny sposób, przez posłańca Bożego. Anioł pozostaje 
anonimowy, bo nie liczy się on sam, ale tylko przesłanie33. Warto zauważyć, 

27	 Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 409.
28	 Bóg jest „okryty światłem jak płaszczem” (Ps 104, 2); ludzie chcą oglądać „światłość 

Jego oblicza” (Ps 4, 7); Bóg objawia się Mojżeszowi w płonącym krzewie (Wj 3); w szczególny 
sposób światło i ogień towarzyszyły teofanii na górze Synaj, gdzie cała góra była otoczona 
ogniem, a z chmury do Mojżesza dochodził głos samego Boga (Wj 19, 18–19); chwała Boga 
manifestowała się przed Izraelitami w postaci gęstego obłoku (Wj 16, 10; 24, 16;40, 34–35; 
1 Krl 8, 11; Ez 10, 4), a w nocy jako słup ognia (Wj 13, 21–22) lub światło emanujące z Namiotu 
Spotkania (Wj 40, 38); u Ezechiela blask przypominający tęczę na obłokach również sym-
bolizuje obecność Bożą (Ez 1, 28). Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, 
s. 169.

29	 Zob. D. E. Garland, Luke, Grand Rapids 2012, s. 122.
30	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 169.
31	 Termin, który odnosi się do Izraela, szczególnie w  kontekście Łk 3,  21; 24,  19. 

Zob. D. E. Garland, Luke, s. 122.
32	 Dobrą Nowinę przekazują: Jan (Łk 3,  18), Jezus (Łk 4,  18; 7,  22; 20,  1), apostołowie 

(Dz 5, 42; 8, 4; 10, 36; 13, 32); ogłaszanie dobrej nowiny było znane starożytnym słuchaczom 
z rzymskiej propagandy — przekazywano w ten sposób dobre wieści, takie jak narodziny na-
stępcy cesarza, nadejście jego panowania oraz wstąpienie na tron; w ewangelicznej narracji 
o Jezusie termin ten zostanie jednak całkowicie przedefiniowany. Zob. D. E. Garland, Luke, 
s. 122; L. T. Johnson, The Gospel of Luke, Collegeville 1991, s. 33.

33	 Zob. D. E. Garland, Luke, s. 122.



135Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

że przesłanie anioła do pasterzy stoi w całym tym wydarzeniu w sprzecz-
ności z edyktem Cezara Augusta skierowanym do całego świata. Kluczowe 
przesłanie tej opowieści mówi o narodzinach dziecka w Bożej opatrzności. 
Ma ono stać się Zbawicielem, Mesjaszem i Panem dla całej ludzkości. Dziecko 
urodzone w czasie panowania Cezara Augusta, w mieście Dawida, przyciąga 
uwagę pasterzy z Palestyny, którzy są zaproszeni do odkrycia w nim źródła 
wielkiej radości dla siebie oraz dla całego narodu.34.

Opisywane proroctwo wypełniło się dzisiaj — gr. σήμερον35. „Dzisiaj” łączy 
się z „wczoraj” obietnic Bożych i proroctw Starego Testamentu, które obec-
nie się wypełniają36. Słowo „dzisiaj” wyraża głęboką prawdę teologiczną, że 
to Jezus jest w centrum całej historii ludzkości i historii zbawienia. To teraz 
Jezus staje się Zbawicielem, który będzie zawsze występował w imieniu Boga 
i swoją działalnością doprowadzi zbawcze dzieło Ojca do końca37. Łukasz ma 
szczególne upodobanie w podkreślaniu aktualnego aspektu zbawienia, które 
przynosi Jezus, co wyraża poprzez słowo „dzisiaj”. Zbawienie nie może być 
ani odwołane, ani opóźnione; jest obecne w teraźniejszej historii38.

Trzy tytuły chrystologiczne (Zbawiciel, Mesjasz, Pan) nadane Jezusowi 
w tej scenie to tytuły zrodzone z wiary w zmartwychwstanie, które są z Nim 
od samego początku Jego ziemskiego istnienia39. Terminy te podkreślają, że 

34	 Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 396–397. 
35	 Termin ten zajmie ważne miejsce w pozostałej części Ewangelii św. Łukasza — Łk 4, 21; 

5, 26; 12, 28; 13, 32–33; 19, 5. 9; 22, 34. 61; 23, 43. Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke 
(I–IX), s. 409.

36	 Zob. D. E. Garland, Luke, s. 122–123.
37	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 170.
38	 Zob. S. Witkowski, Uniwersalne znaczenie narodzin Jezusa (Łk 2, 1–20), „Polonia Sacra” 

2009 nr 25, s. 178.
39	 Termin „Zbawiciel” zyskuje status tytułu Jezusa, który nieustannie działa w imieniu 

Boga i poprzez swoją misję doprowadzi do spełnienia zbawczego planu Bożego. Tytuł „Me-
sjasz” oznacza osobę namaszczoną, najczęściej odnosząc się do króla lub arcykapłana, która 
pełni rolę sługi Bożego; w czasach Chrystusa, gdy Izrael nie miał swojego króla, ludzie przy-
pominali sobie proroctwo proroka Natana, zapowiadające, że Bóg wzbudzi potomka, który 
zasiądzie na tronie (2 Sm 7, 12). Izraelici z niecierpliwością oczekiwali na przyjście namasz-
czonego, jednak Łukasz ukazuje, że mesjańska misja Jezusa nie ma związku z  polityczną 
władzą. Trzeci tytuł, „Pan”, był używany w formach grzecznościowych, wyrażając szacunek 
dla drugiej osoby. W tym kontekście nabiera jednak wyraźnie religijnego znaczenia, stając 
się synonimem Boga. Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 395; F. Mic-
kiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 171.



ks. Michał Rosa136

Jezus nie jest jedynie kolejnym wyzwolicielem, porównywalnym do sędziów 
Izraela, lecz prawdziwym Zbawicielem40.

Tak jak w innych scenach zwiastowania, anioł obdarza pasterzy znakiem, 
choć — podobnie jak Maryja — oni sami tego nie oczekują41. W tej sytuacji 
kluczowe nie są szczegóły opisujące sytuację związaną z dzieckiem, lecz to, że 
opis tych okoliczności przedstawiony przez anioła okaże się zgodny z prawdą42. 

Dalej przedstawiony został hymn aniołów, Bożych duchów, którzy wielbią 
Boga43. Termin — στρατιᾶς, często tłumaczony jako „gospodarz”, ma militarne 
konotacje i odnosi się do sług Boga. Ta niebiańska armia nie przybywa, aby 
siać zniszczenie i terror, lecz aby głosić dobrą nowinę, przynosić pokój i od-
dawać chwałę Bogu44. Widzimy zestawienie dwóch królestw: królestwa Boga 
i królestwa ludzi, które nie przeciwstawiają się sobie, ale zachodzi między nimi 
ścisła więź. Bóg nieustannie czuwa nad całym światem, wysłuchuje modlitw, 
okazuje ludziom przebaczenie i nieustannie ich błogosławi45.

Chór anielski zaprasza do śpiewu na chwałę Bożą, gdyż narodziny tego 
dziecka oznaczają objawienie się Bożego pokoju ludziom, których On sam 
wybrał46. Sformułowanie „w których sobie upodobał” (ἀνθρώποις εὐδοκίας) 
jest trudne do przetłumaczenia47. Życzenie pokoju odnosi się do całej ludzkości, 

40	 Zob. J. Nolland, Luke 1:1–9:20, Dallas 2018, s. 300; D. E. Garland, Luke, s. 123.
41	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 171–172.
42	 Realizacja tej drobnej przepowiedni przyczynia się do potwierdzenia autentyczności 

proroctwa o  przyszłym znaczeniu Jezusa dla ludzkości. Zob. L. T. Johnson, The Gospel of 
Luke, s. 50.

43	 William Barclay zauważa, że gdy przychodził na świat chłopiec, lokalni muzycy gro-
madzili się w domu, by powitać go prostą melodią. Jezus przyszedł na świat w stajni w Be-
tlejem, co uniemożliwiło tę tradycyjną ceremonię, dlatego godna jest myśl, że niebiańskie 
pieśni zastąpiły te ziemskie, a aniołowie śpiewali dla Jezusa utwory, których ludzie nie mogli 
wykonać. Zob. W. Barclay, The Gospel of Luke, Philadelphia 1976, s. 23.

44	 Zob. D. E. Garland, Luke, s. 122.
45	 Zob. Ps 33, 13; 1 Krl 8, 30; 2 Krn 30, 27; Pwt 26, 15; F. Mickiewicz, Ewangelia według 

Świętego Łukasza, s. 172–173.
46	 Pokój to wartość, która obejmuje wszystkie błogosławieństwa czasów ostatecznych 

(Iz 9, 5–6; Mi 5, 4). Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 397; F. Mickie-
wicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 173.

47	 Według Garlanda wariant tekstowy przyjmuje formę mianownika, co jest wyrazem 
„dobrej woli wśród ludzi”; forma dopełniacza jest bardziej skomplikowana, a jej dwuznacz-
ność sprawia, że „dobra wola” lub „łaska” mogą mieć zarówno charakter boski, jak i ludzki: 
mówimy o „ludziach dobrej woli” lub o „ludziach, którzy cieszą się jego dobrą wolą”; John-
son uważa, że w obu przypadkach odnosi się to wyraźnie nie do cechy ludzkiej, która przy-



137Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

ponieważ Bóg pragnie zbawić wszystkich ludzi i obdarzyć ich swoimi ducho-
wymi darami48.

W następnych wersach Łk 2, 15–20 widzimy trzy różne reakcje na objawienie 
anielskie: najpierw pasterzy, potem tych, którym pasterze opowiedzieli, o tym, 
co się wydarzyło i na końcu reakcję Maryi49. 

Pasterze poprzez swoje zachowanie ukazują wzór wierzącego, który jest 
posłuszny Bożym przykazaniom. Ich postawa różni się od reakcji odbiorców 
zbawczego orędzia w dwóch wcześniejszych wizjach anioła: w odróżnieniu od 
Zachariasza nie wyrażają wątpliwości, a także nie zadają pytań, podobnie jak 
to robiła Maryja. Ich wiara znajduje odzwierciedlenie w pośpiechu, z jakim 
opuszczają swoje stada, przypominającym pośpiech Maryi udającej się w drogę 
do Elżbiety (Łk 1, 39)50.

W dalszej części widzimy pasterzy, którzy „znaleźli Maryję, Józefa oraz 
leżące w żłobie Niemowlę” — ale nie ma tu żadnych informacji na temat po-
częcia dziecka51. Święty Łukasz po raz trzeci w Ewangelii dziecięctwa używa 
słowa φάτνῃ określającego żłób, w którym Jezus był złożony52. Warto zauwa-
żyć, że Łukasz na pierwszym miejscu wymienia Maryję, co świadczy o jego 
szacunku dla Matki Syna Bożego53. Pasterze „opowiedzieli, co im zostało 
objawione” — Maryi i Józefowi, a z pewnością także mieszkańcom Betlejem54. 

nosi pokój, lecz do postawy Boga względem ludzi (zob. Łk 3, 22; 10, 21). Zob. D. E. Garland, 
Luke, s. 123; L. T. Johnson, The Gospel of Luke, s. 51.

48	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 173.
49	 Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 397.
50	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 173.
51	 Gdybyśmy mieli jedynie tę opowieść, nie wiedzielibyśmy nic o dziewiczym poczęciu 

Maryi; to podkreśla niezależność rozdziału drugiego od rozdziału pierwszego w  narracji 
dotyczącej dzieciństwa. Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 412.

52	 Można dostrzec odniesienie do księgi proroka Izajasza; zarówno w tekście Izajasza, jak 
i w opisie Łukasza (Łk 2, 7. 12. 16) pojawia się to samo greckie słowo φάτνῃ, które odnosi się 
do „żłobu”, oraz słowo σωτὴρ oznaczające „pana” (Łk 2, 11). Zob. A. Kubiś, Betlejem — między 
teologią, historią i archeologią, „Resovia Sacra” 18–20 (2011–2013), s. 23.

53	 Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 174.
54	 Zgodnie z  dotychczasową relacją Łukasza Maryja jest świadoma, że jej dziecko ma 

być Mesjaszem Dawidowym (Łk 1, 32–35) oraz że zostało rozpoznane jako Pan (Łk 1, 43); 
pasterze dodają do tych identyfikacji, że ma być Zbawicielem (Łk 2, 11). Zob. J. A. Fitzmyer, 
The Gospel according to Luke (I–IX), s. 412.



ks. Michał Rosa138

Mieszkańcy Betlejem, którym pasterze przekazali wiadomość o Zbawicielu, 
byli zdziwieni, ponieważ Boże objawienie niesie ze sobą mądrość, która prze-
wyższa ludzki rozum oraz najśmielsze oczekiwania dotyczące Mesjasza55. 

Reakcja Maryi na relację pasterzy jest inna. Ona ceniła te wszystkie wy-
darzenia i  rozważała je — συμβάλλουσα56. Maryja objawia, że duchowość 
obejmuje aktywność intelektualną, polegającą na próbie zastanawiania się 
nad objawionymi tajemnicami oraz próbą ich zrozumienia57. Reakcja Maryi 
na zaistniałe wydarzenia jest intymna i stonowana, w odróżnieniu od reakcji 
pasterzy, którzy pospieszyli szerzyć radosną nowinę oraz od reakcji osób, które 
o niej usłyszały — tj. zdumienia i osłupienia 58.

Omawiany fragment ostatecznie kończy się opisem powrotu pasterzy do 
powierzonych im owiec oraz powtarzaniem przez nich pieśni aniołów wy-
chwalających i wysławiających Boga59.

Znaczenie słowa σήμερον

Aby lepiej zrozumieć znaczenie słowa „dzisiaj”, warto przyjrzeć się roli czasu 
w teologii biblijnej. Dla ludzi Starego Przymierza, którzy wierzyli w Boże 
zapowiedzi przekazywane przez proroków i wciąż oczekiwali ich spełnienia, 
koniec czasu był ściśle związany z obiecanym przyjściem Mesjasza. Nowy 
Testament, w swojej koncepcji czasu, opiera się na wcześniejszych informa-
cjach zawartych w Starym Testamencie. Wchłania je, ale także je przewyższa, 
oferując bogatszą treść oraz doskonałość w tym, co zapowiada60. 

55	 W  innych miejscach widzimy również, że Boże objawienie wywołuje zdziwienie — 
Łk 1, 66; 2, 33; 4, 22. Zob. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza, s. 173.

56	 συμβάλλουσα dosłownie oznacza „wrzucić do kupy” i może być używane w różnych 
kontekstach, takich jak omawianie czy porównywanie; Łukasz później stosuje to wyrażenie 
w odniesieniu do debaty lub dyskusji (por. Łk 11, 53; Dz 4, 15; 17, 18; 18, 27). Proces myślowy 
jest w tym przypadku wyraźnie zamierzony, tak jak ma to miejsce w Łk 2, 51. Zob. L. T. John-
son, The Gospel of Luke, s. 51.

57	 Zob. D. E. Garland, Luke, s. 124.
58	 Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 398.
59	 Pasterze nieustannie dążą do kontynuowania posłannictwa aniołów. Przykład anio-

łów wielbiących Boga inspiruje ludzi, kształtując w nich postawę czci i uwielbienia wobec 
Boga Zbawcy. Zob. S. Witkowski, Uniwersalne znaczenie narodzin Jezusa (Łk 2, 1–20), s. 182; 
J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 398.

60	W  późniejszych wizjach proroków pojęcie to ewoluowało w  kierunku zbiegu czasu 
z wiecznością. Oczekiwane nadejście Mesjasza miało być początkowo interwencją w historii, 
a w dalszej perspektywie również wydarzeniem o charakterze uniwersalnym i kosmicznym. 



139Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

Wierni w początkach Kościoła byli przekonani, że Chrystus wkrótce powróci 
(1 Kor 7, 29). Z biegiem czasu jednak zaczęto dostrzegać, że nadejście czasów 
ostatecznych się opóźnia. Życie chrześcijanina stało się balansowaniem po-
między tym, co już miało miejsce, a tym, co ma przyjść. Eschatologia biblijna, 
zwłaszcza w Nowym Testamencie, głosi prawdę o królestwie Bożym, które 
już obecne jest na ziemi, a jednocześnie pozostaje rzeczywistością, na którą 
wciąż oczekujemy61.

Scena anielskiego zwiastowania pasterzom ukazuje istotę narodzenia Jezusa, 
które inauguruje nową erę zbawienia. Bóg objawia swoją chwałę, obdarzając 
ludzi pokojem i zbawieniem. Zastosowanie trzech chrystologicznych tytułów 
obok siebie podkreśla znaczenie wydarzenia, które ma miejsce właśnie dzisiaj62.

Można dostrzec znaczącą dysproporcję w użyciu słowa σήμερον w Nowym 
Testamencie, które do tego może mieć kilka znaczeń. Słowo to jest często 
używane przez św. Łukasza (20 razy — 11 w Ewangelii i 9 razy w Dziejach 
Apostolskich). Występuje 8 razy w  liście do Hebrajczyków i  tylko 13 razy 
w pozostałych księgach Nowego Testamentu. Na 41 razy — 20 razy występuje 
u św. Łukasza63. 

Słowo σήμερον, idąc za Wielkim słownikiem grecko-polskim, oznacza przy-
słówek czasu: dzisiaj, dziś; dzień dzisiejszy64. Tomasz Jelonek dodaje, że słowo 

W związku z tym w Starym Testamencie można wyróżnić dwie eschatologie: historyczno-
-mesjańską oraz ogólno-mesjańską; co więcej, eschatologia zbiorowa ma wyraźnie większe 
znaczenie niż jednostkowa, a ten priorytet zostanie przeniesiony do nowotestamentowego 
objawienia. Do każdej idei biblijnej, wspólnej dla obu Testamentów, odnoszą się trzy zasady: 
ciągłości, rozwoju i transpozycji; pierwsze dwie zasady mówią o nieprzerwanym i stopnio-
wym wzbogacaniu się tej samej koncepcji w miarę postępu Objawienia; trzecia zasada wska-
zuje na radykalną zmianę, która miała miejsce wraz z wcieleniem Słowa, w osobie Jezusa 
Chrystusa; On jest Odkupicielem nie tylko ludzi, ale także całego wszechświata; Jego przyj-
ście sprawiło, że czas biblijny stał się chrystocentryczny; władztwo Chrystusa nad czasem 
zyskało szczególne sformułowanie: „Jezus Chrystus — wczoraj i dziś, ten sam także na wieki” 
(Hbr 13, 8). W ten sposób Chrystus w tajemniczy sposób wypełnia wszystkie czasy. Należy 
podkreślić, że mowa tu nie o  wszechobecności czasowej Słowa (Logosu) Bożego z  Prolo-
gu Jana, lecz o obecności Jezusa Chrystusa, która zawsze ma również wymiar ludzki. Zob. 
A. Jankowski, Biblijna teologia czasu, Kraków 2001, s 12.

61	 Zob. P. Łabuda, Śmierć i życie po śmierci wg Ewangelii św. Łukasza, Tarnów 2007, s. 25.
62	 Zob. R. Bartnicki, Ewangelia dziecięctwa Jezusa w aspekcie kerygmatycznym, s. 223.
63	 Zob. T. Jelonek, Zbawcze znaczenie Łukaszowego „dzisiaj”, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 

28 (1975), s. 107.
64	 Zob. Mt 6, 11. 30; 11, 23; 16, 3; 21, 28; 27, 8. 19; 28, 15; Mk 14, 30; Łk 2, 11; 3, 22; 4, 21; 5, 26; 

12, 28; 13, 32. 33; 19, 5. 9; 22, 34. 61; 23, 43; Dz 4, 9; 13, 33; 19, 40; 20, 26; 22, 3; 24, 21; 26, 2. 29; 



ks. Michał Rosa140

σήμερον może oznaczać dzień bieżący65, czas obecny66, jak również każdy 
dzień67.

Owo „dzisiaj” oznacza, że wielowiekowy czas oczekiwania na Mesjasza 
dobiegł końca i rozpoczął się końcowy etap historii zbawienia68.

U św. Łukasza termin ten zyskuje także wyjątkowe znaczenie; staje się nie 
tylko bieżącym dniem, lecz także dniem zbawienia. Bardzo ciekawy jest fakt, 
że św. Łukasz pomija ten termin w Modlitwie Pańskiej, by zachować go dla 
głębszego znaczenia teologicznego69.

Słowo σήμερον — „dziś” nadaje nowe znaczenie wydarzeniom eschatolo-
gicznym (Łk 23, 43)70. W rozważanym fragmencie, podczas gdy anioł ogłasza 
pasterzom narodziny Jezusa, dostrzegamy, jak czas eschatologiczny wchodzi 
w czas doczesny. Dzieje się to w obecnej chwili, która jednak wykracza poza 
ramy czasu doczesnego71.

W Ewangeliach wg św. Mateusza i św. Marka można dostrzec oczekiwanie 
na szybki powrót Chrystusa, podczas gdy w Ewangelii wg św. Łukasza czas 
paruzji wydaje się wydłużać. Święty Łukasz jako chrześcijanin żyjący pomię-
dzy tradycją apostolską, a Kościołem poapostolskim, przedstawia eschatologię, 
która odnosi się do życia wspólnoty Kościoła. Nie może ona trwać w nie-
ustannym oczekiwaniu na koniec świata, ani też ignorować tego zagadnienia, 
żyjąc tak, jakby nie istniał sąd ostateczny. Dlatego w eschatologicznej refleksji 

27, 33; Rz 11, 8; 2 Kor 3, 14. 15; Hbr 1, 5; 3, 7. 13. 15; 4, 7ab; 5, 5; 13, 8; Jk 4, 13. Zob. R. Popowski, 
Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997, s. 553.

65	 Dzień trwał u Izraelitów od zachodu do zachodu słońca. Dlatego żona Piłata mówi, że 
dzisiaj wiele się nacierpiała we śnie (Mt 27, 19); dzień bieżący ma na myśli ojciec, gdy wysyła 
synów do pracy (Mt 21, 28); u św. Marka widzimy podobną sytuację, gdy Jezus zwraca się do 
Piotra, że dzisiaj, tej nocy Go zdradzi (Mk 14, 30); możemy przyjąć, że św. Łukasz przejmuje 
termin „dzisiaj” od św. Marka i dodaje głębsze znaczenie. Zob. T. Jelonek, Zbawcze znaczenie 
Łukaszowego „dzisiaj”, s. 108.

66	 Występuje w zwrotach „do dziś” (Mt 11, 23; 28,  15), „aż po dziś” (Mt 27, 8; Rz 11, 8; 
1 Kor 3, 15), „do dnia dzisiejszego” (2 Kor 3, 14). Zob. T. Jelonek, Zbawcze znaczenie Łukaszo-
wego „dzisiaj”, s. 108.

67	 Widzimy tę formę w Mateuszowej wersji modlitwy Ojcze nasz, by Ojciec dał nam dziś 
chleba (Mt 6, 11); w zwrotach „dziś — jutro” (Mt 6, 30; Łk 12, 28; Jk 4, 13); w meteorologicznej 
prognozie (Mt 16, 3). Zob. T. Jelonek, Zbawcze znaczenie Łukaszowego „dzisiaj”, s. 108.

68	 Zob. P. Łabuda, Poznając Biblię, s. 101.
69	 Zob. T. Jelonek, Zbawcze znaczenie Łukaszowego „dzisiaj”, s. 108–109.
70	 Zob. J. Kudasiewicz, Ewangelie dzieciństwa Jezusa, s. 165.
71	 Zob. H. Schürmann, Das Lukasevangelium, Freiburg 1969, s. 112.



141Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

św. Łukasza ważne jest, aby prowadzić życie w taki sposób, jakby Boży sąd 
mógł nastąpić w każdej chwili72.

„Dziś” nie jest jedynie oznaczeniem jednej doby. O wiele bardziej stało się 
ono nośnikiem zbawczej rzeczywistości. Spełniły się słowa Pisma, gdy spa-
raliżowany wziął swoje łoże i poszedł do domu (Łk 5, 25), a wszyscy, którzy 
to widzieli, wielbili Boga, mówiąc, że dziś byli świadkami niezwykłych rze-
czy (Łk 5, 26)73. Takim „dziś” był dzień, kiedy celnik Zacheusz wspiął się na 
sykomorę, ponieważ usłyszał: „dziś muszę zatrzymać się w twoim domu” 
(Łk 19, 5), a potem: „dziś zbawienie stało się udziałem tego domu” (Łk 19, 9). 
Takim „dziś” był również dzień, kiedy Jezus umarł na krzyżu, gdyż wtedy zba-
wienie przyszło do całego świata, a dobry łotr usłyszał: „dziś ze mną będziesz 
w raju” (Łk 23, 43). „Dziś” oznacza „zanim słońce zajdzie”, to „dziś” należy 
interpretować jako moment spotkania z rzeczywistością zbawczą i eschatolo-
giczną. Zanim jednak nadeszło to „dziś”, które trwa od zachodu do zachodu, 
otwierając się na dzień bez końca, miały miejsce wszystkie wcześniejsze „dziś”. 
Wszystkie one miały zbawczy wymiar, gdy rzeczywistość eschatologiczna 
wkraczała w aktualny czas74. 

Święty Łukasz, używając przysłówka σήμερον, całkowicie zmienia perspek-
tywę oraz czas zbawienia człowieka. Zbawienie nie jest odległą przyszłością 
zarezerwowaną dla wybranych wiernych, lecz jest dostępne w chwili obecnej. 
Zbawienie, które oznacza przebywanie z Chrystusem w Jego boskiej egzy-
stencji i chwale, zaczyna się „już dzisiaj”. Oznacza to, że zbawienie dokonuje 
się w momencie śmierci człowieka. Jezus nie mówi jednak do łotra, że ten 
będzie zbawiony w chwili śmierci; podkreślając słowo „dzisiaj”, wskazuje 
na znaczenie chwili obecnej. To „teraz”, czyli „bycie z Chrystusem”, staje się 
istotą zbawienia. Chrześcijanin powinien nieustannie przygotowywać się na 
spotkanie z Chrystusem, które w momencie śmierci będzie decydującą chwilą 
dla jego zbawienia lub potępienia75.

72	 Akcentując nieuchronność śmierci oraz związane z nią sądy, zbawienie czy potępienie, 
św. Łukasz nawiązuje zarówno do myśli starotestamentalnej, jak i do literatury pozabiblijnej. 
Zob. P. Łabuda, Śmierć i życie po śmierci wg Ewangelii św. Łukasza, s. 90.

73	 Choć był to inny dzień w astronomicznym rozrachunku, w tym momencie znów do-
konało się dzieło zbawcze, które stało się początkiem zbawienia. Zob. T. Jelonek, Zbawcze 
znaczenie Łukaszowego „dzisiaj”, s. 109.

74	 Zob. T. Jelonek, Zbawcze znaczenie Łukaszowego „dzisiaj”, s. 109–110.
75	 Zob. P. Łabuda, Śmierć i życie po śmierci wg Ewangelii św. Łukasza, s. 124. Warto zazna-

czyć, że wydarzenia z przeszłości są przeżywane liturgicznie jako aktualne, jakby nie dzieliły 
nas od nich dwa tysiące lat. Żaden czas nie jest w stanie objąć wieczności. W liturgicznym 



ks. Michał Rosa142

Warto również zwrócić uwagę na fakt, że nacisk św. Łukasza na słowo „dzi-
siaj” nie powinien być interpretowany jako reakcja na wczesny kryzys Kościoła 
związany z opóźniającym się przyjściem Jezusa lub z gnostycką interpretacją 
zmartwychwstania i wniebowstąpienia. Raczej wynika to z pragnienia Łukasza, 
by przesunąć akcent w wielu wypowiedziach Jezusa z eschatonu na codzien-
ność76. Drugie pokolenie chrześcijan, żyjące w atmosferze napięcia eschatolo-
gicznego związanego z Dobrą Nowiną, było narażone na dwa poważne zagro-
żenia. Mogło ono albo dosłownie interpretować paruzję w stylu apokaliptyki 
żydowskiej, albo doświadczać osłabienia wiary, co prowadziłoby do moralnego 
rozluźnienia, wynikającego z błędnego wniosku o „odwlekaniu” paruzji. Łukasz 
stawia opór obu tym zagrożeniom77. Jest to szczególnie widoczne w używaniu 
przez Łukasza słowa σήμερον, oznaczającego „dzisiaj” (Łk 4, 21; 5, 26; 19, 5. 9; 
23, 43), oraz związanych z nim zwrotów, takich jak καθ᾽ ἡμέραν — czyli „co-
dziennie” (Łk 9, 23; 11, 3; 16, 19; 19, 47). Przykładem może być stwierdzenie: 

„Jeśli ktoś chce iść ze mną, niech się zaprze samego siebie, niech co dnia bierze 
swój krzyż i naśladuje mnie” (Łk 9, 23; por. Mk 8, 34). Ta subtelna zmiana 
kieruje uwagę chrześcijan nie tyle na naśladowanie Chrystusa w kontekście 
rychłego końca, co na postrzeganie postępowania Jezusa jako inspiracji i prze-
wodnika w codziennym życiu chrześcijańskim, zwłaszcza w trudnym okresie 
dla Kościoła. Łukasz pragnął zatem przekształcić eschatologiczny charakter 
niektórych wypowiedzi Jezusa w ten sposób, aby stały się one zachętą do życia 
w duchu chrześcijańskim na co dzień78.

doświadczeniu istnieje bowiem wieczna teraźniejszość. Por. H. Paprocki, Jedność misterium 
zbawienia: Boże narodzenie, teofania, krzyż i zmartwychwstanie, „Elpis” 2 (2000), s. 110–111.

76	 Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 234.
77	 Zob. A. Jankowski, Doniosłość Łukaszowej eschatologii indywidualnej, „Ruch Biblijny 

i Liturgiczny” 28 (1975) nr 4–5, s. 180.
78	 Głębsza refleksja nad różnorodnymi czynnikami kształtującymi eschatologiczne 

myślenie Łukasza prowadzi do wniosku, że nie dokonał on jedynie deeschatologizacji ke-
rygmatu. Choć mógł zrezygnować z całego „materiału o bliskim przyjściu”, zachował pew-
ne tradycyjne odniesienia do rychłego nadejścia królestwa, Syna Człowieczego oraz sądu, 
był bowiem świadomy znaczenia tego tematu w tradycji. Jednocześnie starał się przesunąć 
uwagę chrześcijan z wyłącznego oczekiwania na rychłą paruzję na uświadomienie sobie, że 
obecny czas Kościoła również zajmuje istotne miejsce w  historii zbawienia. Jak już wcze-
śniej zauważyliśmy, w myśleniu św. Łukasza, Duch Święty stał się substytutem rozwiązania 
wynikającym z opóźniającej się paruzji; podobnie można powiedzieć, że sama historia zba-
wienia pełni tę rolę. Święty Łukasz ukazuje, w obliczu tego opóźnienia, w jaki sposób można 
interpretować słowa i czyny Jezusa w kontekście istnienia chrześcijaństwa, które nie ogra-
nicza się jedynie do czasów Jezusa. Dla chrześcijan żyjących w XXI wieku — świadomych, że 



143Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

To samo można powiedzieć o „dziś”, opisującym zbawcze działanie Jezusa 
(Łk 13, 32) a także Jego drogę do Jerozolimy, będącej miejscem Jego zbawczej 
śmierci (Łk 13, 33). Święty Łukasz nadaje więc pojęciu „dziś” specyficzny, sote-
ryjny charakter. Oddaje to głęboki sens Łukaszowego „dzisiaj”, zawarty w opi-
sie Bożego narodzenia. Zatem św. Łukasz, nadając słowu σήμερον szczególny, 
soteriologiczny sens, nic nie traci na jego podstawowym znaczeniu, które 
odnosi się do bieżącego dnia, rozumianego od zachodu do zachodu. Termin 
ten wiąże się także bezpośrednio ze zrozumieniem nadejścia zbawienia79.

W Ewangelii dzieciństwa wg św. Łukasza aniołowie zapowiadają nadcho-
dzące czasy eschatologiczne, w których na scenę historii wkracza Pan dzie-
jów, Jezus Chrystus — Zbawiciel80. Oczekiwanie na koniec przekształca się 
w koncepcję opóźnionej paruzji Jezusa81. Ewangelista, nie tracąc nadziei na 
powrót Chrystusa, poprzez szczególną strukturę i układ swojego dzieła uka-
zuje indywidualne eschatologiczne losy każdego człowieka. Dla Łukasza klu-
czowym tematem staje się los wierzącego, jego śmierć oraz wydarzenia, które 
po niej następują. Łukasz dodatkowo akcentuje teraźniejszość, w której już 
teraz dokonuje się sąd i określane jest przeznaczenia człowieka. Dzięki swoim 
czynom i wyborom „już teraz”, na ziemi, człowiek może być wprowadzony 
do wiecznych przybytków lub odrzucony. W związku z tym chwila obecna 
ma istotne znaczenie i jest początkiem królestwa Bożego — stanu wiecznego, 
który po śmierci nie będzie jedynie przejściowy, lecz trwały82.

Łukasz pragnie zatem w sposób oczywisty przenieść akcent także w wielu 
innych swoich zapisanych opowiadaniach z czasów ostatecznych na dzisiaj, 
na teraz. Jezus bowiem jest z nami dzisiaj i teraz. Jest więc ciągle czas, aby za 
Nim podążać83.

dystans między pierwotnym głoszeniem chrześcijańskiego przesłania a ich współczesnością 
jest znacznie większy niż ten, z którym zmagał się nawet św. Łukasz — jego przekształcona 
eschatologia oraz forma kerygmatu mogą okazać się jeszcze bardziej odpowiednie niż inne 
ujęcia obecne w Nowym Testamencie. Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), 
s. 234–235.

79	 Źródła teologii Łukaszowej w kontekście „dziś” można odnaleźć także w Starym Te-
stamencie; szczególnie inspirujący jest opis wyjścia z Egiptu (Wj 13, 4; 14, 13). Zob. T. Jelonek, 
Zbawcze znaczenie Łukaszowego „dzisiaj”, s. 113.

80	Zob. J. Kozyra, Jezus Chrystus — pierworodny w  historii dzieciństwa według Łukasza, 
„Studia Pastoralne” 10 (2014), s. 175.

81	 Zob. Nowy leksykon biblijny, red. F. Kogler, Kielce 2011, s. 187.
82	 Zob. P. Łabuda, Śmierć i życie po śmierci wg Ewangelii św. Łukasza, s. 124.
83	 Zob. J. A. Fitzmyer, The Gospel according to Luke (I–IX), s. 234.



ks. Michał Rosa144

Bibliografia

Barclay W., The Gospel of Luke, Philadelphia 1976.
Bartnicki R., Ewangelia dziecięctwa Jezusa w aspekcie kerygmatycznym, „Śląskie 

Studia Historyczno-Teologiczne” 13 (1980), s. 203–231.
Beers V. G., The Victor journey through the Bible, Colorado Springs 1996.
Binz S. J., The infancy narratives of Jesus, Collegeville 2020.
Brown R. E., The birth of the Messiah. A commentary on the infancy narratives in 

the gospels of Matthew and Luke, New Haven 1999.
Fitzmyer J. A., The Gospel according to Luke (I–IX), New York 1981.
Gandenz P. T., Ewangelia według św. Łukasza, tłum. A. Gomola, G. Łaciak-Gomola, 

Poznań 2020.
Garland D. E., Luke, Grand Rapids 2012.
Jankowski A., Biblijna teologia czasu, Kraków 2001.
Jankowski A., Doniosłość Łukaszowej eschatologii indywidualnej, „Ruch Biblijny 

i Liturgiczny” 28 (1975) nr 4–5, s. 168–182.
Jelonek T., Zbawcze znaczenie Łukaszowego „dzisiaj”, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 

28 (1975), s. 107–113.
Johnson L. T., The Gospel of Luke, Collegeville 1991.
Nowy leksykon biblijny, red. F. Kogler, Kielce 2011.
Kokoszka E., Cicha noc, święta noc, „Ateneum Kapłańskie” 179 (2022), s. 439–453.
Kowalczyk A., Geneza Ewangelii Łukasza, Pelplin 2006.
Kozyra J., Jezus Chrystus — pierworodny w historii dzieciństwa według Łukasza, 

„Studia Pastoralne” 10 (2014), s. 173–191.
Kubiś A., Betlejem — między teologią, historią i archeologią, „Resovia Sacra” 18–20 

(2011–2013), s. 9–29.
Kudasiewicz J., Ewangelie dzieciństwa Jezusa, „Collectanea Theologica” 40 (1970), 

s. 161–170.
Łabuda P., Poznając Biblię. Część VIII/1: Trudne karty Biblii, Tarnów 2013.
Łabuda P., Śmierć i życie po śmierci wg Ewangelii św. Łukasza, Tarnów 2007.
Łach J., Ze studiów nad teologią Ewangelii dziecięctwa Jezusa, w: Studia z biblistyki, 

t. 1, Warszawa 1978, s. 155–325.
Mickiewicz F., Ewangelia według Świętego Łukasza. Rozdziały 1–11, Częstochowa 

2011.



145Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym...

Nolland J., Luke 1:1–9:20, Dallas 2018.
Paprocki H., Jedność misterium zbawienia: Boże narodzenie, teofania, krzyż 

i  zmartwychwstanie, „Elpis” 2 (2000), s. 107–116, https://doi.org/10.15290/
elpis.2000.02.08.

Popowski R., Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997.
Rosik M., Maryja w Łukaszowej narracji o narodzeniu Jezusa (Łk 2, 1–7), „Salvatoris 

Mater 4 (2002) nr 3, s. 293–304.
Rossé G., Il Vangelo di Luca. Commento esegetico e teologico, Roma 1992.
Schürmann H., Das Lukasevangelium, Freiburg 1969.
Tannehill R. C., Luke, Nashville 1996 (Abingdon New Testament Commentaries).
Urbaniak K., Domaszewicz L., Saidzka wersja Ewangelii dziecięctwa: wstęp, 

przekład z języka koptyjskiego, komentarz, „Studia Theologica Varsaviensia” 
22 (1984) nr 2, s. 215–224.

Witkowski S., Uniwersalne znaczenie narodzin Jezusa (Łk 2, 1–20), „Polonia Sacra” 
2009 nr 25, s. 171–183.

Ziaja K., Mateuszowa i Łukaszowa Ewangelia dzieciństwa — różnice, podobieństwa, 
przesłanie, „Scriptura Sacra” 20 (2016), s. 41–55.

Abstrakt

Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym 
przekazie o Bożym narodzeniu

Artykuł bada teologiczne i  literackie implikacje słowa „dziś” w kontekście nar-
racji o narodzinach Jezusa zawartej w Ewangelii wg św. Łukasza. Analiza opiera 
się na trzech głównych filarach: zagadnieniach historyczno-literackich, tradycji 
i redakcji, jak również na aspekcie kerygmatycznym. Artykuł wskazuje na szcze-
gólną strukturę dyptyku istniejącą w Ewangelii dziecięctwa. Analizuje reakcje 
pasterzy na objawienie anielskie, które odzwierciedla wzór wiary i posłuszeństwa 
wobec Bożego planu zbawienia. Istotnym punktem opracowania jest znaczenie 
przysłówka σήμερον, który nie tylko określa bieżący dzień, ale również wskazuje 
na wypełnienie Bożych obietnic, inaugurujących nową erę zbawienia w życiu ludz-
kości. Powyższe opracowanie podkreśla równocześnie, że słowo „dzisiaj” w tekście 

https://doi.org/10.15290/elpis.2000.02.08
https://doi.org/10.15290/elpis.2000.02.08


ks. Michał Rosa146

Łukaszowym uzyskuje głęboki sens soteriologiczny, budując niejako most pomię-
dzy czasem eschatologicznym a codziennością, zapraszając czytelników do refleksji 
nad obecnością Jezusa w ich życiu właśnie „dziś”.

Słowa kluczowe: św. Łukasz, Boże narodzenie, pasterze, anioł, dziś

Abstract

Meaning of the adverb σήμερον (Luke 2:11) in Luke’s message about Christmas

The article examines the theological and literary implications of the word “today” in 
the context of the narrative about the birth of Jesus contained in the Gospel according 
to Saint Luke. The analysis is based on three main pillars: historical-literary issues, 
tradition and redaction, and the kerygmatic aspect. The article points to the special 
structure of the diptych existing in the Infancy Narrative of Jesus. It analyzes the 
shepherds’ reactions to the angelic revelation, which reflects the pattern of faith and 
obedience to God’s plan of salvation. A crucial point of the study is the meaning 
of the adverb σήμερον, which not only defines the current day but also shows the 
fulfillment of God’s promises, inaugurating a new era of salvation in the life of 
humanity. The article also emphasizes that the word “today” in Luke’s text has 
a deep soteriological meaning, building a kind of bridge between eschatological 
time and everyday life, inviting readers to reflect on the presence of Jesus in their 
lives precisely “today”.

Keywords: Saint Luke, Christmas, shepherds, angel, today



Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 147–172, https://doi.org/10.15633/tst.44208

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Joanna Dukalska-Hermut
https://orcid.org/0000-0003-4732-8508

j.dukalskahermut@gmail.com

Uniwersy tet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

https://ror.org/0583g9182

Wizualizacje informacji jako nośniki wartości. 
Analiza w ujęciu aksjologicznym

Wizualizacje informacji od wieków stanowią jedno z podstawowych narzędzi 
porządkowania, interpretowania i upowszechniania informacji1. Katarzyna 
Ciach dowodzi, że porozumiewanie się za pomocą obrazów towarzyszyło czło-
wiekowi od początków cywilizacji. Jak podają źródła naukowe, już w późnym 

1	 Warto zaznaczyć, że używane w artykule pojęcia „informacja” i „wiedza” nie są tożsa-
me i wymagają odrębnego ujęcia definicyjnego. „Informacja to dane zawarte w komunikacie, 
zinterpretowane przez odbiorcę, mające dla niego znaczenie i  wnoszące do jego świado-
mości element nowości, czyli zmniejszające jego niewiedzę. By dane stały się informacją, 
niezbędny jest ich odbiorca, który decyduje po pierwsze, czy chce dane zinterpretować, po 
drugie — czy są one dla niego zrozumiałe i w jakim stopniu. Wtedy dane stają się dla odbiorcy 
wiadomością. Następnie odbiorca określa, czy wiadomość jest powtórzeniem czegoś co już 
wie, czy też stanowi dla niego element nowości, jeśli tak, to wiadomość staje się informacją. 
Ponieważ informacja zależy od zdolności interpretacyjnych odbiorcy, ma ona charakter su-
biektywny” (M. Grabowski, A. Zając, Dane, informacja, wiedza — próba definicji, „Zeszyty Na-
ukowe” 2009 nr 798, s. 112). Wiedza natomiast „powstaje z informacji, które są dla odbiorcy 
istotne i zostały zweryfikowane w praktyce. Weryfikacja polega na ustaleniu (sprawdzeniu), 
czy sądy i wnioski powstałe w procesie interpretacji są zgodne z rzeczywistością, czyli in-
nymi słowy wiedzę stanowią informacje istotne i empirycznie weryfikowalne. Inne, tzn. te, 
które są nieistotne i są tylko informacją, która za jakiś czas będzie niepotrzebna (np. dzisiej-
sza data), nie stanowią wiedzy” (M. Grabowski, A. Zając, Dane, informacja, wiedza — próba 
definicji, s. 112). 

https://ror.org/0583g9182


Joanna Dukalska-Hermut148

paleolicie powstały malowidła naskalne w jaskiniach Lascaux w południowej 
Francji, które przedstawiały sceny łowieckie, pradawne zwierzęta oraz ówcze-
sne rytuały, pełniąc rolę swoistego „przewodnika” po polowaniach i świecie 
duchowym. Natomiast bardziej wyrafinowane formy prezentacji informacji 
rozwinięto w starożytnym Egipcie, gdzie hieroglify zmieniały znaczenie w za-
leżności od kontekstu. Do historycznego dorobku technik wizualnych zaliczają 
się również ryciny ze starożytnych traktatów matematycznych oraz pisemne 
instrukcje ilustrowane pracami Leonarda da Vinci2. W dyskursie naukowym 
narasta przekonanie, że choć wizualizacje informacji często postrzegane są 
jedynie jako neutralne formy graficznego przedstawiania danych, to w rzeczy-
wistości pełnią funkcję znacznie bardziej złożoną — są nośnikami określonych 
wartości, przekonań i idei, zakorzenionych w kontekście historycznym oraz 
kulturowym. Warto bowiem mieć świadomość, że aktualnie obraz stał się 
nośnikiem przekazów, jest również stawiany w roli równorzędnej lub nawet 
nadrzędnej wobec tekstu3. Analiza aksjologiczna wizualizacji pozwala do-
strzec, że każda mapa, infografika czy wykres jest rezultatem określonych 
wyborów interpretacyjnych, uwarunkowanych zarówno stanem rozwoju nauki 
i techniki, jak i dominującymi w danej epoce normami społecznymi.

Preludium do dalszego namysłu jest myśl niosąca przesłanie, że w dobie 
internetu4 i rosnącej mobilności dostęp do informacji wydaje się niemal nie-
ograniczony. Wzrastająca liczba danych siłą rzeczy zwiększa zainteresowanie 
systemami służącymi ich gromadzeniu, przetwarzaniu, przesyłaniu oraz pre-
zentacji. Szczególne znaczenie w procesie komunikowania informacji przypada 
obecnie jej wizualnej formie. Jawi się zatem pytanie: czym jest wizualizacja 
i dlaczego środki wizualne odgrywają w ostatnich latach tak istotną rolę?

2	 K. Ciach, Wizualizacja informacji w biznesie, w: Zarządzanie danymi w organizacji, red. 
B. Gontar, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2019, s. 129.

3	 J. Dukalska-Hermut, Od kultury obrazu do wizualizacji informacji, „Toruńskie Studia 
Biologiczne” 12 (2019) nr 1, s. 30.

4	 Internet „zapisujemy dużą literą, jeśli mamy na myśli nazwę własną globalnej sieci 
komputerowej. Poprawny jest też zapis małą literą, gdy chodzi nam o sieć samodzielną lub 
fragment Internetu, np. zasoby WWW” (Internet, https://sjp.pwn.pl/poradnia/haslo/inter-
net;24347.html).



149Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

Wizualizacja informacji w ujęciu definicyjnym

W świetle ustaleń Veslavy Osińskiej5, której osiągnięcia naukowe koncentrują 
się wokół problematyki wizualizacji informacji i wiedzy, obszar ten można dziś 
traktować jako w pełni ukształtowaną dziedzinę badawczą, czego dowodzi roz-
budowany dorobek literatury anglojęzycznej6. Tymczasem można stwierdzić, 
że w Polsce mamy do czynienia raczej z etapem kształtowania się tego obszaru, 
który — choć wyraźnie zyskuje na znaczeniu — wciąż wymaga systematyzacji i po-
głębionej eksploracji. Problematyka wizualizacji informacji jest wprawdzie coraz 
częściej podejmowana i stopniowo znajduje swoje miejsce w refleksji naukowej, 
jednak nadal zauważalny jest niedobór literatury fachowej w języku polskim. 
Skala i intensywność badań w tym obszarze pozostaje wciąż nieporównywalna 
z dorobkiem literatury angielskojęzycznej. To właśnie na jej gruncie wykształ-
ciły się rozbudowane ramy teoretyczne, metodologiczne oraz aplikacyjne, które 
ugruntowały wizualizację informacji jako samodzielne i dynamicznie rozwijające 
się pole badawcze. Istnienie swoistej luki w polskim piśmiennictwie uzasadnia 
zatem konieczność badań nad wizualizacją w ujęciu aksjologicznym.

W personalistycznym podejściu do komunikacji informacja nie jest jedy-
nie zbiorem danych, lecz podstawowym narzędziem wspierającym rozwój 
osoby ludzkiej. Myślą przewodnią, jaka przyświeca niniejszemu artykułowi, 
jest inspiracja płynąca ze słów Sławomira Soczyńskiego, który opiera swoje 
stanowisko na założeniu, że

Każdy człowiek, by mógł się rozwijać i zrozumieć otaczającą go rzeczywistość, potrzebuje in-
formacji. Na ich podstawie jako istota rozumna, wolna i świadoma poznaje siebie ze wszyst-
kimi swymi zdolnościami i ograniczeniami. Następnie wyznacza cele, jakie chce osiągnąć 
i podejmuje działania zmierzające do ich realizacji. Swoje decyzje polityczne, ekonomiczne, 
ekologiczne, socjalne i etyczne podejmuje w głównej mierze na podstawie posiadanych in-
formacji. Zatem, by człowiek mógł się realizować, koniecznie powinien pogłębiać wiedzę7.

 Podejmując zatem próbę interpretacji wskazanej myśli, można stwierdzić, że 
jednostka ludzka, aby mogła się rozwijać i adekwatnie rozumieć rzeczywistość, 

5	 Veslava Osińska, https://ludzie.nauka.gov.pl/ln/profiles/eM3REIPDjL5 (28.11.2025).
6	 V. Osińska, WIZualizacja INFOrmacji. Studium informatologiczne, Wydawnictwo Na-

ukowe UMK, Toruń 2016, s. 11.
7	 S. Soczyński, Funkcje przedsiębiorstw medialnych w świetle odpowiedzialności, „Studia 

Socialia Cracoviensia” 10 (2018) nr 2 (19), s. 55. 



Joanna Dukalska-Hermut150

potrzebuje informacji. To w końcu one umożliwiają jej poznanie własnych 
możliwości i ograniczeń, formułowanie celów oraz podejmowanie działań 
zmierzających do ich realizacji. Informacje stanowią również podstawę decyzji 
politycznych, ekonomicznych, społecznych i etycznych. Dlatego pogłębianie 
wiedzy jest warunkiem pełnej samorealizacji jednostki.

Przed przystąpieniem do rozważań szczegółowych poruszających zagad-
nienie wizualizacji informacji, w pierwszej kolejności konieczne staje się do-
precyzowanie znaczenia tego pojęcia oraz wskazanie przyczyn, dla których 
w dyskursie publicznym funkcjonuje ono w sposób niejednoznaczny, a nie-
rzadko również uproszczony lub błędny. Dla zapewnienia klarowności termi-
nologicznej zasadne jest odwołanie się do etymologii eksplorowanego pojęcia 
w celu precyzyjnego określenia jego zakresu semantycznego, a także kontekstu 
zastosowania. Analiza piśmiennictwa poświęconego wizualizacji pokazuje, że 
infovis (skrót od ang. information visualization) sytuowany jest w przestrzeni 
wspólnej dla nauki, technologii i sztuki. Obszar naukowy wizualizacji in-
formacji obejmuje między innymi neurokognitywistykę, statystykę, analizę 
danych, data mining oraz naukę o sieci, ze szczególnym uwzględnieniem 
aspektów technologicznych i interakcji człowieka z komputerem. Natomiast 
w wymiarze artystycznym wizualizacja informacji jest powiązana w głównej 
mierze z projektowaniem graficznym i grafiką komputerową8. Z kolei z per-
spektywy humanistycznej i społecznej infovis bywa badany między innymi 
w kontekście zasobów cyfrowych, bibliotek naukowych, a także ekologii oraz 
informacji i mediów społecznościowych. Jest przy tym interesujące, że w pi-
śmiennictwie naukowym występuje również nurt metawizualizacyjny, zaś 
w kontekście komunikacji naukowej użyteczny wymiar wizualizacji wciąż 
jest niedostatecznie eksplorowany9.

Słuszne wydaje się podkreślenie, że w  reprezentacjach graficznych wy-
korzystywane są nie tylko wartości liczbowe, lecz także tekst, współrzędne 
geograficzne, daty czy informacje związane z czasem. Z tego względu termin 

„wizualizacja informacji” jest właściwszy i bardziej kompletny w opisie oma-
wianej problematyki niż węższe pojęcie „wizualizacja danych”. Zasadnicze 
jest również rozróżnienie tego terminu od klasycznej kategorii „wizualiza-
cji naukowej”, która koncentruje się na przetwarzaniu i prezentacji danych 

8	 V. Osińska, WIZualizacja INFOrmacji, s. 56.
9	 D. Rak, Wizualizacja informacji w komunikowaniu naukowym specjalistów zarządzania 

informacją, w: W. Babik, D. Pietruch-Reizes, Zarządzanie informacją i komunikacją w nauce, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2021, s. 68–69.



151Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

pomiarowych, najczęściej pochodzących z badań empirycznych lub medycz-
nych. Przykładami takich przedstawień graficznych są m.in. wizualizacje pro-
cesów chemicznych, modelowanie przepływów fizycznych, obrazy konfiguracji 
ciał niebieskich, struktury DNA czy wizualne techniki stosowane w diagno-
styce medycznej. Realizacje te często opierają się na zaawansowanych algoryt-
mach renderowania — zarówno powierzchniowego, jak i przestrzennego — oraz 
na rozwiązaniach dynamicznych, których celem jest możliwie najwierniejsze 
oddanie złożonych zjawisk naturalnych wraz z ich komponentami.

Wizualizacja z jednej strony w pewnym sensie oznacza metodę badań, z dru-
giej natomiast — działalność o charakterze praktycznym, której celem staje się 
przedstawienie wyników badań oraz analiz naukowych. Za kluczową funkcję 
wizualizacji informacji uznaje się efektywne przekazywanie treści oraz wspie-
ranie szybkiego i zarazem rzetelnego przyswajania wiedzy przez odbiorcę10.

Według ogólnie przyjętej definicji wizualizacja informacji to forma wizual-
nej prezentacji przestrzeni informacyjnych i struktur, wspierająca usprawnie-
nie ich percepcji i interpretacji11. Badacze wyjaśniają również że wykorzystuje 
ona „grafikę komputerową i interakcję, aby pomóc ludziom w rozwiązywaniu 
problemów”12.

Wizualizacja informacji jest też interpretowana jako forma obrazu, coraz 
silniej obecna w dzisiejszej kulturze wizualnej, a nawet postwizualnej — po-
siada bodaj najważniejszą cechę: jest swoistym „interfejsem wizualnym za-
projektowanym w celu dostępu do informacji”13.

Podsumowując, należy stwierdzić, że wizualizacja informacji stanowi 
w gruncie rzeczy interdyscyplinarny obszar badań i praktyk, którego głównym 
celem jest graficzne przedstawianie złożonych przestrzeni informacyjnych 
oraz zależności między danymi. Analiza definicji obecnych w literaturze 
przedmiotu wskazuje natomiast, że wizualizacja informacji jest pojmowana 
zarówno jako proces, jak i rezultat tego procesu, czyli innymi słowy: jako 

10	 D. Rak, Wizualizacja informacji, s. 69.
11	 V. Osińska, Wizualizacja i  mapowanie przestrzeni danych w  bibliotekach cyfrowych, 

„Toruńskie Studia Bibliologiczne” 1 (2008) nr 1, s. 168.
12	 H. C. Purchase, N. Andrienko, T. J. Jankun-Kelly, M. Ward, Theoretical foundations of 

information visualization, w: Information visualization: Human-centered issues and perspecti-
ves, eds. A. Kerren, J. T. Stasko, J.-D. Fekete, C. North, Heidelberg 2008 (Lecture Notes in 
Computer Science, 4950), s. 46–64.

13	 M. Dodge, M. McDerby, A. Turner, The power of geographical visualizations, w: Geo-
graphic visualization. Concepts, Tools and applications, eds. M. Dodge, M. McDerby, A. Turner, 
West Sussex 2008, s. 3.



Joanna Dukalska-Hermut152

metoda organizacji, transformacji i prezentacji danych w formie wizualnej. 
Jej podstawową funkcją jest wspomaganie procesów percepcyjnych, przy-
spieszenie zrozumienia oraz wspieranie interpretacji treści, które w formie 
niewizualnej byłyby trudniej dostępne poznawczo.

W niniejszym artykule analizie poddano wizualizację informacji w per-
spektywie aksjologicznej, z uwzględnieniem jej historycznego i kulturowego 
kontekstu. Jak wobec tego zdefiniować wartość na potrzeby tej publikacji? 
Stanisław Kamiński, polski filozof oraz duchowny, podaje bardzo inkluzywne 
w odniesieniu do różnorodnych desygnatów objaśnienie:

Terminu wartość używa się przeważnie w takim kontekście, że „coś ma lub spełnia wartość” 
lub „wartość czegoś” lub też „coś jest wartościowe”, a tylko pochodnie [wtórnie — przyp. red.] 
i skrótowo, iż „coś jest wartością”. Dlatego wypada przyjąć jako fundamentalne określenie, 
że wartość to pewna jakość lub cecha (albo zespół cech) czegoś, a mówić, że x jest wartością 
jedynie ze względu na x-a [iksa — przyp. red.] cechy wartościowe lub jakości aksjologicznie 
doniosłe14. 

Definicja wartości, według której jest ona rozumiana przede wszystkim 
jako jakość lub zespół cech przysługujących określonemu przedmiotowi, sta-
nowi ważny punkt odniesienia dla rozważań nad wizualizacjami informacji. 
Można założyć, że skoro wartość ujawnia się poprzez cechy aksjologicznie 
doniosłe, to w kontekście wizualizacji oznacza to, że same obrazy — niezależnie 
od swojej formy — mogą stać się nośnikami określonych jakości o znaczeniu 
poznawczym, kulturowym lub etycznym. Z tej perspektywy wizualizacja 
informacji nie jest jedynie techniką przedstawiania danych, lecz przestrzenią, 
w której ujawniają się wartości zakorzenione w określonym czasie historycz-
nym i porządku kulturowym. Tym samym przyjęta definicja wartości pozwala 
ująć wizualizacje jako swoiste „nośniki jakości”, które kształtują sposób in-
terpretacji rzeczywistości i wpływają na procesy poznawcze, społeczne oraz 
kulturowe. Taka definicja wartości dobrze koresponduje z celem artykułu, 
którego przedmiotem jest ukazanie wizualizacji jako formy niosącej określony 
ładunek wartościowy w kontekście historycznym i kulturowym.

Michał Drożdż pisał, że każda komunikacja międzyosobowa ma charakter 
nie tylko relacji, wymiany informacji czy procesu społecznego, lecz także daru. 

14	 S. Kamiński, Jak uporządkować rozmaite koncepcje wartości?, w: O wartościowaniu w ba-
daniach literackich, red.  S. Sawicki, W. Panas, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1986, s. 13.



153Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

Oznacza to, że zawiera w sobie takie elementy, jak akt obdarowania, intencje 
i motywacje przekazu, możliwość dobrowolnego przyjęcia daru oraz szeroko 
rozumianą wzajemną afirmację uczestników. Z tego powodu warto podjąć 
próbę analizy komunikacji medialnej z perspektywy daru, co może pozwolić 
na głębsze zrozumienie jej funkcji i znaczenia15. Nawiązując do tej myśli, warto 
uwzględnić, że ewolucja znaczeniowa terminu „komunikacja” pokazuje, że 
pojęcie to oscyluje między dwoma głównymi ujęciami. Pochodzące z łaciny 
słowo communicare pierwotnie odnosiło się do uczestnictwa i  łączenia, za-
równo w wymiarze duchowym, jak i materialnym. Z czasem pierwotna idea 

„łączenia” ustępowała miejsca rozumieniu komunikacji jako przekazywania 
informacji i różnych form przekazu, które rozwijały się wraz z postępem 
technologicznym, rozwojem transportu oraz mechanizmami relacji interper-
sonalnych i zbiorowych16.

Odnosząc się do powyższych definicji, można zatem w dużym uproszczeniu 
stwierdzić, że ujęcie aksjologiczne wizualizacji informacji pozwala dostrzec, 
że każde graficzne przedstawienie informacji jest rezultatem szeregu wybo-
rów: dotyczących selekcji materiału, formy prezentacji, hierarchizacji treści 
czy zastosowanych konwencji wizualnych. Decyzje te nie są neutralne, gdyż 
odzwierciedlają określone wartości, takie jak: przejrzystość, obiektywizm, 
użyteczność społeczna, ale także interesy polityczne, ekonomiczne czy kultu-
rowe. W tym sensie wizualizacje informacji funkcjonują jako narzędzia, które 
mogą wzmacniać określone narracje, ujawniać ukryte struktury i zależności 
lub, przeciwnie, zacierać istotne aspekty prezentowanych zjawisk.

Zwrot wizualny, komunikacja wizualna i kultura 
wizualna — ramy teoretyczne wizualizacji informacji

Refleksja nad wizualizacjami informacji jako nośnikami wartości wymaga 
osadzenia ich w szerszym kontekście współczesnej humanistyki, którą od 
końca XX wieku określa się mianem zwrotu wizualnego. Zmiana ta oznacza 
stopniowe odchodzenie od logocentrycznego modelu poznania — opartego 

15	 M. Drożdż, Aksjologia daru w komunikacji, „Forum Teologiczne” 12 (2011), s. 87.
16	 D. Wadowski, J. Szulich-Kałuża, Pandemia i życie religijne. Dyskurs medialny i katolicy 

o komunikacji Kościoła katolickiego w Polsce, „Roczniki Humanistyczne” 69 (2021) z. 6, zeszyt 
specjalny, s. 210.



Joanna Dukalska-Hermut154

na prymacie języka — na rzecz uznania obrazu za autonomiczne narzędzie 
interpretowania rzeczywistości.

Zwrot wizualny — pictorial turn i iconic turn

W literaturze przedmiotu zwrot wizualny rozwija się dwoma głównymi to-
rami: w ramach koncepcji pictorial turn Williama J. T. Mitchella oraz iconic 
turn Gottfrieda Boehma. Mitchell polemizuje z przekonaniem, że obrazy są 
jedynie odmianą języka. Proponuje, aby traktować je jako złożoną grę między 
wizualnością, zmysłami, ciałem, instytucjami i dyskursem, a nie jako „ilustra-
cję” tekstu. Zwrot piktorialny jest więc — jak sam pisze — „postlingwistycznym 
i postsemiotycznym ponownym odkryciem obrazu”17. Według Mitchella 
zwrot obrazowy nie jest powrotem do naiwnej mimesis ani prostą teorią 
reprezentacji, lecz „ponownym odkryciem obrazu” jako autonomicznego 
pola znaczeń, które wymyka się linearnemu dyktatowi tekstu. Tymczasem 
w opozycji do tego językowego punktu wyjścia Boehm proponuje termin 
funkcjonujący pod nazwą iconic turn. Zamiast dążyć do „przekładu” obrazu 
na język, koncentruje się na samej obecności obrazu w przestrzeni wizualnej. 
Boehm pod pojęciem iconic turn rozumie to, że obrazy „pozwalają pokazać 
coś, czym same nie są”; sens rodzi się z ich wizualnej obecności i sposobu 
widzenia, a nie z odniesienia do słów18.

Doris Bachmann-Medick umieszcza natomiast zwrot wizualny w szerszym 
katalogu „zwrotów” w humanistyce (takich jak zwrot kulturowy, performa-
tywny, postkolonialny itd.), podkreślając, że ma on charakter raczej ewolucyjny 
niż rewolucyjny. Literaturoznawczyni zaproponowała pojęcie cultural turns, 
czyli innymi słowy: „zwrot wizualny”, który pierwotnie oznaczał wyodręb-
nienie studiów nad kulturą wizualną (visual studies) jako dyscypliny akade-
mickiej, a nie katastroficzną diagnozę „epidemii obrazów”19. Podejmując więc 
próbę interpretacji wskazanej definicji, można dostrzec, iż zwraca się uwagę, 
że mówienie o „zwrocie wizualnym” bywa obciążone tonem paniki moralnej 
(kultura „obrazkowa”), podczas gdy w istocie mamy do czynienia z kolejną 

17	 W. J. T. Mitchell, Zwrot piktorialny, tłum. M. Drabek, „Kultura Popularna” 2009 
nr 1 (23), s. 7.

18	 G. Boehm, W. J. T. Mitchell, Pictorial versus iconic turn: Two letters, „Culture, Theory 
and Critique” 50 (2009) issue 2–3, s. 103–121.

19	 D. Bachmann-Medick, Cultural turns. Nowe kierunki w  naukach o  kulturze, tłum. 
K. Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, Warszawa 2012. 



155Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

fazą długotrwałego procesu „eksplozji” obrazów, który powtarza się w historii 
(fotografia, kino, media masowe, cyfrowe). Należałoby zatem podkreślić, że 
zwrot wizualny legitymizuje obraz jako równorzędne narzędzie poznania, 
otwiera drogę do traktowania wizualizacji informacji nie jako dodatku do 
tekstu, lecz jako samodzielnego nośnika znaczeń i wartości.

Komunikacja wizualna — definicje i ich konsekwencje

Na tym tle można precyzyjniej określić miejsce wizualizacji informacji w ob-
rębie komunikacji wizualnej. W przywołanych pracach pojawia się kilka 
komplementarnych definicji. Pierwszą z nich sformułował Witold Kawecki, 
według którego komunikacja wizualna to „proces wytwarzania, przekształ-
cania, pośredniego przekazywania i odbioru informacji za pomocą takich 
kodów i mediów, które są możliwe do odczytania za pośrednictwem zmysłu 
wzroku”20. W tym tłumaczeniu podkreślono procesualność (wytwarzanie, 
przekształcanie, przekazywanie, odbiór) oraz rolę kodów i mediów, które 
konstytuują komunikat wizualny.

Piotr Francuz interpretuje pojęcie komunikacji wizualnej jako „akt ko-
munikacji medialnej zakładający obecność nadawcy, komunikatu i odbiorcy, 
realizowany za pomocą kodu wizualnego, w którym sens komunikatu kryje 
się w formach wytwarzanych widzialnych obrazów”21. Definicja ta mocno 
zakorzenia komunikację wizualną w procesach poznawczych odbiorcy: obraz 
musi zostać zakodowany i zdekodowany w oparciu o mechanizmy percepcji 
i pamięci.

Bo Bergström (w ujęciu M. Kawki) wyjaśnia, że komunikacja wizualna 
to „przekazywanie informacji werbalno-wizualnej przez wykorzystanie ob-
razu wraz z tekstem za pomocą mediów: prasy, książki, reklamy, Internetu, 
mediów audiowizualnych”22, przy użyciu ilustracji, zdjęć, typografii, filmu, 
animacji  itd. Tutaj szczególnie widoczny jest wymiar medialny i praktycz-
ny — komunikacja wizualna jako działalność twórcza w konkretnych branżach 
(media, reklama, wydawnictwa).

20	 W. Kawecki, Komunikowanie szczęścia w sztuce Caravaggia, „Kultura — Media — Teolo-
gia” 2018 nr 35, s. 107. 

21	 P. Francuz, Neuropoznawcze podstawy komunikacji wizualnej, w: Komunikacja wizualna, 
red. P. Francuz, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2012, s. 11–47.

22	 B. Bergström, Komunikacja wizualna, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2009, 
s. 6. 



Joanna Dukalska-Hermut156

Na podstawie przytoczonych definicji można stwierdzić, że komunika-
cja wizualna jest intencjonalnym procesem (oznacza to, że nadawca wie, co 
chce zakomunikować), w którym wykorzystuje się  specyficzny kod wizualny, 
osadzony w określonym medium, a także angażuje się zmysł wzroku i me-
chanizmy poznawcze (uwaga, pamięć, emocje). Należałoby nadmienić, że ko-
munikacja wizualna realizuje się też w konkretnych praktykach kulturowych 
(media, edukacja, PR, nauka).

 Konkludując, wizualizacje informacji — w tym infografiki — można opisać 
jako szczególny typ komunikacji wizualnej, w którym funkcja poznawcza 
(uporządkowanie, wyjaśnienie, ułatwienie zapamiętania danych) spotyka 
się z funkcją aksjologiczną (sposób ujęcia danych, dobór formy, hierarchia 
elementów przekazu wartościuje rzeczywistość, pokazuje, co jest ważne).

Kultura wizualna — obrazy jako wyraz sposobów widzenia

Trzecim poziomem, ważnym z punktu widzenia obranej problematyki, jest 
kultura wizualna, w której zakorzenione są zarówno komunikacja wizualna, 
jak i wizualizacje informacji.

Jedna z definicji traktuje kulturę wizualną jako pole wzorców i mechani-
zmów. Zgodnie z tym rozumieniem jest ona „zbiorem pewnych wzorców, me-
chanizmów i wartości — rozległym obszarem, którego pewne strefy rozkwitają, 
gdy inne wchodzą w regres”; obrazy mogą zarówno wzmacniać chaos infor-
macyjny, jak i „ułatwiać komunikację”23. Według innej interpretacji stanowi 
ona zbiór opowieści o technologiach widzenia: „Szeroko pojmowana kultura 
wizualna jest fascynującym zbiorem opowieści o rozmaitych technologiach 
widzenia, narzędziach i sposobach uczenia siebie oraz innych przy pomocy 
środków wizualnych”24. Studia nad kulturą wizualną (ang. visual studies) 
koncentrują się na analizie obrazów jako wyrazów określonych sposobów 
widzenia, kształtowanych przez światopogląd oraz kontekst społeczny, histo-
ryczny i kulturowy, przy czym obraz pełni funkcję „okienka”, które pozwala 
badaczowi obserwować poglądy na rozmaite kwestie (źródło). Dzięki temu 
badanie wizualnych reprezentacji umożliwia nie tylko interpretację formy 

23	 M. Stankiewicz, Model i metafora. Komunikacja wizualna w humanistyce, korporacja 
halart, Kraków 2019, s. 21.

24	 M. Stankiewicz, Model i metafora, s. 20. 



157Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

artystycznej, lecz także zrozumienie wartości i przekonań dominujących 
w danej społeczności25.

Z powyższych rozważań można wysnuć następujące wnioski:  wizualizacje 
informacji są wytworami kultury wizualnej — syntetyzują dane, ale równo-
cześnie ucieleśniają określone sposoby widzenia świata (np. ekonomiczny, 
technokratyczny, personalistyczny); każdy wybór projektowy (jakie dane 
pokażemy, w jakiej relacji, jak je wyróżnimy) jest nie tylko decyzją techniczną, 
lecz także decyzją o charakterze wartościującym. Badanie wizualizacji infor-
macji w ujęciu aksjologicznym polega więc na analizie tego, jakie wartości są 
poprzez nie komunikowane, wzmacniane lub marginalizowane.

Założenia metodologiczne

Zmierzając do analizy czterech wybranych infografik o  istotnym znacze-
niu historycznym, należy przedstawić założenia metodologiczne, stanowiące 
podstawę badania. Przeprowadzono je w oparciu o kilka komplementarnych 
metod badawczych, których połączenie umożliwiło wieloaspektowe zrozu-
mienie zarówno formy infografik, jak i ich funkcji w kontekście historycznym 
i aksjologicznym. 

Uznano, że metoda historyczna umożliwia osadzenie analizowanych in-
fografik w kontekście ich powstania oraz zrozumienie, w jaki sposób odpo-
wiadały one na konkretne potrzeby społeczne, poznawcze bądź medyczne. 
Dzięki metodzie historycznej wizualizację można rozumieć jako reakcję na 
konkretne uwarunkowania czasowe i społeczne. Należy podkreślić, że metoda 
historyczna to metoda badawcza eksponująca „wyznacznik czasowy”26. 

Analiza treści (ang. content analysis) pozwala z kolei opisać strukturę komu-
nikatów wizualnych, ich elementy formalne, zasady kompozycji oraz sposób 
organizacji danych, a także intencję autora i spodziewany efekt komunikacyjny.

Analiza jakościowa źródeł zastanych (ang. secondary data analysis) to 
„technika badawcza służąca obiektywnemu, systematycznemu i  ilościowe-
mu opisowi jawnej zawartości komunikatów”27. Najprościej rzecz ujmując, 
polega na pogłębionej interpretacji dostępnych opracowań i dokumentacji 

25	 M. Stankiewicz, Model i metafora, s. 22. 
26	 J. Bardach, Themis a Clio, czyli prawo a historia, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warsza-

wa 2001, s. 12.
27	 M. Lisowska-Magdziarz, Analiza zawartości mediów. Przewodnik dla studentów, Uni-

wersytet Jagielloński, Kraków 2004, s. 13.



Joanna Dukalska-Hermut158

dotyczących badanych infografik oraz ich recepcji społecznej. Jej celem jest 
uchwycenie funkcji, skuteczności i wpływu infografiki — nie tylko jako środka 
przekazu, ale także jako narzędzia zmiany rzeczywistości.

Odwołanie się do perspektywy aksjologicznej, opartej na koncepcji ks. prof. 
Michała Drożdża, pozwala traktować komunikację jako przestrzeń dobra 
i daru. W tym ujęciu infografika może być odczytywana nie tylko jako na-
rzędzie służące przekazywaniu informacji, lecz również jako forma działania 
etycznego, ukierunkowanego na prawdę, przejrzystość i odpowiedzialność28.

Dobór przypadków

Do analizy wybrano cztery wizualizacje, które zmieniły sposób rozumienia 
świata:

1.	 Mapa odwrotu Napoleona spod Moskwy autorstwa Charles’a Minarda 
(1869) — ukazuje zależność między liczbą ofiar a warunkami kampanii 
wojennej.

2.	 Mapa cholery autorstwa Johna Snowa (1854) — przedstawia korelację mię-
dzy zachorowaniami a lokalizacją studni, przyczyniając się do rozwoju 
epidemiologii.

3.	 Róża Nightingale (coxcomb chart)29 — wykres zaprojektowany przez 
Florence Nightingale (1858), obrazujący przyczyny śmiertelności wśród 
żołnierzy.

4.	 Wykresy Williama Playfaira (koniec XVIII wieku) — pierwsze użycie 
graficznej prezentacji danych ekonomicznych (np. wykresy liniowe, 
słupkowe).

Nie sposób pominąć faktu, że każdy z tych przykładów wniósł trwałą war-
tość poznawczą i społeczną, a także ukształtował sposób myślenia o danych 
jako podstawie podejmowania decyzji. Dobór przypadków podyktowany jest 
nie tylko ich znaczeniem historycznym, lecz także spełnieniem określonych 
kryteriów skuteczności komunikacyjnej i odpowiedzialności etycznej.

28	 M. Drożdż, Postmodernistyczna wizja mediów w strukturach paradygmatu — próba kry-
tycznego spojrzenia, „Kultura — Media — Teologia” 2021 nr 48, s. 61–82. 

29	 Coxcomb chart (często nazywany też rose diagram lub polar area chart) to rodzaj wy-
kresu kołowego, który został spopularyzowany przez Florence Nightingale w XIX wieku do 
wizualizacji danych statystycznych, m.in. przyczyn śmierci żołnierzy podczas wojny krym-
skiej. Zob. M. Khurana, CoxComb chart — How do you read and make it?, https://www.medha-
khurana.com/coxcomb-chart-how-to-read-and-make/ (27.11.2025). 

https://www.medhakhurana.com/coxcomb-chart-how-to-read-and-make/
https://www.medhakhurana.com/coxcomb-chart-how-to-read-and-make/


159Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

Cel analizy

Celem analizy jest wyprowadzenie z wybranych studiów przypadków zestawu 
kategorii opisujących skuteczną i etyczną infografikę, takich jak:

–	 przejrzystość i zrozumiałość przekazu,
–	 prawdziwość i rzetelność danych,
–	 odpowiedzialność komunikacyjna,
–	 walor poznawczy i edukacyjny,
–	 estetyka i piękno formy.
Zgromadzone kategorie posłużą do zbudowania wstępnej siatki oceny in-

fografiki. Tym samym ta część opracowania pełni funkcję eksploracyjno-
-koncepcyjną, przygotowując grunt pod wypracowanie własnego modelu 
infografiki jako formy komunikacji etycznej.

Wizualizacja informacji jako nośnik wartości: studium 
czterech wykresów i infografik

Po systematyzacji podstawowych pojęć integralnie związanych z wizualizacją 
informacji, obrazem, a także po omówieniu głównych znaczeniowo wartości 
etycznych i systemu aksjo-normatywnego oraz wskazaniu założeń metodolo-
gicznych, kluczowe staje się ukazanie, że wizualizacja informacji może być nie 
tylko narzędziem komunikacji, ale także darem dla ludzkości. W niniejszym 
fragmencie zaprezentowane zostaną cztery przykłady wizualizacji danych, 
które zrewolucjonizowały sposób myślenia, przyczyniły się do zmiany para-
dygmatów naukowych lub bezpośrednio wpłynęły na poprawę jakości życia 
ludzkiego. Każda z nich ukazuje, że graficzna forma reprezentacji informacji 
może nieść ze sobą dobro poznawcze, etyczne i społeczne.

Marsz Napoleona na Moskwę Charles’a Minarda (1869)

Grafika francuskiego inżyniera Charles’a Minarda, przedstawiająca wyprawę 
Napoleona na Rosję30, niewątpliwie należy do najbardziej klasycznych i jed-
nocześnie najczęściej omawianych przykładów wizualizacji danych. Znajduje 
się w niemal każdym podręczniku poświęconym tej dziedzinie, a jej rangę 

30	 Sankey or Harness, https://www.economist.com/graphic-detail/2011/07/04/sankey-or-
-harness (27.11.2025). 



Joanna Dukalska-Hermut160

szczególnie podkreśla Edward Tufte, który popularyzował ją w swoich pracach. 
Minard stworzył tę mapę w 1869 roku, łącząc w jednym przedstawieniu dwa 
wówczas dobrze znane narzędzia — mapę i wykres — tak, aby zaprezentować 
wiele aspektów kampanii z 1812 roku i ukazać skalę klęski Napoleona31. Na ilu-
stracji szeroka, jasna wstęga pokazuje liczebność armii u progu marszu, w oko-
licach Kowna. Wraz z przesuwaniem się na wschód linia stopniowo się zwęża, 
co symbolizuje systematyczne zmniejszanie się liczby żołnierzy. Powrotowi 
armii odpowiada cienka, ciemna kreska, wskazująca dramatyczny spadek 
sił — z około 422 tysięcy ludzi do zaledwie 10 tysięcy, którzy dotarli z powrotem. 
W dolnej części kompozycji Minard umieścił oś czasu oraz wykres temperatur 
odnotowanych w kluczowych momentach odwrotu. Dla przykładu: 9 września 
zanotowano –9°C, a pięć dni później temperatura spadła do –14°C; najniższa 
wartość wyniosła –30°C i przypadała na 6 października. Zestawienie tych 
danych unaocznia, że to warunki pogodowe, zwłaszcza ekstremalne mrozy, 
w największym stopniu przyczyniły się do katastrofalnych strat. Nowatorstwo 
tego opracowania polega na tym, że ogromna liczba zmiennych została przed-
stawiona w sposób intuicyjny, pozwalający odbiorcy niemal „poczuć” realia 
kampanii i samodzielnie dojść do wniosków dotyczących jej przebiegu oraz 
przyczyn klęski. Jest to przykład wizualizacji, w której wielowymiarowość 
przekazu przekłada się na jego ogromną wartość informacyjną.

Minard uwzględnił sześć typów danych:
–	 zmianę liczebności armii,
–	 przebieg czasu,
–	 temperatury,
–	 kierunek i trasę marszu na Moskwę oraz drogę powrotną (zróżnicowane 

kolorystycznie linie),
–	 miejsca bitew i potyczek,
–	 topografię terenu przedstawioną na mapie.

31	 M. Friendly, Visions and re-visions of Charles Joseph Minard, „Journal of Educational 
and Behavioral Statistics” 27 (Spring 2002) No. 1, s. 31–51.



161Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

Rysunek 1. Marsz Napoleona na Moskwę, Charles Minard

Źródło: Charles Minard’s infographic of Napoleon’s invasion of Russia, https://socks-studio.
com/2014/04/06/charles-minards-infographic-of-napoleons-invasion-of-russia/ (8.12.2025). 

To właśnie połączenie tylu warstw znaczeniowych sprawiło, że mapa 
Minarda uznawana jest za jedno z najdoskonalszych osiągnięć w historii info-
grafiki. Tufte oceniał ją krótko, lecz dobitnie, określając jako „prawdopodobnie 
najlepszą statystyczną grafikę, jaka kiedykolwiek powstała”32. 

Mapa doktora Johna Snowa (1854)

W połowie XIX wieku Londyn zmagał się z poważną epidemią cholery. W 1854 
roku, podczas jednego z najbardziej tragicznych jej wybuchów, londyński 
lekarz John Snow sporządził szczegółową mapę dzielnicy Soho, zaznaczając 
na niej miejsca zgonów (symbolizowane drobnymi punktami). Dodatkowo 
naniósł lokalizacje wszystkich pomp studziennych, z których korzystali miesz-
kańcy, oznaczając je charakterystycznymi krzyżykami. Analiza rozmieszcze-
nia punktów pozwoliła mu zauważyć, że największe skupisko przypadków 
śmierci pojawia się w pobliżu pompy na Broad Street. Snow wysunął więc 
hipotezę, że to właśnie ta studzienna pompa jest źródłem zakażenia i odpo-
wiada za rozprzestrzenianie się choroby. Po przekazaniu swoich wniosków 
władzom miasta zdecydowano o unieruchomieniu owego ujęcia wody, co 

32	 E. R. Tufte, Envisioning information, Graphics Press LLC, Cheshire 1990, s. 107.

https://socks-studio.com/2014/04/06/charles-minards-infographic-of-napoleons-invasion-of-russia/
https://socks-studio.com/2014/04/06/charles-minards-infographic-of-napoleons-invasion-of-russia/


Joanna Dukalska-Hermut162

doprowadziło do zahamowania epidemii33. Warto podkreślić, że w tamtym 
okresie dominowało przekonanie, iż cholera szerzy się przez tzw. miazmaty, 
czyli mówiąc najprościej — „złe wyziewy”, a nie przez skażoną wodę czy brak 
higieny. Z tego powodu odkrycie Snowa było przełomowe. 

Rysunek 2. Mapa doktora Johna Snowa

Źródło: Stream 2 — Broad Street pump outbreak a: Overview and part 2 of John Snow’s 1855 book, 
map 1, https://epi-snow.ph.ucla.edu/Stream2_BSPoutbreak_a.html (29.11.2025).

W niektórych źródłach naukowych można przeczytać, że pierwsza wer-
sja jego mapy wykorzystywała miniaturowe wykresy słupkowe, co w istocie 
tworzyło dramatyczne wrażenie rosnącego stosu ofiar i jeszcze mocniej uka-
zywało skalę tragedii. Należy zatem podkreślić, ż praca Johna Snowa stała 
się kamieniem milowym w rozwoju epidemiologii i analiz przestrzennych. 
Dzięki zastosowaniu metod funkcjonujących w oparciu o dane — dziś uznawa-
nych za oczywiste — Snow jest często określany mianem jednego z pionierów 
statystycznego podejścia w medycynie, a jego dorobkowi poświęcano liczne 
publikacje i strony internetowe34.

33	 G. D. Buzai, The cholera map by John Snow (London, 1854): a health solution as a concep-
tual summary of applied geography, „Anales de la Sociedad Científica Argentina” 268 (2020) 
N° 2, s. 4–18.

34	 Stream 2 — Broad Street pump outbreak a: Overview and part 2 of John Snow’s 1855 book, 
map 1, https://epi-snow.ph.ucla.edu/Stream2_BSPoutbreak_a.html (29.11.2025). 

https://epi-snow.ph.ucla.edu/Stream2_BSPoutbreak_a.html


163Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

Wykres grzebieniowy (Róża Nightingale) 
Florence Nightingale (1858)

Kolejną infografiką, która realnie wpłynęła na zmiany społeczne, jest słynny 
wykres grzebieniowy autorstwa Florence Nightingale. Konstrukcja tej wizuali-
zacji — nietypowa nawet z dzisiejszego punktu widzenia — była dziełem kobiety, 
która łączyła działalność społeczną, pielęgniarską i statystyczną35. Nightingale 
z powołania została pielęgniarką i podczas wojny krymskiej niosła pomoc 
rannym żołnierzom. Jej poświęcenie oraz wkład w rozwój nowoczesnych 
metod pielęgnacji chorych zostały szybko dostrzeżone przez współczesnych 
badaczy. Uważano ją nie tylko za prekursorkę nowoczesnego pielęgniarstwa, 
lecz również za ikonę epoki wiktoriańskiej — dedykowano jej pieśni, wiersze36, 
a nawet film The lady with the lamp37. Podczas pracy w szpitalach wojskowych 
Nightingale zwróciła uwagę na fatalne warunki sanitarne, z jakimi mierzy-
ła się armia brytyjska na froncie: odwodnienie żołnierzy, zanieczyszczoną 
wodę, przepełnione pomieszczenia i brak wentylacji. Jej analizy jednoznacz-
nie wykazały, że to właśnie te czynniki odpowiadały za znaczną część zgo-
nów — zdecydowanie większą niż same obrażenia odniesione w boju. Aby prze-
konująco zaprezentować wyniki badań, Nightingale opracowała nowatorski 
wykres w formie okrągłego diagramu grzebieniowego, który miał unaocznić 
skalę problemu i wskazać obszary wymagające natychmiastowych reform. 
Diagram składa się z dwunastu segmentów promieniście rozłożonych wokół 
środka, z których każdy odpowiada jednemu miesiącowi. Wartości — liczby 
zgonów — zostały przedstawione nie przez kąt, jak w klasycznym wykresie 
kołowym, lecz przez długość promienia segmentu. Nightingale zastosowała 
także trzy kolory, aby odróżnić przyczyny zgonów:

	• szary — zgony, którym można było zapobiec dzięki poprawie warunków 
sanitarnych i opieki,

	• czerwony — śmierć w wyniku ran odniesionych na polu bitwy,
	• czarny — pozostałe przyczyny.

35	 M. Friendly, R. J. Andrews, The radiant diagrams of Florence Nightingale, „SORT” 45 (Ja-
nuary–June 2021) no. 1, s. 1–18.

36	 Readiscovering Florence Nightingale: The lady with the lamp, https://fundacionhispano-
britanica.org/en/the-lady-of-the-lamp-2/ (28.11.2025). 

37	 The lady with a lamp, https://www.imdb.com/title/tt0043724/ (05.12.2025). 



Joanna Dukalska-Hermut164

Rysunek 3. Wykres grzebieniowy Florence Nightingale

Źródło: Florence Nightingale’s rose diagram, https://www.historyofinformation.com/detail.
php?entryid=3815 (27.11.2025).

Już jedno spojrzenie na powierzchnię największych segmentów pozwalało 
dostrzec, że głównym problemem nie była walka, lecz katastrofalny stan opieki 
zdrowotnej. Wykres ukazuje dane z dwóch kolejnych lat, co umożliwia analizę 
zmian w czasie. Diagram grzebieniowy często porównuje się do przestrzenne-
go histogramu, tj. formy prezentacji danych, która podkreśla udział poszcze-
gólnych kategorii w ogólnej liczbie przypadków. Możliwość interpretowania 
nagłych wzrostów i spadków śmiertelności, np. zimą jednego roku i wiosną 
kolejnego, w połączeniu z informacjami o ruchach wojsk i lokalizacji kampanii, 
tworzy w konsekwencji płaszczyznę do pogłębionych analiz historycznych 
i militarnych. Jednak najważniejszą funkcją tej infografiki było to, że stała się 
narzędziem perswazji wizualnej: przekonywała decydentów, że konieczne są 
systematyczne reformy opieki medycznej. Dzięki determinacji i naukowym 
kompetencjom Nightingale udało się doprowadzić do zmian sanitarnych 
w armii brytyjskiej. Jej nowatorskie podejście do statystyki i wykorzystania 
grafiki w nauce zostało docenione — jako pierwsza kobieta w historii została 
wybrana na członka Królewskiego Towarzystwa Statystycznego38.

38	 J. Romaniuk, M. Sochoń, M. Popławska, P. Aniśko, Florence Nightingale — matka pielę-
gniarstwa, pionierka współczesnego pielęgniarstwa, w: J. Lewko, C. R. Łukaszuk, E. Krajewska-

-Kułak, Pielęgniarstwo wczoraj i dziś — rok 2020 rokiem pielęgniarstwa, Uniwersytet Medyczny 
w Białymstoku, Białystok 2020, s. 82–95.



165Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

Jej przykład pokazuje, jak indywidualna pasja i konsekwencja mogą wpłynąć 
na poprawę całego systemu opieki zdrowotnej oraz jak ważną rolę w nauce 
pełni wizualizacja danych. To dowód na to, że to nauka powinna służyć spo-
łeczeństwu, i że właściwie przedstawione dane mogą realnie zmieniać świat39.

William Playfair — narodziny wykresu jako formy rozumowania

William Playfair (1759–1823), szkocki inżynier i ekonomista, jest uznawany za 
twórcę pierwszych nowożytnych wykresów statystycznych: liniowych, słupko-
wych, a nawet kołowych. W czasach dominacji tabel liczbowych zaproponował 
formy graficzne, które pozwalały intuicyjnie pojmować zjawiska ekonomiczne 
i polityczne40.

Rysunek 4. William Playfair: narodziny wykresu jako formy rozumowania

Źródło: D. Bellhouse, William Playfair’s statistical graphs, CMS Notes, https://notes.math.ca/en/
article/william-playfairs-statistical-graphs/ (05.12.2025). 

39	 V. Osińska, WIZualizacja INFOrmacji, s. 34–35. 
40	 William Playfair founds statistical graphics, and invents the line chart and bar chart, 

https://www.historyofinformation.com/detail.php?entryid=2929 (27.11.2025). 

https://www.historyofinformation.com/detail.php?entryid=2929


Joanna Dukalska-Hermut166

Każda z przedstawionych wizualizacji — niezależnie od czasu i kontekstu 
historycznego — niesie ze sobą głębokie dobro poznawcze, etyczne i społeczne. 
Ich twórcy działali w sposób intencjonalny i odpowiedzialny: nie po to, by 
jedynie przedstawić dane, ale by ratować życie, zapobiegać cierpieniu, wzywać 
do zmiany lub uczytelnić złożoną rzeczywistość. Tym samym można odczyty-
wać ich działania w kluczu etycznym: jako akty troski i odpowiedzialności za 
drugiego człowieka. W duchu personalistycznej filozofii komunikacji, której 
przedstawicielem jest ks. prof. Michał Drożdż, każdy akt komunikacji może 
być ujmowany jako dar — nie tylko w sensie przekazu informacji, ale jako 
forma wzajemnego odniesienia osób, które afirmują swoją godność poprzez 
rozumienie, prawdę i otwartość. Jak zauważa Drożdż:

Każda komunikacja interpodmiotowa jest ze swej natury nie tylko relacją, odniesieniem, 
przekazem, wymianą czegoś, informowaniem, procesem społecznym itp., ale jest również 
procesem komunikowania się osób, zawierającym elementy daru, do których możemy za-
liczyć m.in.: charakter samego aktu darowania, intencję i motywację przekazu, otwartość 
i wolność przyjęcia daru, szeroko rozumianą wzajemną afirmację osób itp.41

Z tej perspektywy wizualizacja informacji może być pojmowana jako dar 
w pełnym sensie tego słowa — jako bezinteresowny, odpowiedzialny i głęboko 
ludzki akt komunikacyjny, który wzmacnia godność odbiorcy poprzez umoż-
liwienie mu zrozumienia świata i działania w nim z większą świadomością.

Zakończenie

Przeprowadzona analiza ukazała, że wizualizacje informacji, począwszy od 
map epidemiologicznych Johna Snowa, przez wykresy Williama Playfaira, 
po diagramy Florence Nightingale — pełnią funkcję nie tylko narzędzi po-
znawczych, lecz także nośników wartości, zdolnych realnie oddziaływać na 
rzeczywistość społeczną. Co więcej, w perspektywie aksjologicznej przedsta-
wione przykłady dowodzą, że obrazy danych niosą ze sobą określone jakości: 
promują rzetelność poznawczą, przejrzystość, odpowiedzialność społeczną, 
a niekiedy również postawy etyczne ukierunkowane na ochronę życia i do-
bro wspólne. Wizualizacje, które „zmieniły świat”, stały się takimi nie tylko 
dzięki innowacyjnym formom przedstawienia informacji, lecz także dlatego, 

41	 M. Drożdż, Aksjologia daru, s. 87. 



167Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

że odpowiadały na kluczowe problemy swoich epok i wspierały podejmo-
wanie decyzji o znaczącym wymiarze moralnym, naukowym i kulturowym. 
W świetle powyższego wizualizacja informacji jawi się jako obszar, w którym 
poznanie łączy się z wartościowaniem, a reprezentacja danych może być trak-
towana jako akt komunikacyjny o istotnych konsekwencjach aksjologicznych.

Uznano, że artykuł jest istotnym i  jednocześnie potrzebnym wkładem 
w dyskurs naukowy, ponieważ zwraca uwagę na często marginalizowany, 
a jednocześnie kluczowy wymiar wizualizacji informacji — ich aksjologiczne 
uwarunkowania. W odróżnieniu od ujęć koncentrujących się wyłącznie na 
funkcjonalności, estetyce bądź też efektywności komunikacyjnej, tekst ujmu-
je wizualizacje jako nośniki wartości, które nie tylko organizują dane, lecz 
także kształtują postawy odbiorców, wpływają na interpretację przekazów 
i uczestniczą w reprodukowaniu określonych narracji kulturowych. Analiza 
ta uwidacznia, że każda forma wizualnej reprezentacji zawiera w sobie okre-
ślony porządek normatywny — zarówno świadomie projektowany, jak i ukryty 
w strukturze samego medium. W ten sposób artykuł poszerza istniejące 
badania o perspektywę aksjologiczną, otwierając przestrzeń do bardziej kry-
tycznej refleksji nad etycznymi, społecznymi i kulturowymi konsekwencjami 
stosowania wizualizacji informacji. Dzięki temu stanowi istotny punkt od-
niesienia dla dalszych debat nad odpowiedzialnością projektowania danych 
oraz nad rolą wizualnych form komunikacji w kształtowaniu współczesnego 
środowiska poznawczego.

W dalszych etapach badań autorka niniejszego artykułu planuje rozszerzyć 
podjętą analizę o zagadnienia integralnie związane z manipulacją informacją 
wizualną oraz wynikające z niej dylematy etyczne, które stają się szczególnie 
istotne w kontekście dynamicznych przemian technologicznych i rozwoju 
narzędzi generatywnych. 

Bibliografia

Bachmann-Medick D., Cultural turns. Nowe kierunki w naukach o kulturze, tłum. 
K. Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, Warszawa 2012.

Bardach J., Themis a Clio, czyli prawo a historia, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2001.

Bellhouse D., William Playfair’s statistical graphs, CMS Notes, https://notes.math.
ca/en/article/william-playfairs-statistical-graphs/ (05.12.2025).

https://notes.math.ca/en/article/william-playfairs-statistical-graphs/
https://notes.math.ca/en/article/william-playfairs-statistical-graphs/


Joanna Dukalska-Hermut168

Bergström B., Komunikacja wizualna, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 
2009.

Boehm G., Mitchell W. J. T., Pictorial versus iconic turn: Two letters, „Culture, 
Theory and Critique” 50 (2009) issue 2–3, s. 103–121.

Buzai G. D., The cholera map by John Snow (London, 1854): a health solution as 
a conceptual summary of applied geography, „Anales de la Sociedad Científica 
Argentina” 268 (2020) N° 2, pp. 4–18. 

Charles Minard’s infographic of Napoleon’s invasion of Russia, https://socks-studio.
com/2014/04/06/charles-minards-infographic-of-napoleons-invasion-of-russia/ 
(08.12.2025).

Ciach K., Wizualizacja informacji w biznesie, w: Zarządzanie danymi w organizacji, 
red. B. Gontar, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2019, s. 123–166. 

Dodge M., McDerby M., Turner A., The power of geographical visualiza-
tions, w: Geographic visualization. Concepts, Tools and applications, 
eds. M. Dodge, M. McDerby, A. Turner, West Sussex 2008, s. 1–9,  https://doi.
org/10.1002/9780470987643.ch1.

Drożdż M., Aksjologia daru w  komunikacji, „Forum Teologiczne” 12 (2011), 
s. 87–106.

Drożdż M., Postmodernistyczna wizja mediów w strukturach paradygmatu — próba 
krytycznego spojrzenia, „Kultura — Media — Teologia” 2021 nr 48, s. 61–82.

Dukalska-Hermut J., Od kultury obrazu do wizualizacji informacji, „Toruńskie 
Studia Biologiczne” 12 (2019), nr 1, s.  29–44, https://doi.org/10.12775/
TSB.2019.002.

Florence Nightingale’s rose diagram, https://www.historyofinformation.com/detail.
php?entryid=3815 (27.11.2025).

Francuz P., Neuropoznawcze podstawy komunikacji wizualnej, w: Komunikacja 
wizualna, red. P. Francuz. Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2012, 
s. 11–46.

Friendly M., Andrews R. J., The radiant diagrams of Florence Nightingale, „SORT” 
45 (January-June 2021) no. 1, s. 1–18. 

Friendly M., Visions and re-visions of Charles Joseph Minard, „Journal of Educational 
and Behavioral Statistics” 27 (Spring 2002) No. 1, s. 31–51.

Grabowski M., Zając A., Dane, informacja, wiedza — próba definicji, „Zeszyty 
Naukowe” 2009 nr 798, s. 99–116.

Internet, https://sjp.pwn.pl/poradnia/haslo/internet;24347.html (28.11.2025).

https://socks-studio.com/2014/04/06/charles-minards-infographic-of-napoleons-invasion-of-russia/
https://socks-studio.com/2014/04/06/charles-minards-infographic-of-napoleons-invasion-of-russia/
https://doi.org/10.1002/9780470987643.ch1
https://doi.org/10.1002/9780470987643.ch1
https://doi.org/10.12775/TSB.2019.002
https://doi.org/10.12775/TSB.2019.002
https://www.historyofinformation.com/detail.php?entryid=3815
https://www.historyofinformation.com/detail.php?entryid=3815


169Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

Kamiński S., Jak uporządkować rozmaite koncepcje wartości?, w: O wartościowaniu 
w badaniach literackich, red S. Sawicki, W. Panas, Redakcja Wydawnictw KUL, 
Lublin 1986, s. 9–25.

Kawecki W., Komunikowanie szczęścia w sztuce Caravaggia, „Kultura — Media — 
Teologia” 2018 nr 35, s. 105–123.

Khurana M., CoxComb chart — How do you read and make it?, https://www.me-
dhakhurana.com/coxcomb-chart-how-to-read-and-make/ (27.11.2025). 

Lisowska-Magdziarz M., Analiza zawartości mediów. Przewodnik dla studentów, 
Uniwersytet Jagielloński, Kraków 2004.

Osińska V., Wizualizacja i mapowanie przestrzeni danych w bibliotekach cyfrowych, 
„Toruńskie Studia Bibliologiczne” 1 (2008) nr 1, s. 167–176.

Osińska V., WIZualizacja INFOrmacji. Studium informatologiczne, Wydawnictwo 
Naukowe UMK, Toruń 2016.

Purchase H. C., Andrienko N., Jankun-Kelly T. J., Ward M., Theoretical foundations 
of information visualization, w: Information visualization: Human-centered 
issues and perspectives, eds. A. Kerren, J. T. Stasko, J.-D. Fekete, C. North, 
Heidelberg 2008 (Lecture Notes in Computer Science, 4950), s. 46–64.

Rak D., Wizualizacja informacji w komunikowaniu naukowym specjalistów zarzą-
dzania informacją, w: W. Babik, D. Pietruch-Reizes, Zarządzanie informacją 
i komunikacją w nauce, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 
2021, s. 67–84.

Readiscovering Florence Nightingale: The lady with the lamp, https://fundacion-
hispanobritanica.org/en/the-lady-of-the-lamp-2/ (28.11.2025).

Romaniuk J., Sochoń M., Popławska M., Aniśko P., Florence Nightingale — mat-
ka pielęgniarstwa, pionierka współczesnego pielęgniarstwa, w: J. Lewko, 
C. R. Łukaszuk, E. Krajewska-Kułak, Pielęgniarstwo wczoraj i dziś — rok 2020 
rokiem pielęgniarstwa, Uniwersytet Medyczny w Białymstoku, Białystok 2020, 
s. 82–95.

Sankey or Harness, https://www.economist.com/graphic-detail/2011/07/04/san-
key-or-harness (27.11.2025).

Soczyński S., Funkcje przedsiębiorstw medialnych w  świetle odpowiedzialno-
ści, „Studia Socialia Cracoviensia” 10 (2018) nr 2 (19), s. 49–65, https://doi.
org/10.15633/ssc.3333.

Stankiewicz M., Model i metafora. Komunikacja wizualna w humanistyce, korpo-
racja halart, Kraków 2019.

https://www.medhakhurana.com/coxcomb-chart-how-to-read-and-make/
https://www.medhakhurana.com/coxcomb-chart-how-to-read-and-make/
https://doi.org/10.15633/ssc.3333
https://doi.org/10.15633/ssc.3333


Joanna Dukalska-Hermut170

Stream 2 — Broad Street pump outbreak a: Overview and part 2 of John Snow’s 
1855 book, map 1, https://epi-snow.ph.ucla.edu/Stream2_BSPoutbreak_a.html 
(29.11.2025).

The lady with the lamp, https://www.imdb.com/title/tt0043724/ (05.12.2025).
Tufte E. R., Envisioning information, Graphics Press LLC, Cheshire 1990. 
Veslava Osińska, https://ludzie.nauka.gov.pl/ln/profiles/eM3REIPDjL5 (28.11.2025).
Wadowski D., Szulich-Kałuża J., Pandemia i życie religijne. Dyskurs medialny i ka-

tolicy o komunikacji Kościoła katolickiego w Polsce, „Roczniki Humanistyczne” 
69 (2021) z. 6, zeszyt specjalny, s. 209–223, https://doi.org/10.18290/rh21696s-13.

William Playfair founds statistical graphics, and invents the line chart and bar chart, 
https://www.historyofinformation.com/detail.php?entryid=2929 (27.11.2025).

Abstrakt

Wizualizacje informacji jako nośniki wartości. Analiza w ujęciu aksjologicznym

Celem niniejszego artykułu jest ukazanie wizualizacji informacji jako formy 
przekazu, która nie tylko porządkuje informacje, lecz także kształtuje sposoby 
jej rozumienia, oddziałując na praktyki poznawcze, społeczne oraz kulturowe. 
Tekst ma charakter przeglądowy i został opracowany na podstawie dostępnych 
materiałów oraz badań  z zakresu wizualizacji informacji. W artykule poddano 
analizie cztery historycznie znaczące infografiki, które wywarły istotny wpływ 
na rozwój nauki, zdrowia publicznego, a także kultury wizualnej. Interpretacja 
przeprowadzona została z perspektywy aksjologicznej, co pozwoliło ukazać, w jaki 
sposób wizualne formy prezentacji danych pełnią funkcję nośników wartości — po-
znawczych, moralnych  i społecznych. W artykule uwzględniono również pojęcia 

„zwrot wizualny”, „komunikacja wizualna” oraz „kultura wizualna”, które stanowią 
teoretyczne ramy analizy. Analiza dowodzi, że wizualizacje mogą nie tylko przed-
stawiać rzeczywistość, lecz także inicjować zmiany społeczne i wspierać procesy 
decyzyjne, stając się ważnym elementem dziedzictwa kulturowego.

Słowa kluczowe: wizualizacje informacji, aksjologia, wartość, obraz, 
percepcja, informacja, kultura, zwrot wizualny, komunikacja wizualna, kultura 
wizualna 

https://epi-snow.ph.ucla.edu/Stream2_BSPoutbreak_a.html
https://www.imdb.com/title/tt0043724/
https://ludzie.nauka.gov.pl/ln/profiles/eM3REIPDjL5
https://doi.org/10.18290/rh21696s-13
https://www.historyofinformation.com/detail.php?entryid=2929


171Wizualizacje informacji jako nośniki wartości...

Abstract

Information visualizations as carriers of values. An axiological analysis

The aim of this article is to present information visualization as a  form of 
communication that not only organizes information but also shapes the ways in 
which it is understood, thereby influencing cognitive, social, and cultural practices. 
This is a review article developed on the basis of available literature and research 
in the field of information visualization. The paper analyzes four historically 
significant infographics that have had a substantial impact on the development 
of science, public health, and visual culture. The interpretation is conducted from 
an axiological perspective, which allows for a demonstration of how visual forms 
of data presentation function as carriers of values — be they cognitive, moral or 
social. The article also incorporates the concepts of the “visual turn”, “visual 
communication” and “visual culture”, which constitute the theoretical framework 
of the analysis. The findings prove that visualizations can do more than merely 
represent reality; they can also initiate social change and support decision-making 
processes, thus becoming a vital element of cultural heritage.

Keywords: information visualizations, axiology, value, image, perception, 
information, culture, visual turn, visual communication, visual culture





SPRAWOZDANIA





Tarnowskie Studia Teologiczne 
44 (2025) nr 2, s. 175–180, https://doi.org/10.15633/tst.44209

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

ks. Robert Kantor
https://orcid.org/0000-0002-8599-7705

robert.kantor@upjp2.edu.pl 

Uniwersy tet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

https://ror.org/0583g9182

Sprawozdanie z XII Sympozjum 
kanonicznego prawa małżeńskiego 
i procesowego, Granada 26–28 września 2024

W dniach 26–28 września w hiszpańskiej Granadzie odbyło się XII Sympozjum 
z kanonicznego prawa małżeńskiego i procesowego. Tematem sympozjum 
była sprawiedliwość i duszpasterstwo rodzin.

Sympozjum zainaugurował bp Sebastian Chico Martínez — biskup Jaen. 
Stwierdził on, że kanoniczne prawo małżeńskie i procesowe przedstawiają dziś 
wiele kwestii, które koniecznie należy poznać, przestudiować i zająć wobec 
nich odpowiednie stanowisko. Zauważył też, że tematyka sprawiedliwości 
i duszpasterstwa rodzin była obecna w nauczaniu ostatnich papieży: Jana 
Pawła II, Benedykta XVI i Franciszka. Życzył wszystkim, by sympozjum wy-
dało owoce dla dobra całego Kościoła, na chwałę Bożą i dla zbawienie dusz.

Pierwszy wykład pt. Synodalność w kanonicznym procesie małżeńskim. 
Synodalność, duszpasterstwo rodzin i mediacja wygłosił bp Juan Ignacio Arrieta 
Ochoa de Chinchetru — sekretarz Papieskiej Rady ds. Tekstów Prawnych. Po 
wyjaśnieniu terminu „synodalność” prelegent podjął zagadnienie: w jaki spo-
sób synodalność ma udział w procesie kanonicznym. Omówił zagadnienie 
synodalności w różnych wymiarach rządzenia, w administrowaniu spra-
wiedliwością, w sprawach małżeńskich oraz w sprawach pozamałżeńskich. 

https://orcid.org/
https://orcid.org/0000-0002-8599-7705
https://ror.org/0583g9182


ks. Robert Kantor176

Następnie bp Arrieta dużo czasu poświęcił tematowi Duch synodalny na 
różnych etapach procesu. Autor powoływał się w tej części wykładu na prze-
mówienie papieża Franciszka do Roty Rzymskiej z 2023 roku. Stwierdził, że 
trzeba odkryć na nowo trwałą rzeczywistość małżeństwa jako więzi. Do tego 
słowa podchodzi się niekiedy z podejrzliwością, jak gdyby chodziło o coś na-
rzuconego z zewnątrz: ciężar, „więzy” w przeciwieństwie do autentyczności 
i wolności miłości. Tymczasem jeżeli węzeł jest rozumiany właśnie jako więź 
miłości, wówczas jawi się jako istota małżeństwa, jako Boży dar, będący źró-
dłem prawdziwej wolności, który strzeże życia małżeńskiego. W tym sensie 

„duszpasterstwo przedmałżeńskie i duszpasterstwo małżeństw powinny być 
przede wszystkim duszpasterstwem więzi, gdzie wnoszone są elementy, które 
pomagają zarówno w dojrzewaniu miłości, jak i w przezwyciężaniu chwil 
trudnych. Tym wkładem są nie tylko przekonania doktrynalne. Nie może się 
ono sprowadzać tylko do cennych bogactw duchowych, jakie Kościół oferuje 
zawsze, ale muszą to być także i drogi praktyczne, poradnictwo dobrze za-
korzenione w realiach, strategie zaczerpnięte z doświadczenia, poradnictwo 
psychologiczne” (Amoris laetitia, 211).

Kolejny wykład pt. Rozwiązanie małżeństwa „in favorem fidei”. Regulacja ka-
noniczna i odpowiedź pastoralnalna wygłosił Francisco José Campos Martínez 
z papieskiego Uniwersytetu w Salamance. Instytucja kanoniczna rozwią-
zania małżeństwa in favorem fidei sięga pierwotnego Kościoła, konkretnie 
Pawłowego tekstu 1 Kor 7, 12–16. Ta praktyka jest kontynuowana przez wieki. 
Zdaniem prelegenta jest ona mało znana w duszpasterstwie rodzin i rzadko 
stosowana w diecezjach. W roku 2023 tych spraw w Stanach zjednoczonych 
było 131, w Hong Kongu 39, we Francji 31, w Niemczech 28. W wielu krajach, 
w tym w Hiszpanii, przez ostatnie lata nie było żadnego przypadku rozwią-
zania małżeństwa in favorem fidei. Z czego może wynikać mała liczba spraw 
z tego tytułu? Prof. Campos Martínez wymienia cztery przyczyny:

—	 nieznajomość procedur,
—	 tradycyjna wstrzemięźliwość wobec procedur Dykasterii Nauki Wiary, 

choć w ostatnich czasach widoczna jest transparencja,
—	 ograniczenia związane z udziałem adwokatów w całej procedurze,
—	 milczenie na temat tej instytucji w dokumentach ostatnich synodów 

poświęconych rodzinie.
Prelegent zaprezentował liczbę spraw, jakie trafiają do Dykasterii Nauki 

Wiary:



177Sprawozdanie z XII Sympozjum kanonicznego prawa małżeńskiego...

Rok Liczba spraw

2014 685

2015 675

2016 571

2017 633

2018 601

2019 532

2020 444

2021 442

2022 412

2023 354

W dalszej kolejności autor zaprezentował bardzo szczegółowe procedury na 
szczeblu diecezjalnym oraz rzymskim.

Trzecim prelegentem był José Manuel Ferrary Ojeda — wikariusz sądowy 
diecezji Malaga. Temat przedłożenia brzmiał Jurysprudencja w porządku ka-
nonicznym. Rota Rzymska i art. 200 § 1 konstytucji apostolskiej „Praedicate 
Evangelium”. Prelegent na początku przedstawił po krótce historię Roty 
Rzymskiej, by później zaprezentować porządek prawny w Kościele. W trze-
ciej części wystąpienia przystąpił do analizy związanej z tematem. W artykule 
200 § 1 Praedicate Evangelium czytamy, że Trybunał Roty Rzymskiej „zwy-
czajnie pełni funkcję najwyższego sądu apelacyjnego Stolicy Apostolskiej dla 
ochrony praw w Kościele, troszczy się o jedność orzecznictwa oraz swymi 
orzeczeniami służy pomocą sądom niższych stopni”. Zatem, zdaniem autora, 
Praedicate Evangelium, podobnie jak Pastor bonus nie precyzuje, w jaki sposób 
Rota Rzymska troszczy się o jedność orzecznictwa. W tej materii nie mamy 
żadnej nowości. Konkludując, Ferrary Ojeda zwraca uwagę, że społeczność 
bez wrażliwości na to, co sprawiedliwe, zmierza w kierunku „dzikiej społecz-
ności”. Nie będziemy bardziej wartościowi przez bycie bardziej rozwiniętymi, 
ale będziemy bardziej wartościowi przez zdolność rządzenia nami samymi, 
przez mądrość, przez danie każdemu tego, na co zasługuje. Aby to osiągnąć, 
konieczna jest praca, edukacja i poświęcenie „prawdziwych” prawników, któ-
rzy kochają prawdę i chcą się formować w dziedzinie prawa. W związku z tym 
formacja prawna, zdaniem prelegenta, powinna obejmować bardzo szerokie 



ks. Robert Kantor178

przestrzenie, które pozwolą zrozumieć wymogi stawiane sprawiedliwości 
obecnej w Kościele.

Kolejnym prelegentem był prof. Nicolas Alvarez de la Asturias — profesor 
Uniwersytetu San Damaso w Madrycie. Temat jego prelekcji brzmiał: Aktualne 
kanoniczne prawo małżeńskie. Punkt docelowy… punkt początkowy. Autor 
przedstawił doktrynę i praktykę zawiązaną z prawem małżeńskim jako owoc 
długiego procesu historycznego zawarty w kodeksie prawa kanonicznego z 1983 
roku (punkt docelowy). Jednocześnie zauważył, że owe doktryna i praktyka 
małżeńska muszą być poddane dialogowi ze współczesnym społeczeństwem, 
jako konsekwencja misyjnego charakteru Kościoła, który ciągle kieruje insty-
tucje małżeństwa ku reformom (punkt wyjścia).

Słowa św. Jana Pawła II z encykliki Redemtor hominis dobrze ilustrują to, 
kto jest motorem refleksji chrześcijańskiej: „zwrot ku człowiekowi, ku jego 
rzeczywistym problemom, ku jego nadziejom i cierpieniom, osiągnięciom 
i upadkom sprawia, że Kościół sam jako ciało, jako organizm, jako jedność 
społeczna doznaje tych Bożych impulsów, tych świateł i mocy Ducha, które idą 
od Chrystusa ukrzyżowanego i zmartwychwstałego — i przez to właśnie żyje 
swoim własnym życiem. Nie ma Kościół innego życia poza tym, jakim obdarza 
go Jego Pan i Oblubieniec. Właśnie dlatego tak bardzo musi być — również 
i Kościół — zjednoczony z każdym człowiekiem” (Redemtor hominis, 18). W za-
kończeniu profesor z Madrytu zaznaczyła, że zarówno kultywujący naukę 
kanoniczną, jak i ci, którzy współpracują w administrowaniu sprawiedliwo-
ścią w Kościele są powołani do przekazywania swojego doświadczenia tym, 
którzy przygotowują się do małżeństwa oraz do towarzyszenia małżonkom 
w różnych, nieraz trudnych sytuacjach życiowych.

Ciekawe przedłożenie zaprezentowała prof. María Guerrero Escusa 
z Wydziału Psychologii Uniwersytetu w Murcji. Prelegentka jest też psy-
chologiem klinicznym oraz adwokatem rotalnym. Zaprezentowała temat 
pt. Akta sprawy jako źródło poznania w opinii biegłego. Skupiła się w nim 
na zagadnieniu przymiotów, jakie winni posiadać wszyscy, którzy biorą 
udział w procesie kanonicznym o stwierdzenie nieważności małżeństwa. 
Im większy profesjonalizm i przygotowanie osób biorących udział w po-
stępowaniu, tym biegły będzie posiadał więcej argumentów do przedło-
żenia swojej opinii. Zatem kwestia zasadnicza to pozyskiwanie dowodów. 
Stąd tak ważny jest profesjonalizm sędziego instruktora, sposób przesłu-
chania, konstrukcja pytań. W  drugiej części przedłożenia prelegentka 



179Sprawozdanie z XII Sympozjum kanonicznego prawa małżeńskiego...

podzieliła się swoimi doświadczeniami, przytaczając kilka kazusów z tytułu 
kan. 1095, 2 i kan. 1095, 3 KPK.

Ostatni wykład zaprezentowała prof. Carmen Peña García z Papieskiego 
Uniwersytetu Comillas w Madrycie. Temat wykładu brzmiał: Trybunały ko-
ścielne i wniosek o „bonum familiae”. Profesor zwróciła uwagę na pastoralny 
wymiar prawa kanonicznego i samego procesu o stwierdzenie nieważności 
małżeństwa. W związku z tym postulowała nawrócenie pastoralne i misyjne 
diecezjalnych struktur. Chodzi przede wszystkim o to, o co zabiegali papieże 
Jan Paweł II i Franciszek, mianowicie o zintegrowanie i koordynowanie prac 
trybunału diecezjalnego z pozostałymi strukturami pastoralnymi w diecezji. 
Ponadto — podążając za Amoris laetitia — zauważyła, że procesy o stwierdzenie 
nieważności małżeństwa, separacje powinny mieć na uwadze nie egoistyczne 
dążenia samych małżonków, ale dobro rodziny, często dzieci i słabszego mał-
żonka: „w niektórych przypadkach, wzięcie pod uwagę swojej godności i dobra 
dzieci narzuca postawienie stanowczego kresu nadmiernym roszczeniom drugiej 
osoby, wielkiej niesprawiedliwości, przemocy lub chronicznemu brakowi sza-
cunku. Trzeba przyznać, że są przypadki, w których separacja jest nieunikniona. 
Niekiedy może stać się wręcz z moralnego punktu widzenia konieczna, kiedy 
chodzi właśnie o to, by uchronić słabszego małżonka lub małe dzieci przed po-
ważniejszymi ranami, powodowanymi przez znęcanie się i przemoc, upokorzenia 
i wyzysk, obcość i obojętność. Jednak należy ją uznać za środek ostateczny, kiedy 
już wszelkie rozsądne oddziaływania okażą się daremne” (Amoris laetitia, 241).

Sympozjum towarzyszyły spotkania okrągłego stołu, w ramach których 
podejmowano tematy z zakresu jurysprudencji. Zagadnienia dotyczyły opinii 
psychologicznych oraz kwestii związanych z udziałem adwokatów w procesie. 
Przedstawiono także kilka kazusów procesowych. W programie znalazł się 
ponadto punkt zwiedzania zabytków Granady, w tym monumentalnej katedry 
i Alhambry.

Sympozjum zakończyło wystąpienie arcybiskupa Granady José María Gil 
Tamayo, który podziękował prelegentom oraz uczestnikom. Zwrócił uwagę 
na potrzebę duszpasterstwa sądowego, które pozwoli dostrzec pracownikom 
trybunałów kościelnych trudną rzeczywistość, z jaką borykają się małżeństwa. 
Być może udałoby się przez eksperckie poradnictwo uniknąć „ucieczki” wielu 
małżonków w separację czy stwierdzenie nieważności małżeństwa. Na zakoń-
czenie wezwał uczestników sympozjum do pomagania rodzinom w stawaniu 
się odbiciem Świętej Rodziny z Nazaretu.







	 A RTICLE S	
	 Rev. Piotr Studnicki • An analysis of ‘clericalism’ as...	 7
	 Michał Legan OSPPE • Anima non potest intelligere sine...	 29
	 Rev. Robert Kantor • Marriage and family in the work of...	 45
	 Rev. Adam Dynak • „The paradoxy” in the teaching of Jesus...	 67
	 Katarzyna Drąg, Anna Miśkowiec • The personalist vision of...	 89
	 Rev. Piotr Pietrucha • The Second Vatican Council in the writings of...	 107
	 Rev. Michał Rosa • Meaning of the adverb σήμερον (Luke 2:11)...	 127
	Joanna Dukalska-Hermut • Information visualizations as carriers of...	 147

	 R EPORTS	
	 Rev. Robert Kantor • A report from the 12th Symposium on canon...	 175

T
A

R
N

O
W

SK
IE

 S
T

U
D

IA
 T

E
O

L
O

G
IC

Z
N

E
T

O
M

 4
4 

(2
02

5)
 N

R
 2TARNOVIAN

THEOLOGICAL STUDIES
ISSN 0239-4472


	Artykuły
	ks. Piotr Studnicki
	Analiza „klerykalizmu” jako ramy interpretacyjnej w dyskursie publicznym papieża Franciszka

	Michał Legan OSPPE
	“Anima non potest intelligere sine phantasmate”. O roli obrazu w przeżyciu religijnym

	ks. Robert Kantor
	Małżeństwo i rodzina w pracach V Synodu Diecezji Tarnowskiej

	ks. Adam Dynak
	„Paradoksalność” w nauczaniu Jezusa. Analiza Mt 5, 13–16

	Katarzyna Drąg
	Personalistyczna wizja kultury wobec Hallowskiej koncepcji kultury. Implikacje dla kształcenia kompetencji komunikacji międzykulturowej

	ks. Piotr Pietrucha
	Sobór Watykański II w pismach biskupa Jerzego Ablewicza z lat 1962–1965

	ks. Michał Rosa
	Znaczenie przysłówka σήμερον (Łk 2, 11) w Łukaszowym przekazie o Bożym narodzeniu

	Joanna Dukalska-Hermut
	Wizualizacje informacji jako nośniki wartości. Analiza w ujęciu aksjologicznym


	Sprawozdania
	ks. Robert Kantor
	Sprawozdanie z XII Sympozjum kanonicznego prawa małżeńskiego i procesowego, Granada 26–28 września 2024



