The Person and the Challenges Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7-23
ISSN 2083-8018 (print) « ISSN 2391-6559 (online)
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Janusz Mieczkowski
® https://orcid.org/0000-0001-8899-6508

Pontificia Universita Giovanni Paolo Il di Cracovia
B https://ror.org/0583g9182

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari
del primo millennio cristiano

@ https://doi.org/10.15633/pch.15201

Astratto

Sappiamo che le singole cerimonie della Messa nacquero nelle celebrazioni delle comu-
nita cristiane. Le comunita erano autonomi, il che porto in conseguenza alla creazione
dei molti riti diversi nella Chiesa. Ma nel corso degli anni il vescovo e i sinodi provin-
ciali ebbero un’influenza crescente sul modo in cui fu celebrata I'Eucaristia. La doman-
da é: anche i concili ecumenici ebbero questa influenza? In questo articolo sara pre-
sentato se e quali soluzioni dei consigli generali nel primo millennio abbiano avuto
un impatto sulla formazione dei riti di messa.

Parole chiave

Eucaristia, Messa, concilium, liturgia, canone



Abstract

The Eucharistic Liturgy in the conciliar documents of the first christian millennium

We know that the individual ceremonies of the Mass originated within the celebrations
of Christian communities. These communities were autonomous, which consequently
led to the creation of many different rites within the Church. However, over the years,
bishops and provincial synods exerted an increasing influence on the way the Eucharist
was celebrated. The question remains: did ecumenical councils also have such an influ-
ence? This article examines whether, and which, decisions made by the general councils
during the first millennium impacted the formation of the rites of the Mass.

Keywords

Eucharist, Mass, council, liturgy, canon



Janusz Mieczkowski
La liturgia eucaristica nei documenti conciliari... 9

Dagli inizi del cristianesimo la Chiesa locale veniva amministrata dal vescovo.
Cominciarono pero¢ a verificarsi situazioni di crisi che, per essere risolte, richie-
devano l'accordo dei vescovi di una regione pit grande'. Dalla fine del IT secolo
all'Oriente cominciano percio le riunioni dei vescovi per giudicare problemi
dottrinali o disciplinari’. Vennero chiamati sinodi, dal termine greco synodos
che significa: riunione, assemblea, congiunzione’. Da qui nacque l'istituzione dei
concili che radunavano i rappresentanti di tutta la Chiesa per risolvere questioni
di suprema importanza*. Nell’antichita il concilio costituiva una riunione dei
vescovi convocati dall'imperatore, i cui decreti venivano di solito confermati
dal vescovo di Roma’. Di comune accordo vengono riconosciuti ecumenici
i primi sette concili di: Nicea (325), Costantinopoli (381), Efeso (431), Calce-
donia (451), Costantinopoli II (553), Costantinopoli III (681) e Nicea II (787)°.
A partire dall’XT secolo anche il Concilio di Costantinopoli IV (869) ¢ ricono-
sciuto all’Occidente come ecumenico’. In questa riflessione verranno presentate
le decisioni riguardanti I'Eucaristia che si trovano nei documenti degli otto
concili della Chiesa indivisa.

Concilio di Nicea (325)

Il motivo per cui diventd necessario convocare la riunione ecumenica dei vescovi
fu l'insegnamento di Ario, sacerdote di Alessandria®. Egli negava la divinita
di Gesu Cristo e la pitt importante verita cristiana - la tesi sulla Santissima

! Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Wprowadzenie do problematyki soboréw, in: Sobér Watykariski II.
Zloty Jubileusz, a cura di M. Cholewa, S. Drzyzdzyk, M. Gilski, Wydawnictwo «scriptumy,
Krakéw 2013, p. 21.

2 Cf. K. Schatz, Sobory powszechne. Punkty zwrotne w historii Kosciota, WAM, Krakéw 2002,

p. 15.

Stownik grecko-polski, a cura di Z. Abramowiczdwna, vol. 4, PWN, Warszawa 1965, p. 226.
* Cf. K. Schatz, Sobory powszechne, p. 15.

Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciota, Wydawnictwo M, Krakéw 2016, p. 195.
Cf. W. Kowalska, Sobory, in: Stownik wczesnochrzescijariskiego pismiennictwa, elab.
J. Szymusiak, M. Starowieyski, Poznan 1971, Ksiegarnia Swietego Wojciecha, pp. 615-616.
Cf. S. Wlodarski, Siedem soboréow ekumenicznych, Instytut Wydawniczy Odrodzenie,
Warszawa 1968, pp. 7-8.

Cf. H. Pietras, List Konstantyna do Aleksandra i Ariusza a zwolanie Soboru Nicejskiego, “Vox
Patrum” (2006) n. 49, p. 531.



The Person and the Challenges
10 Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7-23

Trinitd’. Il secondo motivo di convocazione del concilio furono anche i problemi
legati al modo di calcolare la data per la celebrazione della Pasqua'’. Limperatore
decise di convocare nel 325 il concilio di Nicea (80 km allest da Costantino-
poli). La riunione comincio probabilmente il 20.05.325 e i dibattiti si conclusero
i1 25.08.325".

Una delle questioni regolate dal Concilio era la necessita di rispettare precisa-
mente il sistema gerarchico dei gradi del’Ordine sacro: episcopato, presbiterato
e diaconato. I vescovi risiedevano nelle citta, intorno alle quali si sviluppavano
le chiese rurali, da cui nascevano le parrocchie con i presbiteri posti a capo
di esse”. Un grande ruolo svolgevano anche i diaconi. Essi aiutavano i vescovi
in molte attivita liturgiche e amministrative®. I presbiteri che in teoria avevano
la priorita, spesso erano presenti soltanto durante la liturgia, non esercitando
alcune attivita. Ulteriori prerogative in altri sacramenti, nonche la vicinanza
alla persona del vescovo, qualche volta portavano alla situazione in cui i diaco-
ni cominciarono ad innalzarsi sopra i presbiteri". Nel canone 18 del Concilio
di Nicea leggiamo:

In alcuni luoghi e citta i diaconi danno la comunione ai presbiteri malgrado
i sacri canoni e la consuetudine proibiscano che chi non ha il potere di consa-
crare dia il corpo di Cristo a chi puo consacrarlo. Il concilio ¢ venuto a cono-
scenza anche che alcuni diaconi ricevono leucarestia perfino prima dei vescovi.
Tutto cio deve cessare i diaconi rimangano nei propri limiti, considerando che
essi sono ministri dei vescovi ed inferiori ai preti. Ricevano, quindi, leucarestia,
secondo lordine dopo i sacerdoti, e per mano del vescovo o del sacerdote. Non

& neppure lecito ai diaconi sedere in mezzo ai preti®.

Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, Ente Provinciale per il Turismo di Roma, Roma
1962, p. 9.

10 Cf. H. Pietras, List Konstantyna, pp. 532-535.

' Cf. S. Wlodarski, Siedem soborow, p. 27.

Cf. ]. Dudziak, Zalgzki ogélnokoscielnej dyscypliny duchowieristwa w Swietle postanowier
I Soboru Nicejskiego (325), “Vox Patrum” (1987) n. 12-13, pp. 108-109.

Cf. H. Pietras, Sobor Nicejski (325). Kontekst religijny i polityczny, dokumenty, komentarze,
WAM, Krakéw 2013, p. 162.

14 Cf. S. Wlodarski, Siedem soborow, p. 57.

Conciliorum oecumenicorum decreta, a cura di G. Alberigo, G. L. Dosetti, P. P. Joannou,
C. Leonardi, P. Prodi, EDB, Bologna 1991, pp. 14-15.



Janusz Mieczkowski
La liturgia eucaristica nei documenti conciliari... 11

Abbiamo qui una sistemazione della questione di dare la comunione ai pre-
sbiteri da parte dei diaconi. Il concilio decide che i diaconi devono ricevere
la comunione dalle mani dei vescovi o dei presbiteri, e soltanto dopo di loro.
Questordine deve essere assolutamente rispettato, e se qualcuno non obbedisse
a quelle prescrizioni, poteva essere minacciato con la pena di espulsione. I Padri
conciliari non volevano che in questo pill importante atto della Chiesa si fosse
creata una confusione causata dalle ambizioni umane®.

La seconda decisione liturgica del concilio riguardava latteggiamento di stare
in ginocchio che i alcuni fedeli assumevano durante I'Eucaristia celebrata la do-
menica e nel periodo pasquale:

Poiché vi sono alcuni che di domenica e nei giorni della Pentecoste si inginoc-
chiano, per una completa uniformita ¢ sembrato bene a questo santo concilio

che le preghiere a Dio si facciano in piedi (c. 20)".

I cristiani dei primi secoli pregavano in piedi, perché un tale atteggiamen-
to esprimeva la convinzione che essi fossero uomini liberati da Dio". Il stare
in piedi ¢ anche simbolo della Risurrezione di Cristo e di una gioiosa ascen-
sione del cuore e dellanima umana al cielo”. In quel tempo I'inginocchiarsi
non veniva ancora trattato come un atto di adorazione, riverenza o omaggio™.
Stare in ginocchio era allora soltanto un atteggiamento di penitenza, assunto
dai penitenti o catecumeni. Non si dovrebbe percio inginocchiare la domenica
o nel periodo di Pasqua®.

Al Concilio di Nicea emerse ancora un'importante questione liturgica. Si trat-
tava della data di celebrazione della Pasqua. Sorgevano infatti divergenze intorno
alle due tradizioni di festeggiare la Pasqua. La prima era legata ai quartodecimani,
i quali, soprattutto sul terreno dell’Asia Minore, richiamandosi alla tradizione
di san Giovanni, festeggiavano la Pasqua nel giorno stesso in cui cade la Pesah
ebraica - il 14° giorno del mese di Nisan. Nella seconda tradizione, presente

16 Cf.]. Dudziak, Zalgzki ogolnokoscielnej dyscypliny, p. 110.
Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 16.
8 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soboréw, Wydawnictwo «scriptum», Krakéw 2019,
p. 34.
¥ Cf. M. Kunzler, Liturgia Kosciofa, ttum. L. Balter, Pallottinum, Poznan 1999, p. 179.
2 Cf. B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, WAM, Krakow 2004, p. 185.
2 Cf. S. Wlodarski, Siedem soboréw, p. 59.



The Person and the Challenges

12 Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7-23

a Roma o Alessandria, la Pasqua veniva festeggiata la domenica successiva
al primo plenilunio di primavera™.

Non si sono conservate pero alcune descrizioni dei dibattiti, ma soltanto

il documento postconciliare “Lettera del sinodo di Nicea agli Egiziani”*:

Si decise allora che, messa da parte ogni contesa e ogni contraddizione, an-
che i fratelli doriente facessero come i Romani, gli Alessandrini e tutti gli altri,
di modo che tutti, unanimemente, nello stesso giorno, elevassero le loro pre-
ghiere nel santo giorno di Pasqua™.

La decisione del concilio non era pero univoca. Vediamo in essa la man-

canza di una data concreta della festa, né chi la deve proclamare, ma vi & sol-

tanto la constatazione di non festeggiarla insieme agli ebrei. A Nicea si scelse

probabilmente il modo alessandrino di calcolare la data del primo plenilunio
di primavera®.

Concilio di Costantinopoli | (381)

Il secondo concilio ecumenico fu convocato dall'imperatore Teodosio I*°. Il mo-

tivo diretto per convocare il concilio fu la dottrina che negava la divinita dello

Spirito Santo presentandolo come uno strumento di Dio, potenza, creatura

o uno degli spiriti destinati al servizio. Questa eresia, apparsa intorno al 360,

veniva indicata con il nome dei macedoniani®.

Il concilio duro da maggio al 9 luglio del 381%*. 1l suo risultato fu quello

di elaborare il Simbolo di Fede”. Il concilio non si occupava di alcune questioni

22

23

24

25

26

27

28

29

Cf. J. W. Boguniowski, Misterium Paschalne w roku liturgicznym, Wydawnictwo Naukowe
PAT, Krakéw 1997, p. 36.

Cf. S. Wlodarski, Siedem soboréw, p. 35.

I. Ortiz de Urbina, Storia dei concili ecumenici, vol. 1: Nicea e Costantinopoli, Libreria Editrice
Vaticana, Citta del Vaticano 1994, p. 241.

Cf. S. Wlodarski, Siedem soboréw, pp. 36-37.

Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 14.

Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soboréw, pp. 37-38.

Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciota, p. 58.

Cf. Dokumenty soboréw powszechnych. Tekst grecki, facifiski, polski, vol. 1, a cura di A. Baron,
H. Pietras, Krakéw 2005, WAM, p. 47.



Janusz Mieczkowski
La liturgia eucaristica nei documenti conciliari... 13

legate all’Eucaristia. Bisogna sottolineare pero che nel “Credo” apparse e questo
sara dora in poi visibile nella formulazione di preghiere della messa™.

Concilio di Efeso (431)

Limperatore Teodosio convoco questo concilio per inquietudini concernenti gli
insegnamenti del patriarca di Costantinopoli Nestorio, il quale sosteneva che
in Cristo ci fossero due persone - divina e umana®. Di conseguenza i nestoriani
rifiutavano anche il titolo di Maria Theotokos — Genitrice di Dio™. 1l concilio
inizio il 22 giugno del 431%, e in realta si concluse solamente nel 433™.

I canoni postconciliari regolavano soprattutto le questioni giurisdizionali
legate alleresia nestoriana®. Mancano riferimenti alla liturgia eucaristica. Perd
la conferma del titolo Theotokos spettante a Maria contribui allo sviluppo delle
solennita in suo onore. Di conseguenza cominciarono a nascere anche preghiere

in onore della genitrice di Dio, recitate durante la celebrazione eucaristica®™.

Concilio di Calcedonia (451)

Lincoronazione del dibattito sulla relazione tra la divinita e 'umanita di Cristo
si ebbe al Concilio di Calcedonia. Il concilio fu convocato per dirimere leresia
monofisita (gr. mone — una e fysis — natura). Il suo divulgatore, monaco Eutiche,
affermava che Cristo avesse solo la natura divina che aveva assorbito la natura
umana”. Limperatore Marciano convoco il concilio a Nicea per il 1° settembre
del 451. Visto che 'imperatore non ci poteva arrivare, il concilio venne spostato

Cf. Dokumenty soboréw powszechnych, vol. 1, p. 68.

3 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soboréw, p. 43.

Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 15.

¥ Cf. K. Schatz, Sobory powszechne, p. 49.

Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciota, p. 83.

¥ Cf. S. Wlodarski, Siedem soboréw, pp. 93-102.

Cf. M. Augé, Rok liturgiczny to sam Chrystus, ktéry trwa w swoim Kosciele, trad. K. Stopa,
Wydawnictwo Homo Dei, Krakow 2013, p. 257.

¥ Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soboréw, pp. 51-52.



The Person and the Challenges
14 Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7-23

in uno dei quartieri di Costantinopoli - Calcedonia™. Definitivamente il concilio
si svolse li dall’8 ottobre al 1° novembre del 451”.

Nei canoni postconciliari appare il sostantivo leiturgia e il verbo leiturgeo.
Queste parole sono usate nel contesto del divieto di prestare il servizio. Il sostan-
tivo leiturgia si riferisce alle diaconesse, che dopo aver esercitato per un certo
tempo il ministero (leiturgia), si sono sposate. In tal situazione sia la diaconessa,
sia il suo sposo furono esclusi dalla Chiesa*.

Il verbo liturgeo invece appare nel contesto dei precetti, comandando ai chie-
rici di prestare il loro servizio soltanto nella chiesa, per la quale erano stati
ordinati. Questo canone introduce ordine nella liturgia pitt importante come
I'Eucaristia. I religiosi non possono liberamente trasferirsi da citta in citta.
Se qualcuno pero si comportasse in questo modo, sia il chierico che il vescovo,
dovevano essere esclusi fino al momento in cui il chierico non ritorni alla sua
chiesa materna (c. 20)*.

Del fatto che il religioso non dovrebbe servire in due chiese diverse, parla
anche il canone 10:

Non ¢ lecito che un chierico eserciti il suo ministero contemporaneamente
in due citta, in quella, ciog, nella quale fu ordinato, e in quella, nella quale si ri-
fugio, per desiderio di vana gloria, credendola migliore. Quelli che facessero
cosi, devono essere richiamati alla propria chiesa,per la quale da principio era-

no stati ordinati, e li soltanto prestare il loro servizio (c. 10)*.

Se il chierico dovesse prestare servizio liturgico al di fuori della sua citta, deve
possedere le lettere di raccomandazione dal proprio vescovo (c. 13)*. Vediamo
dunque che fin dall'antichita esisteva nella Chiesa la convinzione che attraverso
il sacramento dellordinazione I'nomo si offre non solo al servizio di Dio o degli
uomini in generale, ma di una concreta citta o comunita cristiana. Cio veniva
percepito come una specie di sposalizio mistico tra il sacerdote e la chiesa locale*,

¥ Cf. J. Grzywaczewski, Sobor Chalcedotiski. Kontekst historyczny, teologiczny, nastgpstwa,
“Vox Patrum” (2012) n. 58, p. 155.

¥ Cf. S. Wlodarski, Siedem soborow, p. 124.

0 Cf. Dokumenty soboréw powszechnych, vol. 1, pp. 238-239.

4 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 96.

42 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 92.

# Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 93.

4 Cf. ]. Dudziak, Zalgzki ogélnokoscielnej dyscypliny, p. 111.



Janusz Mieczkowski
La liturgia eucaristica nei documenti conciliari... 15

Concilio di Costantinopoll Il (553)

Le controversie teologiche intorno alla persona di Cristo non cessarono dopo
le decisioni del Concilio di Calcedonia, ma continuarono nei decenni successivi.
Il monofisismo continuava a svilupparsi in Egitto, Siria 0 Armenia®. Per ter-
minare definitivamente questa controversia venne convocato a Costantinopoli
un altro concilio. Si aperse il 5 maggio del 553 e si concluse il 2 giugno del 553*.

Al fine di raggiungere l'unita doveva servire la formula teologica detta con-
danna di tre capitoli, vale a dire delle tesi di tre teologi della scuola antiochena
(Teodoro di Mopsuestia, Teodoreto di Cirro e Iba di Edessa), i quali in modo pilt
forte si schieravano contro i monofisiti”. Il risultato delle discussioni dogma-
tiche erano gli anatematismi che condannavano le eresie cristologiche*. Negli
anatematismi appaiono alcuni concetti che piu tardi saranno legati alla liturgia
eucaristica, come: anafora tradotta qui ancora come relazione (anatematismo 6)*
oppure doxa nellespressione Signore della gloria (anatematismo 10)™.

Concilio di Costantinopoli lll (680-681)

Nel VII secolo apparse leresia che sosteneva lesistenza di una sola forma di at-
tivita in Cristo. Essa viene definita monoenergismo (gr. mone — una, energia —
attivitd)’. Ad essa & strettamente legata leresia del monotelismo (gr. mone -
una, thelema — volonta) che sosteneva lesistenza di un'unica volonta in Cristo™.
Limperatore Costantino IV, per ripristinare la pace religiosa nella Chiesa, aveva
convocato percio il concilio a Costantinopoli che si tenne dal 7 novembre 680
al 17 septembre 681. Dopo numerose discussioni venne accolta La professione

Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciota, p. 109.

Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciota, p. 91.
Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 22.
#Cf. S. Wlodarski, Siedem soboréw, pp. 162-167.

Cf. Dokumenty soboréw powszechnych, vol. 1, p. 290.

Dokumenty soborow powszechnych, vol. 1, p. 294.

Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 25.

Cf. M. Pyc, Tajemnica Jezusa Chrystusa w wyktadzie wiary Soboru Konstantynopolskiego II1,
“Studia Gnesnesia” 29 (2015), p. 69.



The Person and the Challenges
16 Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7-23

di fede che subordinava la volonta alla natura e non alla persona, il che fu sot-
toscritto da tutti i partecipanti del Concilio™.

I decreti del Terzo Concilio di Costantinopoli contenevano soltanto af-
fermazioni dottrinali concernenti il monotelismo, non contenevano invece
alcuni canoni giuridici o disciplinari’*. Non ci sono percio riferimenti diretti
alla liturgia eucaristica, compare di nuovo pero¢ il concetto di anafora spiegata
come relazione™.

Concilio di Nicea Il (787)

I1 Secondo Concilio di Nicea era collegato alla risoluzione della lotta dogmatica
condotta all'Oriente, legata alla venerazione dei quadri e figure. Nel VIII secolo
lalotta con il culto delle immagini divenne sempre pit intensa. Venne chiamata
iconoclastia (gr. eikone — quadro, immagine, klaasis - rottura, distruzione). Il pri-
mo a cominciarla fu 'imperatore Leone III Isaurico (717-741), il quale ordino
di distruggere la famosa immagine di Cristo posta su una delle porte del palazzo
imperiale di Costantinopoli”’. Anche i suoi successori si opponevano al culto
delle immagini. I papi invece si schieravano al suo favore™. Soltanto ai tempi
dell'imperatrice Irene (780-795), veneratrice delle immagini, si verificarono
circostanze favorevoli per terminare questa controversia. Il concilio riprese
i lavori il 24 settembre 787 a Nicea™ e si concluse il 28 ottobre 787%.

Nella definizione della fede (Horos) si distinse la venerazione delle immagini
(proskynesis) dalladorazione spettante soltanto a Dio e Cristo (latreia). Questa
distinzione era molto importante dal punto di vista della celebrazione eucaristica.
Essa poteva essere celebrata davanti a figure e quadri. Il rifiuto della venera-
zione delle immagini sarebbe anche legato a grandi cambiamenti nell'ambito

Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciola, pp. 134-135.
Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciola, p. 144.

Cf. Dokumenty soboréw powszechnych, vol. 1, pp. 314, 316.

6 Cf. S. Wtodarski, Siedem soboréw, pp. 195-197.

7 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soboréw, p. 71.

Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 27.

¥ Cf. S. Wlodarski, Siedem soboréw, pp. 200-201.

Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciola, pp. 167-169.



Janusz Mieczkowski
La liturgia eucaristica nei documenti conciliari... 17

dei vasi e paramenti liturgici, nonché agli altri ornamenti che accompagnano
la celebrazione eucaristica®.

Nella definizione della fede troviamo percio la critica di quelle persone che
essendo contrarie alla tradizione della Chiesa, hanno rifiutato le decorazioni
usate durante la celebrazione del culto di Dio (3)®. Le sacre immagini di Cristo,
Maria, Angeli e santi possono essere percio esposte sulle vesti e vasi liturgici,
usati durante 'Eucaristia:

Noi definiamo con ogni rigore e cura, che a somiglianza della raffigurazione
della croce preziosa e vivificante, cosi, le venerande e sante immagini sia dipinte
che in mosaico, o in qualsiasi altro materiale adatto, debbono essere esposte
nelle sante chiese di Dio, nelle sacre suppellettili, sui sacri paramenti, sulle pa-

reti e sulle tavole, nelle case e nelle vie (14)%.

Per questo motivo non ¢ lecito usare i vasi liturgici destinati al culto per
scopi quotidiani e indegni, e coloro che lo facessero devono essere eliminati
dall'ufficio o dal convento (19)*".

Anche tra i canoni legali si trovano tali che riguardano il luogo della celebra-
zione, i paramenti o vasi liturgici utilizzati. La prima questione riguarda le chiese
in cui viene celebrato il Santissimo Sacrificio. In occasione della discussione
sulla venerazione delle immagini emerse anche la questione dellammissibilita
di usare le reliquie nel culto cristiano. Dalla seconda meta del IV sec. nel cri-
stianesimo si era infatti arrivati al collegamento tra le reliquie e il luogo di cele-
brazione dell'Eucaristia, e la loro presenza comincio a garantire la sacralita del
posto dell’assemblea®. Di solito si richiedeva di metterci le reliquie di due santi,
anche se per la validita della consacrazione ne bastava uno solo®. E proprio
il Secondo Concilio di Nicea prese la decisione (c. 7) di mettere le reliquie sugli
altari di quelle chiese che prima erano state consacrate senza le reliquie dei santi

0 Cf. K. Schatz, Sobory powszechne, pp. 85-88.

¢ Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 133.

Conciliorum oecumenicorum decreta, pp. 135-136.
Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, pp. 136-137.
Cf. A. Strdz, Najstarsze swiadectwa zwigzku ottarza i relikwii w bazylikach chrzescijanskich, in:
Sympozja kazimierskie poswigcone kulturze Swiata poznego antyku i wezesnego chrzescijaristwa,
vol. 6,acuradiB. Iwaszkiewicz-Wronikowska, D. Préchniak, TNKUL, Lublin 2008, pp. 193-194.
Cf. Z. Wit, Ottarz w aspekcie teologicznym i liturgicznym, in: Ku liturgii nadziei, a cura di
R. Biel, Biblos, Tarnéw 2005, p. 222.

63

64

65

66



The Person and the Challenges
18 Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7-23

martiri. La presenza delle reliquie nel luogo della celebrazione dell'Eucaristia
diventa dora in poi una necessita e ogni vescovo che non avesse adempito a quel
obbligo, doveva essere escluso dall’ufficio”.

Unaltra decisione che mostrava la preoccupazione del concilio per il luogo
della celebrazione del culto cristiano riguardava la ragionevolezza nel progettare
la costruzione delle cappelle. Il concilio proibi (c. 17) di cominciare la costruzio-
ne delle cappelle, se non cerano mezzi sufficienti per terminarla. Tra i compiti
del vescovo ci sara dora in poi quello di controllare se i costruttori hanno mezzi
sufficienti per finire la loro opera®.

Nel canone 4 si trova invece un ammonimento per i vescovi di non sospen-
dere dall'ufficio nessun sacerdote per motivi di avidita e richiesta di pagamento,
né di chiudere davanti a loro le porte della chiesa, non ammettendoli in questo
modo alla celebrazione liturgica, soprattutto dell'Eucaristia. Infatti tali situazioni
dovevano veramente aver luogo, se i padri conciliari presero le difese di questi
chierici, decretando che i vescovi indegni dovrebbero essere esclusi®.

Unaltra questione discussa dal concilio concerne la liturgia della parola
durante la Santa Messa. Il concilio fa ricordare che le lezioni possono essere
lette soltanto da chi era stato ordinato lettore, su cui il vescovo, il corepiscopo
oppure, nel caso dei monaci il priore, aveva imposto le mani. Si verificavano
infatti situazioni in cui le Sacre Scritture venivano lette dallambone da coloro
che avevano ottenuto la tonsura clericale solo nell'infanzia. I padri conciliari
difendono in questo modo i diritti derivanti dal grado dellordine sacro rice-
vuto (c. 14)”.

Concilio di Costantinopoli IV (869-870)

La tensione tra i fautori della venerazione delle immagini (iconoduli) e i loro
avversari (iconoclasti) fu ancora presente nella Chiesa. Il Concilio di Costan-
tinopoli aveva soprattutto il compito di consolidare il magistero cattolico sul

¢ Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 145.

Cft. Conciliorum oecumenicorum decreta, pp. 151-152.
Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 141.
Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 149.

68

69

70



Janusz Mieczkowski
La liturgia eucaristica nei documenti conciliari... 19

tema delle immagini” e risolvere il conflitto di competenza tra Roma e Bisanzio,
concernente la giurisdizione sulla Bulgaria”.

Il Concilio si tenne dal 5 ottobre del 869 al 20 febbraio del 870”. Inizialmente
non era considerato un incontro ecumenico. Soltanto nell’XI secolo si comincio
a mettere in rilievo la sua importanza e trattarlo allOccidente come un ottavo
Concilio ecumenico™.

11 Concilio ordina percio in primo luogo che la venerazione delle immagini
fosse la stessa di quella dimostrata nel Libro dei Sacri Vangeli. I padri conciliari
sono infatti convinti del grande ruolo svolto dalle immagini nel trasmettere agli
uomini il magistero sulla salvezza™.

Nei canoni appaiono anche alcuni riferimenti alla liturgia eucaristica. Uno
di essi, che aveva indegnato molto i padri conciliari, era la questione di parodiare
la liturgia vescovile da parte di alcuni laici:

Sotto I'imperatore che ha regnato recentemente, vi furono alcuni laici apparte-
nenti allordine senatorio che, secondo la dignita rivestita a corte avvolgevano
e riponevano i loro capelli in trecce, parodiando la dignita sacerdotale per mez-
zo di dalmate e ornamenti sacerdotali; e, almeno cosi si crede, che si facessero
passare per vescovi, rivestiti del superhumeralibus, cioé del pallio e indossando
tutti gli altri ornamenti episcopali. Inoltre, scegliendo come proprio patriarca
colui che era loro capo e principe in queste farse ridicole, loro insultavano e vol-
gevano al ridicolo tutte le cose divine sia le elezioni, le promozioni e consacra-

zioni dei vescovi (c. 16)°.

11 concilio decise di penalizzare per quelle indegne profanazioni sia i fedeli
che le facevano, sia gli aiutanti, come anche i superiori laici ed ecclesiastici che
sapendolo, non avevano opportunamente reagito. Limperatore e l'aristocrazia
potevano essere puniti con il biasimo da parte dell’attuale patriarca di Costan-
tinopoli fino all'anatema, se non avessere mostrato pentimento. Coloro che
aiutavano nel parodiare la liturgia dovevano fare penitenza per tre anni secondo

7' Cf. T. D. bukaszuk, Swigty obraz-ikona w doktrynie Soboru Konstantynopolitariskiego TV,
“Analecta Cracoviensia” 28 (1996), pp. 266-267.

72 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kosciota, pp. 183-185.

7 Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 30.

74 Cf. T. D. Lukaszuk, Swigty obraz, p. 265.

75 Cf. T. D. Lukaszuk, Swigty obraz, p. 277.

6 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 178.



The Person and the Challenges
20 Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7-23

la disciplina ecclesiastica antica. Invece se il patriarca e i suoi vescovi ausiliari,
sapendo di quelle scelleratezze, non reagivano, dovevano essere privati di stima,
deposti dai loro uffici e privati delle attivita sacerdotali”.

Visto che la liturgia € un compito della Chiesa, cosi importante e sacro, i me-
tropoliti che ne stanno a capo dovrebbero celebrare da soli tutti i sacri servizi,
la cui celebrazione costituisce il loro dovere. Invece succedevano situazioni
in cui affidavano i propri compiti liturgici non solo ai vescovi ausiliari, ma anche
ai semplici ecclesiastici:

Alcuni metropoliti, precipitati all'ultimo grado della negligenza e dell'inerzia,
convocano con un ordine presso di sé i loro vescovi suffraganei e affidano loro
nella chiesa metropolitana la recita dell’'ufficio sacro delle litanie e tutte le fun-
zioni sacre inerenti al loro ministero. In tal modo essi, per mezzo di questi
vescovi, celebrano tutto cid che avrebbero dovuto compiere pesonalmente con
ardore (c. 24)”.

11 Concilio fa ricordare allora la disciplina ecclesiastica, a cui tutti i metropo-
liti dovrebbero sottomettersi. Ognuno di loro, nel caso continuasse a trascurare
in tal modo i suoi compiti, dovrebbe essere punito dal suo patriarca, e se non
migliora - deposto dall’'ufficio”.

Ai compiti dei vescovi apparteneva la cura per la situazione materiale della
Chiesa. Al vescovo era proibito vendere qualsiasi oggetto prezioso®. Cera perd
in questa materia uneccezione che riguardava gli oggetti preziosi e i vasi liturgici.
Il Concilio ordino:

che nessuno vescovo potra vendere o alienare, non importa in che modo, gli
oggetti preciosi e i vasi consacrati, salvo il caso, gia previsto dagli antichi canoni,
di pagamento del riscatto dei prigionieri (c. 15).

77

Cf. Dokumenty doboréw powszechnych. Tekst grecki, taciriski, polski, vol. 2, WAM, Krakow
2003, p. 85.

Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 184.

Cf. Dokumenty soboréw powszechnych, vol. 2, p. 101.

8 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soboréw, pp. 81-83.

Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 177.

78

79



Janusz Mieczkowski
La liturgia eucaristica nei documenti conciliari... 21

La liberta del cristiano costituiva un valore cosi grande che era perfino
permesso di vendere, usati per la Santa Messa e consacrati, calici o patene®.

Un altro problema collegato alla liturgia eucaristica era la celebrazione della
liturgia senza l'autorizzazione nella chiesa non sua, che qualche volta commet-
tevano i presbiteri e i diaconi. Il Concilio ha ricordato che in una data chiesa
la liturgia viene celebrata soltanto da quellecclesiastico che era stato ad essa
destinato. Nessuno puo entrare in una chiesa estranea e celebrarci la sacra
liturgia (c. 23). Similmente agli altri casi, le persone che trasgredivano la legge
promulgata, potevano essere punite, compresa lespulsione dall'ufficio®.

Conclusione

Analizzando i decreti e canoni dei concili del primo millennio vediamo che essi
riguardavano soprattutto le questioni dogmatiche e disciplinari. Venivano con-
vocati infatti a causa di problemi legati alla predicazione di insegnamenti erronei,
minacciando di inquietudini e di rottura 'unita della Chiesa. Nei documenti
conciliari si € riusciti perd a trovare alcuni riferimenti alla liturgia eucaristica,
anche se pil spesso essi hanno un carattere piuttosto legale.

Alcuni di essi riguardano pero la celebrazione stessa. Gia il primo concilio
di Nicea, riconoscendo la gioia e la liberta del cristiano, proibisce di mettersi
in ginocchio durante I'Eucaristia domenicale e nel Periodo Pasquale.

Al Secondo Concilio di Efeso si ordino di eliminare gli abusi legati alla lettura
della Sacra Bibbia durante la Liturgia della parola. In quel tempo venne anche
definitivamente sancita la necessita di esporre le reliquie nell’altare, sul quale
viene celebrato il Santissimo Sacrificio. Superando le tendenze dell'iconoclastia
venne pubblicato il decreto in cui si decide che nella celebrazione eucaristica
¢ possibile usare i paramenti, i vasi e gli ornamenti con immagini di Cristo,
Maria e santi.

Una parte di canoni venne dedicata al servizio liturgico dei chierici. Essi
dovrebbero celebrare la liturgia nella chiesa per la quale erano stati ordina-
ti, gli & proibito di passare da una citta all’altra di propria volonta (Concilio
di Calcedonia) e senza un permesso entrare nella chiesa non loro per celebrarci
I'Eucaristia (Concilio di Costantinopoli IV). Dall’altra parte si chiama i vescovi

82 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soboréw, p. 86.
8 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 183.



The Person and the Challenges
22 Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7-23

di non chiudere senza giustificazione davanti ai presbiteri le porte della chiesa
e di non vietargli di celebrare li la liturgia (Secondo Concilio di Efeso). Anche
i metropoliti furono chiamati a celebrare di persona la liturgia nella propria
citta, non scaricando questo dovere sui vescovi ausiliari o perfino sui presbiteri
(Concilio di Costantinopoli IV).

Anche se non tutti i concili affrontavano gli argomenti liturgici, pure loro
influivano indirettamente sulla celebrazione eucaristica. Un esempio ne sono
i primi concili di Costantinopoli e Efeso che hanno contribuito alla formulazione
delle preghiere della messa indirizzate a Cristo e a Sua Madre.

Bibliografia

Boguniowski J. W., Misterium Paschalne w roku liturgicznym, Wydawnictwo Naukowe
PAT, Krakow 1997.

Cholewa M., Gilski M., Dziedzictwo soboréw, Wydawnictwo «scriptum», Krakéw 2019.

Cholewa M., Gilski M., Wprowadzenie do problematyki soboréw, in: Sobér Watykariski II.
Ztoty Jubileusz, a cura di M. Cholewa, S. Drzyzdzyk, M. Gilski, Wydawnictwo
«scriptumy», Krakow 2013, pp. 5-17.

Conciliorum oecumenicorum decreta, a cura di G. Alberigo, G. L. Dosetti, P. P. Joannou,
C. Leonardi, P. Prodi, EDB, Bologna 1991.

Dokumenty soboréw powszechnych. Tekst greck,i taciriski, polski, vol. 1,a cura di A. Baron,
H. Pietras, WAM, Krakéw 2005.

Dokumenty soboréw powszechnych. Tekst grecki, taciriski, polski, vol. 2, a cura di A. Baron,
H. Pietras, WAM, Krakow 2003.

Dudziak J., Zalgzki ogdlnokoscielnej dyscypliny duchowieristwa w Swietle postanowien
I Soboru Nicejskiego (325), “Vox Patrum” (1987) n. 12-13, pp. 107-124.

Grzywaczewski J., Sobér Chalcedotiski. Kontekst historyczny, teologiczny, nastegpstwa,
“Vox Patrum” (2012) n. 58, pp. 137-180.

Kunzler M., Liturgia Kosciofa, trad. L. Balter, Pallottinum, Poznan 1999

Lukaszuk T. D., Swigty obraz-ikona w doktrynie Soboru Konstantynopolitatiskiego IV,
“Analecta Cracoviensia” 28 (1996), pp. 265-281.

Nadolski B., Wprowadzenie do liturgii, WAM, Krakow 2004.

Ortiz de Urbina L., Storia dei concili ecumenici, vol. 1: Nicea e Costantinopoli, Libreria
Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1994.

Paluzzi C. G., I concili ecumenici, Ente Provinciale per il Turismo di Roma, Roma 1962.

Pietras H., List Konstantyna do Aleksandra i Ariusza a zwolanie Soboru Nicejskiego, “Vox
Patrum” (2006) n. 49, pp. 531-547.



Janusz Mieczkowski
La liturgia eucaristica nei documenti conciliari... 23

Pietras H., Sobdr Nicejski (325). Kontekst religijny i polityczny, dokumenty, komentarze,
WAM, Krakéw 2013.
Pyc M., Tajemnica Jezusa Chrystusa w wyktadzie wiary Soboru Konstantynopolskiego I1I,
“Studia Gnesnesia” 29 (2015), pp. 69-89.
Schatz K., Sobory powszechne. Punkty zwrotne w historii Kosciota, trad. J. Zakrzewski,
WAM, Krakéw 2002.
Starowieyski M., Sobory niepodzielonego Kosciota, Wydawnictwo M, Krakow 2016.
Stroz A., Najstarsze Swiadectwa zwigzku ottarza i relikwii w bazylikach chrzescijatiskich,
in: Sympozja kazimierskie poswiecone kulturze Swiata poznego antyku i wczesnego
chrzescijanistwa, vol. 6, a cura di B. Iwaszkiewicz-Wronikowska, D. Prochniak,
TNKUL, Lublin 2008.
Wit Z., Ottarz w aspekcie teologicznym i liturgicznym, in: Ku liturgii nadziei, a cura di
R. Biel, Biblos, Tarnow 2005, pp. 211-229.
Wtlodarski S., Siedem soboréw ekumenicznych, Instytut Wydawniczy Odrodzenie,
Warszawa 1968.






	Articles
	Janusz Mieczkowski
	La liturgia eucaristica nei documenti conciliari del primo millennio cristiano

	Dariusz Tabor
	The humanism in the thought 
and in the spirituality 
of saint Bernard of Clairvaux: 
The fundamental attitude discovered in cistercian mystics and cistercian art

	Urszula Gruca-Miąsik, Magdalena Parzyszek, Agata Waszek
	Stefan Wyszyński’s Christian personalism

	Ausra Karaliute Cane
	Towards pastoral application 
of contemporary art spaces: 
Chapel of Disclosure (Belgium) 
facilitators’ views

	Jim Wishloff
	On fortitude

	Antoni Świerczek
	Church in the service of marriage and family

	Pawel Tomczyk
	Theology of the body and the role 
of diversity of sexes 
in the Catholic notion of diversity

	Zofia Frączek
	The structure of Polish education, 
based on Jedrzejewicz’s reforms: 
its indisputable benefits and critical voices

	Matilda Karamatić Brčić, Jasmina Vrkić Dimić, Adriana Rogić
	Educational work with children and students with developmental disabilities 
in special educational institutions

	Anna Seredyńska
	Students’ spiritual resources 
and their emotional, social 
and cognitive functioning

	Beáta Balogová, Natália Vranková, Elżbieta Osewska, Leon Szot
	Strategies for optimizing social jetlag 
in social work students

	Maria Ryś, Adam Grabowski, Agnieszka Anna Mazurek
	Psychological resilience, tendency to ruminate, and well-being in young adults

	Józef Młyński
	Effective management 
of social benefits for at-risk families: 
research in the Małopolska Region

	Lucia Ludvigh Cintulová, Ernest Kováč, Eva Mydlíková
	Wellbeing and mental health of seniors 
with different social background in Slovakia

	Iwona Hofman, Sławomir Soczyński
	Die soziale Verantwortung von Journalisten 
und Medien in der Lehre von Johannes Paul II.

	Maja Bednarska
	An attempt to formulate a media studies research project on the dignity of the family in the media based on the thoughts 
of John Paul II. Empirical use of personalist philosophy in media studies

	Bożena Sieradzka-Baziur
	The Reich and Mikołajków families 
from Dębica in the face of the Shoah


	Reports
	Oleg Salamon
	The activities of the Roman Catholic Church Archdiocese of Lviv in the area of pastoral, psychological and social support for victims of the war in Ukraine


	Reviews
	Anna Maria Wajda
	“Targum Neofiti 1 — Księga Liczb. Tekst aramejski — przekład. Aparat krytyczny — przypisy”, vol. 4, transl. and ed. by Anna Kuśmirek, Wydawnictwo Archidiecezji Lubelskiej Gaudium, Lublin 2025, 542 pp. (Biblia Aramejska)



