
The Person and the Challenges Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7–23
ISSN 2083-8018 (print) • ISSN 2391-6559 (online)

Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

Janusz Mieczkowski
	K https://orcid.org/0000-0001-8899-6508

Pontificia Università Giovanni Paolo II di Cracovia
	� https://ror.org/0583g9182

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari 
del primo millennio cristiano

	' https://doi.org/10.15633/pch.15201

Astratto
Sappiamo che le singole cerimonie della Messa nacquero nelle celebrazioni delle comu-
nità cristiane. Le comunità erano autonomi, il che portò in conseguenza alla creazione 
dei molti riti diversi nella Chiesa. Ma nel corso degli anni il vescovo e i sinodi provin-
ciali ebbero un’influenza crescente sul modo in cui fu celebrata l’Eucaristia. La doman-
da  è:  anche i  concili ecumenici ebbero questa influenza? In  questo articolo sarà pre-
sentato se  e  quali soluzioni dei consigli generali nel primo millennio abbiano avuto 
un impatto sulla formazione dei riti di messa.

Parole chiave
Eucaristia, Messa, concilium, liturgia, canone



Abstract
The Eucharistic Liturgy in the conciliar documents of the first christian millennium
We know that the individual ceremonies of the Mass originated within the celebrations 
of Christian communities. These communities were autonomous, which consequently 
led to the creation of many different rites within the Church. However, over the years, 
bishops and provincial synods exerted an increasing influence on the way the Eucharist 
was celebrated. The question remains: did ecumenical councils also have such an influ-
ence? This article examines whether, and which, decisions made by the general councils 
during the first millennium impacted the formation of the rites of the Mass.

Keywords
Eucharist, Mass, council, liturgy, canon



9
Janusz Mieczkowski

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari…

Dagli inizi del cristianesimo la Chiesa locale veniva amministrata dal vescovo. 
Cominciarono però a verificarsi situazioni di crisi che, per essere risolte, richie-
devano l’accordo dei vescovi di una regione più grande1. Dalla fine del II secolo 
all’Oriente cominciano perciò le riunioni dei vescovi per giudicare problemi 
dottrinali o disciplinari2. Vennero chiamati sinodi, dal termine greco synodos 
che significa: riunione, assemblea, congiunzione3. Da qui nacque l’istituzione dei 
concili che radunavano i rappresentanti di tutta la Chiesa per risolvere questioni 
di suprema importanza4. Nell’antichità il concilio costituiva una riunione dei 
vescovi convocati dall’imperatore, i cui decreti venivano di solito confermati 
dal vescovo di Roma5. Di comune accordo vengono riconosciuti ecumenici 
i primi sette concili di: Nicea (325), Costantinopoli (381), Efeso (431), Calce-
donia (451), Costantinopoli II (553), Costantinopoli III (681) e Nicea II (787)6. 
A partire dall’XI secolo anche il Concilio di Costantinopoli IV (869) è ricono-
sciuto all’Occidente come ecumenico7. In questa riflessione verranno presentate 
le decisioni riguardanti l’Eucaristia che si trovano nei documenti degli otto 
concili della Chiesa indivisa.

Concilio di Nicea (325)

Il motivo per cui diventò necessario convocare la riunione ecumenica dei vescovi 
fu l’insegnamento di Ario, sacerdote di Alessandria8. Egli negava la divinità 
di Gesù Cristo e la più importante verità cristiana – la tesi sulla Santissima 

1	 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Wprowadzenie do problematyki soborów, in: Sobór Watykański II. 
Złoty Jubileusz, red. M. Cholewa, S. Drzyżdżyk, M. Gilski, Wydawnictwo «scriptum», Kraków 
2013, p. 21.

2	 Cf. K. Schatz, Sobory powszechne. Punkty zwrotne w historii Kościoła, WAM, Kraków 2002, 
p. 15.

3	 Słownik grecko-polski, red. Z. Abramowiczówna, t. 4, PWN, Warszawa 1965, p. 226.
4	 Cf. K. Schatz, Sobory powszechne, p. 15.
5	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, Wydawnictwo M, Kraków 2016, p. 195.
6	 Cf. W.  Kowalska, Sobory, in: Słownik wczesnochrześcijańskiego piśmiennictwa, oprac. 

J. Szymusiak, M. Starowieyski, Poznań 1971, Księgarnia Świętego Wojciecha, p. 615–616.
7	 Cf. S.  Włodarski, Siedem soborów ekumenicznych, Instytut Wydawniczy Odrodzenie, 

Warszawa 1968, p. 7–8.
8	 Cf. H. Pietras, List Konstantyna do Aleksandra i Ariusza a zwołanie Soboru Nicejskiego, „Vox 

Patrum” 26 (2006), p. 531.



The Person and the Challenges 
Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7–2310

Trinità9. Il secondo motivo di convocazione del concilio furono anche i problemi 
legati al modo di calcolare la data per la celebrazione della Pasqua10. L’imperatore 
decise di convocare nel 325 il concilio di Nicea (80 km all’est da Costantino-
poli). La riunione cominciò probabilmente il 20.05.325 e i dibattiti si conclusero 
il 25.08.32511.

Una delle questioni regolate dal Concilio era la necessità di rispettare precisa-
mente il sistema gerarchico dei gradi dell’Ordine sacro: episcopato, presbiterato 
e diaconato. I vescovi risiedevano nelle città, intorno alle quali si sviluppavano 
le chiese rurali, da cui nascevano le parrocchie con i presbiteri posti a capo 
di esse12. Un grande ruolo svolgevano anche i diaconi. Essi aiutavano i vescovi 
in molte attività liturgiche e amministrative13. I presbiteri che in teoria avevano 
la priorità, spesso erano presenti soltanto durante la liturgia, non esercitando 
alcune attività. Ulteriori prerogative in altri sacramenti, nonchè la vicinanza 
alla persona del vescovo, qualche volta portavano alla situazione in cui i diaco-
ni cominciarono ad innalzarsi sopra i presbiteri14. Nel canone 18 del Concilio 
di Nicea leggiamo:

In alcuni luoghi e città i diaconi danno la comunione ai presbiteri malgrado 
i sacri canoni e la consuetudine proibiscano che chi non ha il potere di consa-
crare dia il corpo di Cristo a chi puo consacrarlo. Il concilio è venuto a cono-
scenza anche che alcuni diaconi ricevono l’eucarestia perfino prima dei vescovi. 
Tutto ciò deve cessare i diaconi rimangano nei propri limiti, considerando che 
essi sono ministri dei vescovi ed inferiori ai preti. Ricevano, quindi, l’eucarestia, 
secondo l’ordine dopo i sacerdoti, e per mano del vescovo o del sacerdote. Non 
è neppure lecito ai diaconi sedere in mezzo ai preti15.

9	 Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, Ente Provinciale per il Turismo di Roma, Roma 
1962, p. 9.

10	 Cf. H. Pietras, List Konstantyna, p. 532–535.
11	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 27.
12	 Cf. J. Dudziak, Zalążki ogólnokościelnej dyscypliny duchowieństwa w świetle postanowień 

I Soboru Nicejskiego (325), „Vox Patrum” 7 (1987) 12–13, p. 108–109.
13	 Cf. H. Pietras, Sobór Nicejski (325). Kontekst religijny i polityczny, dokumenty, komentarze, 

WAM, Kraków 2013, p. 162.
14	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 57.
15	 Conciliorum oecumenicorum decreta, a cura di G. Alberigo, G. L. Dosetti, P. P. Joannou, 

C. Leonardi, P. Prodi, EDB, Bologna 1991, p. 14–15.



11
Janusz Mieczkowski

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari…

Abbiamo qui una sistemazione della questione di dare la comunione ai pre-
sbiteri da parte dei diaconi. Il concilio decide che i diaconi devono ricevere 
la comunione dalle mani dei vescovi o dei presbiteri, e soltanto dopo di loro. 
Quest’ordine deve essere assolutamente rispettato, e se qualcuno non obbedisse 
a quelle prescrizioni, poteva essere minacciato con la pena di espulsione. I Padri 
conciliari non volevano che in questo più importante atto della Chiesa si fosse 
creata una confusione causata dalle ambizioni umane16.

La seconda decisione liturgica del concilio riguardava l’atteggiamento di stare 
in ginocchio che i alcuni fedeli assumevano durante l’Eucaristia celebrata la do-
menica e nel periodo pasquale:

Poiché vi sono alcuni che di domenica e nei giorni della Pentecoste si inginoc-
chiano, per una completa uniformità è sembrato bene a questo santo concilio 
che le preghiere a Dio si facciano in piedi (c. 20)17.

I cristiani dei primi secoli pregavano in piedi, perché un tale atteggiamen-
to esprimeva la convinzione che essi fossero uomini liberati da Dio18. Il stare 
in piedi è anche simbolo della Risurrezione di Cristo e di una gioiosa ascen-
sione del cuore e dell’anima umana al cielo19. In quel tempo l’inginocchiarsi 
non veniva ancora trattato come un atto di adorazione, riverenza o omaggio20. 
Stare in ginocchio era allora soltanto un atteggiamento di penitenza, assunto 
dai penitenti o catecumeni. Non si dovrebbe perciò inginocchiare la domenica 
o nel periodo di Pasqua21.

Al Concilio di Nicea emerse ancora un’importante questione liturgica. Si trat-
tava della data di celebrazione della Pasqua. Sorgevano infatti divergenze intorno 
alle due tradizioni di festeggiare la Pasqua. La prima era legata ai quartodecimani, 
i quali, soprattutto sul terreno dell’Asia Minore, richiamandosi alla tradizione 
di san Giovanni, festeggiavano la Pasqua nel giorno stesso in cui cade la Pesah 
ebraica – il 14° giorno del mese di Nisan. Nella seconda tradizione, presente 

16	 Cf. J. Dudziak, Zalążki ogólnokościelnej dyscypliny, p. 110.
17	 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 16.
18	 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soborów, Wydawnictwo «scriptum», Kraków 2019, 

p. 34.
19	 Cf. M. Kunzler, Liturgia Kościoła, tłum. L. Balter, Pallottinum, Poznań 1999, p. 179.
20	 Cf. B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, WAM, Kraków 2004, p. 185.
21	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 59.



The Person and the Challenges 
Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7–2312

a Roma o Alessandria, la Pasqua veniva festeggiata la domenica successiva 
al primo plenilunio di primavera22.

Non si sono conservate però alcune descrizioni dei dibattiti, ma soltanto 
il documento postconciliare „Lettera del sinodo di Nicea agli Egiziani”23:

Si decise allora che, messa da  parte ogni contesa e  ogni contraddizione, an-
che i fratelli d’oriente facessero come i Romani, gli Alessandrini e tutti gli altri, 
di modo che tutti, unanimemente, nello stesso giorno, elevassero le  loro pre-
ghiere nel santo giorno di Pasqua24.

La decisione del concilio non era però univoca. Vediamo in essa la man-
canza di una data concreta della festa, né chi la deve proclamare, ma vi è sol-
tanto la constatazione di non festeggiarla insieme agli ebrei. A Nicea si scelse 
probabilmente il modo alessandrino di calcolare la data del primo plenilunio 
di primavera25.

Concilio di Costantinopoli I (381)

Il secondo concilio ecumenico fu convocato dall’imperatore Teodosio I26. Il mo-
tivo diretto per convocare il concilio fu la dottrina che negava la divinità dello 
Spirito Santo presentandolo come uno strumento di Dio, potenza, creatura 
o uno degli spiriti destinati al servizio. Questa eresia, apparsa intorno al 360, 
veniva indicata con il nome dei macedoniani27.

Il concilio durò da maggio al 9 luglio del 38128. Il suo risultato fu quello 
di elaborare il Simbolo di Fede29. Il concilio non si occupava di alcune questioni 

22	 Cf. J. W. Boguniowski, Misterium Paschalne w roku liturgicznym, Wydawnictwo Naukowe 
PAT, Kraków 1997, p. 36.

23	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 35.
24	 I. Ortiz de Urbina, Storia dei concili ecumenici, vol. 1: Nicea e Costantinopoli, Libreria Editrice 

Vaticana, Città del Vaticano 1994, p. 241.
25	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 36–37.
26	 Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 14.
27	 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soborów, p. 37–38.
28	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, p. 58.
29	 Cf. Dokumenty soborów powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski, t. 1, red. A. Baron, 

H. Pietras, Kraków 2005, WAM, p. 47.



13
Janusz Mieczkowski

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari…

legate all’Eucaristia. Bisogna sottolineare però che nel „Credo” apparse e questo 
sarà d’ora in poi visibile nella formulazione di preghiere della messa30.

Concilio di Efeso (431)

L’imperatore Teodosio convocò questo concilio per inquietudini concernenti gli 
insegnamenti del patriarca di Costantinopoli Nestorio, il quale sosteneva che 
in Cristo ci fossero due persone – divina e umana31. Di conseguenza i nestoriani 
rifiutavano anche il titolo di Maria Theotokos – Genitrice di Dio32. Il concilio 
iniziò il 22 giugno del 43133, e in realtà si concluse solamente nel 43334.

I canoni postconciliari regolavano soprattutto le questioni giurisdizionali 
legate all’eresia nestoriana35. Mancano riferimenti alla liturgia eucaristica. Però 
la conferma del titolo Theotokos spettante a Maria contribuì allo sviluppo delle 
solennità in suo onore. Di conseguenza cominciarono a nascere anche preghiere 
in onore della genitrice di Dio, recitate durante la celebrazione eucaristica36.

Concilio di Calcedonia (451)

L’incoronazione del dibattito sulla relazione tra la divinità e l’umanità di Cristo 
si ebbe al Concilio di Calcedonia. Il concilio fu convocato per dirimere l’eresia 
monofisita (gr. mone – una e fysis – natura). Il suo divulgatore, monaco Eutiche, 
affermava che Cristo avesse solo la natura divina che aveva assorbito la natura 
umana37. L’imperatore Marciano convocò il concilio a Nicea per il 1° settembre 
del 451. Visto che l’imperatore non ci poteva arrivare, il concilio venne spostato 

30	 Cf. Dokumenty soborów powszechnych, t. 1, p. 68.
31	 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soborów, p. 43.
32	 Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 15.
33	 Cf. K. Schatz, Sobory powszechne, p. 49.
34	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, p. 83.
35	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 93–102.
36	 Cf. M. Augé, Rok liturgiczny to sam Chrystus, który trwa w swoim Kościele, tłum. K. Stopa, 

Wydawnictwo Homo Dei, Kraków 2013, p. 257.
37	 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soborów, p. 51–52.



The Person and the Challenges 
Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7–2314

in uno dei quartieri di Costantinopoli – Calcedonia38. Definitivamente il concilio 
si svolse lì dall’8 ottobre al 1° novembre del 45139.

Nei canoni postconciliari appare il sostantivo leiturgia e il verbo leiturgeo. 
Queste parole sono usate nel contesto del divieto di prestare il servizio. Il sostan-
tivo leiturgia si riferisce alle diaconesse, che dopo aver esercitato per un certo 
tempo il ministero (leiturgia), si sono sposate. In tal situazione sia la diaconessa, 
sia il suo sposo furono esclusi dalla Chiesa40.

Il verbo liturgeo invece appare nel contesto dei precetti, comandando ai chie-
rici di prestare il  loro servizio soltanto nella chiesa, per la quale erano stati 
ordinati. Questo canone introduce ordine nella liturgia più importante come 
l’Eucaristia. I religiosi non possono liberamente trasferirsi da città in città. 
Se qualcuno però si comportasse in questo modo, sia il chierico che il vescovo, 
dovevano essere esclusi fino al momento in cui il chierico non ritorni alla sua 
chiesa materna (c. 20)41.

Del fatto che il religioso non dovrebbe servire in due chiese diverse, parla 
anche il canone 10:

Non è  lecito che un  chierico eserciti il  suo ministero contemporaneamente 
in due città, in quella, cioè, nella quale fu ordinato, e in quella, nella quale si ri-
fugiò, per desiderio di vana gloria, credendola migliore. Quelli che facessero 
così, devono essere richiamati alla propria chiesa,per la quale da principio era-
no stati ordinati, e lì soltanto prestare il loro servizio (c. 10)42.

Se il chierico dovesse prestare servizio liturgico al di fuori della sua città, deve 
possedere le lettere di raccomandazione dal proprio vescovo (c. 13)43. Vediamo 
dunque che fin dall’antichità esisteva nella Chiesa la convinzione che attraverso 
il sacramento dell’ordinazione l’uomo si offre non solo al servizio di Dio o degli 
uomini in generale, ma di una concreta città o comunità cristiana. Ciò veniva 
percepito come una specie di sposalizio mistico tra il sacerdote e la chiesa locale44.

38	 Cf. J. Grzywaczewski, Sobór Chalcedoński. Kontekst historyczny, teologiczny, następstwa, „Vox 
Patrum” 32 (2012) 58, p. 155.

39	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 124.
40	 Cf. Dokumenty soborów powszechnych, t. 1, p. 238–239.
41	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 96.
42	 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 92.
43	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 93.
44	 Cf. J. Dudziak, Zalążki ogólnokościelnej dyscypliny, p. 111.



15
Janusz Mieczkowski

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari…

Concilio di CostantinopolI II (553)

Le controversie teologiche intorno alla persona di Cristo non cessarono dopo 
le decisioni del Concilio di Calcedonia, ma continuarono nei decenni successivi. 
Il monofisismo continuava a svilupparsi in Egitto, Siria o Armenia45. Per ter-
minare definitivamente questa controversia venne convocato a Costantinopoli 
un altro concilio. Si aperse il 5 maggio del 553 e si concluse il 2 giugno del 55346.

Al fine di raggiungere l’unità doveva servire la formula teologica detta con-
danna di tre capitoli, vale a dire delle tesi di tre teologi della scuola antiochena 
(Teodoro di Mopsuestia, Teodoreto di Cirro e Iba di Edessa), i quali in modo più 
forte si schieravano contro i monofisiti47. Il risultato delle discussioni dogma-
tiche erano gli anatematismi che condannavano le eresie cristologiche48. Negli 
anatematismi appaiono alcuni concetti che più tardi saranno legati alla liturgia 
eucaristica, come: anafora tradotta qui ancora come relazione (anatematismo 6)49 
oppure doxa nell’espressione Signore della gloria (anatematismo 10)50.

Concilio di Costantinopoli III (680–681)

Nel VII secolo apparse l’eresia che sosteneva l’esistenza di una sola forma di at-
tività in Cristo. Essa viene definita monoenergismo (gr. mone – una, energia – 
attività)51. Ad essa è strettamente legata l’eresia del monotelismo (gr. mone – 
una, thelema – volontà) che sosteneva l’esistenza di un’unica volontà in Cristo52. 
L’imperatore Costantino IV, per ripristinare la pace religiosa nella Chiesa, aveva 
convocato perciò il concilio a Costantinopoli che si tenne dal 7.11.680 al 17.09.681. 
Dopo numerose discussioni venne accolta La professione di fede che subordinava 

45	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, p. 109.
46	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, p. 91.
47	 Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 22.
48	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 162–167.
49	 Cf. Dokumenty soborów powszechnych, t. 1, p. 290.
50	 Dokumenty soborów powszechnych, t. 1, p. 294.
51	 Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 25.
52	 Cf. M. Pyc, Tajemnica Jezusa Chrystusa w wykładzie wiary Soboru Konstantynopolskiego III, 

„Studia Gnesnesia” 29 (2015), p. 69.



The Person and the Challenges 
Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7–2316

la volontà alla natura e non alla persona, il che fu sottoscritto da tutti i parte-
cipanti del Concilio53.

I decreti del Terzo Concilio di Costantinopoli contenevano soltanto af-
fermazioni dottrinali concernenti il monotelismo, non contenevano invece 
alcuni canoni giuridici o disciplinari54. Non ci sono perciò riferimenti diretti 
alla liturgia eucaristica, compare di nuovo però il concetto di anafora spiegata 
come relazione55.

Concilio di Nicea II (787)

Il Secondo Concilio di Nicea era collegato alla risoluzione della lotta dogmatica 
condotta all’Oriente, legata alla venerazione dei quadri e figure. Nel VIII secolo 
la lotta con il culto delle immagini divenne sempre più intensa. Venne chiamata 
iconoclastia (gr. eikone – quadro, immagine, klaasis – rottura, distruzione). Il pri-
mo a cominciarla fu l’imperatore Leone III Isaurico (717–741)56, il quale ordinò 
di distruggere la famosa immagine di Cristo posta su una delle porte del palazzo 
imperiale di Costantinopoli57. Anche i suoi successori si opponevano al culto 
delle immagini. I papi invece si schieravano al suo favore58. Soltanto ai tempi 
dell’imperatrice Irene (780–795), veneratrice delle immagini, si verificarono 
circostanze favorevoli per terminare questa controversia. Il concilio riprese 
i lavori il 24 settembre 787 a Nicea59 e si concluse il 28 ottobre 78760.

Nella definizione della fede (Horos) si distinse la venerazione delle immagini 
(proskynesis) dall’adorazione spettante soltanto a Dio e Cristo (latreia). Questa 
distinzione era molto importante dal punto di vista della celebrazione eucaristica. 
Essa poteva essere celebrata davanti a figure e quadri. Il rifiuto della venera-
zione delle immagini sarebbe anche legato a grandi cambiamenti nell’ambito 

53	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, p. 134–135.
54	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, p. 144.
55	 Cf. Dokumenty soborów powszechnych, t. 1, p. 314, 316.
56	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 195–197.
57	 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soborów, p. 71.
58	 Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 27.
59	 Cf. S. Włodarski, Siedem soborów, p. 200–201.
60	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, p. 167–169.



17
Janusz Mieczkowski

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari…

dei vasi e paramenti liturgici, nonché agli altri ornamenti che accompagnano 
la celebrazione eucaristica61.

Nella definizione della fede troviamo perciò la critica di quelle persone che 
essendo contrarie alla tradizione della Chiesa, hanno rifiutato le decorazioni 
usate durante la celebrazione del culto di Dio (3)62. Le sacre immagini di Cristo, 
Maria, Angeli e santi possono essere perciò esposte sulle vesti e vasi liturgici, 
usati durante l’Eucaristia:

Noi definiamo con ogni rigore e cura, che a somiglianza della raffigurazione 
della croce preziosa e vivificante, così, le venerande e sante immagini sia dipinte 
che in mosaico, o  in qualsiasi altro materiale adatto, debbono essere esposte 
nelle sante chiese di Dio, nelle sacre suppellettili, sui sacri paramenti, sulle pa-
reti e sulle tavole, nelle case e nelle vie (14)63.

Per questo motivo non è lecito usare i vasi liturgici destinati al culto per 
scopi quotidiani e indegni, e coloro che lo facessero devono essere eliminati 
dall’ufficio o dal convento (19)64.

Anche tra i canoni legali si trovano tali che riguardano il luogo della celebra-
zione, i paramenti o vasi liturgici utilizzati. La prima questione riguarda le chiese 
in cui viene celebrato il Santissimo Sacrificio. In occasione della discussione 
sulla venerazione delle immagini emerse anche la questione dell’ammissibilità 
di usare le reliquie nel culto cristiano. Dalla seconda metà del IV sec. nel cri-
stianesimo si era infatti arrivati al collegamento tra le reliquie e il luogo di cele-
brazione dell’Eucaristia, e la loro presenza cominciò a garantire la sacralità del 
posto dell’assemblea65. Di solito si richiedeva di metterci le reliquie di due santi, 
anche se per la validità della consacrazione ne bastava uno solo66. E proprio 
il Secondo Concilio di Nicea prese la decisione (c. 7) di mettere le reliquie sugli 
altari di quelle chiese che prima erano state consacrate senza le reliquie dei santi 

61	 Cf. K. Schatz, Sobory powszechne, p. 85–88.
62	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 133.
63	 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 135–136.
64	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 136–137.
65	 Cf. A. Stróż, Najstarsze świadectwa związku ołtarza i relikwii w bazylikach chrześcijańskich, in: 

Sympozja kazimierskie poświęcone kulturze świata późnego antyku i wczesnego chrześcijaństwa, 
t. 6, red. B. Iwaszkiewicz-Wronikowska, D. Próchniak, TNKUL, Lublin 2008, p. 193–194.

66	 Cf. Z. Wit, Ołtarz w aspekcie teologicznym i liturgicznym, in: Ku liturgii nadziei, red. R. Biel, 
Biblos, Tarnów 2005,, p. 222.



The Person and the Challenges 
Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7–2318

martiri. La presenza delle reliquie nel luogo della celebrazione dell’Eucaristia 
diventa d’ora in poi una necessità e ogni vescovo che non avesse adempito a quel 
obbligo, doveva essere escluso dall’ufficio67.

Un’altra decisione che mostrava la preoccupazione del concilio per il luogo 
della celebrazione del culto cristiano riguardava la ragionevolezza nel progettare 
la costruzione delle cappelle. Il concilio proibì (c. 17) di cominciare la costruzio-
ne delle cappelle, se non c’erano mezzi sufficienti per terminarla. Tra i compiti 
del vescovo ci sarà d’ora in poi quello di controllare se i costruttori hanno mezzi 
sufficienti per finire la loro opera68.

Nel canone 4 si trova invece un ammonimento per i vescovi di non sospen-
dere dall’ufficio nessun sacerdote per motivi di avidità e richiesta di pagamento, 
né di chiudere davanti a loro le porte della chiesa, non ammettendoli in questo 
modo alla celebrazione liturgica, soprattutto dell’Eucaristia. Infatti tali situazioni 
dovevano veramente aver luogo, se i padri conciliari presero le difese di questi 
chierici, decretando che i vescovi indegni dovrebbero essere esclusi69.

Un’altra questione discussa dal concilio concerne la liturgia della parola 
durante la Santa Messa. Il concilio fa ricordare che le lezioni possono essere 
lette soltanto da chi era stato ordinato lettore, su cui il vescovo, il corepiscopo 
oppure, nel caso dei monaci il priore, aveva imposto le mani. Si verificavano 
infatti situazioni in cui le Sacre Scritture venivano lette dall’ambone da coloro 
che avevano ottenuto la tonsura clericale solo nell’infanzia. I padri conciliari 
difendono in questo modo i diritti derivanti dal grado dell’ordine sacro rice-
vuto (c. 14)70.

Concilio di Costantinopoli IV (869–870)

La tensione tra i fautori della venerazione delle immagini (iconoduli) e i loro 
avversari (iconoclasti) fu ancora presente nella Chiesa. Il Concilio di Costan-
tinopoli aveva soprattutto il compito di consolidare il magistero cattolico sul 

67	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 145.
68	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 151–152.
69	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 141.
70	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 149.



19
Janusz Mieczkowski

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari…

tema delle immagini71 e risolvere il conflitto di competenza tra Roma e Bisanzio, 
concernente la giurisdizione sulla Bulgaria72.

Il Concilio si tenne dal 5 ottobre del 869 al 20 febbraio del 87073. Inizialmente 
non era considerato un incontro ecumenico. Soltanto nell’XI secolo si cominciò 
a mettere in rilievo la sua importanza e trattarlo all’Occidente come un ottavo 
Concilio ecumenico74.

Il Concilio ordina perciò in primo luogo che la venerazione delle immagini 
fosse la stessa di quella dimostrata nel Libro dei Sacri Vangeli. I padri conciliari 
sono infatti convinti del grande ruolo svolto dalle immagini nel trasmettere agli 
uomini il magistero sulla salvezza75.

Nei canoni appaiono anche alcuni riferimenti alla liturgia eucaristica. Uno 
di essi, che aveva indegnato molto i padri conciliari, era la questione di parodiare 
la liturgia vescovile da parte di alcuni laici:

(…) Sotto l’imperatore che ha regnato recentemente, vi furono alcuni laici ap-
partenenti all’ordine senatorio che, secondo la  dignità rivestita a  corte avvol-
gevano e riponevano i loro capelli in trecce, parodiando la dignità sacerdotale 
per mezzo di dalmate e ornamenti sacerdotali; e, almeno cosí si crede, che si fa-
cessero passare per vescovi, rivestiti del superhumeralibus, cioè del pallio e in-
dossando tutti gli altri ornamenti episcopali. Inoltre, scegliendo come proprio 
patriarca colui che era loro capo e principe in queste farse ridicole, loro insul-
tavano e volgevano al ridicolo tutte le cose divine sia le elezioni, le promozioni 
e consacrazioni dei vescovi (c. 16)76.

Il concilio decise di penalizzare per quelle indegne profanazioni sia i fedeli 
che le facevano, sia gli aiutanti, come anche i superiori laici ed ecclesiastici che 
sapendolo, non avevano opportunamente reagito. L’imperatore e l’aristocrazia 
potevano essere puniti con il biasimo da parte dell’attuale patriarca di Costan-
tinopoli fino all’anatema, se non avessere mostrato pentimento. Coloro che 
aiutavano nel parodiare la liturgia dovevano fare penitenza per tre anni secondo 

71	 Cf. T. D. Łukaszuk, Święty obraz-ikona w doktrynie Soboru Konstantynopolitańskiego IV, 
„Analecta Cracoviensia” 28 (1996), p. 266–267.

72	 Cf. M. Starowieyski, Sobory niepodzielonego Kościoła, p. 183–185.
73	 Cf. C. G. Paluzzi, I concili ecumenici, p. 30.
74	 Cf. T. D. Łukaszuk, Święty obraz, p. 265.
75	 Cf. T. D. Łukaszuk, Święty obraz, p. 277.
76	 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 178.



The Person and the Challenges 
Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7–2320

la disciplina ecclesiastica antica. Invece se il patriarca e i suoi vescovi ausiliari, 
sapendo di quelle scelleratezze, non reagivano, dovevano essere privati di stima, 
deposti dai loro uffici e privati delle attività sacerdotali77.

Visto che la liturgia è un compito della Chiesa, così importante e sacro, i me-
tropoliti che ne stanno a capo dovrebbero celebrare da soli tutti i sacri servizi, 
la cui celebrazione costituisce il  loro dovere. Invece succedevano situazioni 
in cui affidavano i propri compiti liturgici non solo ai vescovi ausiliari, ma anche 
ai semplici ecclesiastici:

Alcuni metropoliti, precipitati all’ultimo grado della negligenza e dell’inerzia, 
convocano con un ordine presso di sé i loro vescovi suffraganei e affidano loro 
nella chiesa metropolitana la recita dell’ufficio sacro delle litanie e tutte le fun-
zioni sacre inerenti al  loro ministero. In  tal modo essi, per mezzo di  questi 
vescovi, celebrano tutto ciò che avrebbero dovuto compiere pesonalmente con 
ardore (c. 24)78.

Il Concilio fa ricordare allora la disciplina ecclesiastica, a cui tutti i metropo-
liti dovrebbero sottomettersi. Ognuno di loro, nel caso continuasse a trascurare 
in tal modo i suoi compiti, dovrebbe essere punito dal suo patriarca, e se non 
migliora – deposto dall’ufficio79.

Ai compiti dei vescovi apparteneva la cura per la situazione materiale della 
Chiesa. Al vescovo era proibito vendere qualsiasi oggetto prezioso80. C’era però 
in questa materia un’eccezione che riguardava gli oggetti preziosi e i vasi liturgici. 
Il Concilio ordinò:

che nessuno vescovo potrá vendere o alienare, non importa in che modo, gli 
oggetti preciosi e i vasi consacrati, salvo il caso, già previsto dagli antichi canoni, 
di pagamento del riscatto dei prigionieri (c. 15)81.

77	 Cf. Dokumenty doborów powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski, t. 2, WAM, Kraków 
2003, p. 85.

78	 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 184.
79	 Cf. Dokumenty soborów powszechnych, t. 2, p. 101.
80	 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soborów, p. 81–83.
81	 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 177.



21
Janusz Mieczkowski

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari…

La libertà del cristiano costituiva un valore così grande che era perfino 
permesso di vendere, usati per la Santa Messa e consacrati, calici o patene82.

Un altro problema collegato alla liturgia eucaristica era la celebrazione della 
liturgia senza l’autorizzazione nella chiesa non sua, che qualche volta commet-
tevano i presbiteri e i diaconi. Il Concilio ha ricordato che in una data chiesa 
la liturgia viene celebrata soltanto da quell’ecclesiastico che era stato ad essa 
destinato. Nessuno può entrare in una chiesa estranea e celebrarci la sacra 
liturgia (c. 23). Similmente agli altri casi, le persone che trasgredivano la legge 
promulgata, potevano essere punite, compresa l’espulsione dall’ufficio83.

Conclusione

Analizzando i decreti e canoni dei concili del primo millennio vediamo che essi 
riguardavano soprattutto le questioni dogmatiche e disciplinari. Venivano con-
vocati infatti a causa di problemi legati alla predicazione di insegnamenti erronei, 
minacciando di inquietudini e di rottura l’unità della Chiesa. Nei documenti 
conciliari si è riusciti però a trovare alcuni riferimenti alla liturgia eucaristica, 
anche se più spesso essi hanno un carattere piuttosto legale.

Alcuni di essi riguardano però la celebrazione stessa. Già il primo concilio 
di Nicea, riconoscendo la gioia e la libertà del cristiano, proibisce di mettersi 
in ginocchio durante l’Eucaristia domenicale e nel Periodo Pasquale.

Al Secondo Concilio di Efeso si ordinò di eliminare gli abusi legati alla lettura 
della Sacra Bibbia durante la Liturgia della parola. In quel tempo venne anche 
definitivamente sancita la necessità di esporre le reliquie nell’altare, sul quale 
viene celebrato il Santissimo Sacrificio. Superando le tendenze dell’iconoclastia 
venne pubblicato il decreto in cui si decide che nella celebrazione eucaristica 
è possibile usare i paramenti, i vasi e gli ornamenti con immagini di Cristo, 
Maria e santi.

Una parte di canoni venne dedicata al servizio liturgico dei chierici. Essi 
dovrebbero celebrare la  liturgia nella chiesa per la quale erano stati ordina-
ti, gli è proibito di passare da una città all’altra di propria volontà (Concilio 
di Calcedonia) e senza un permesso entrare nella chiesa non loro per celebrarci 
l’Eucaristia (Concilio di Costantinopoli IV). Dall’altra parte si chiama i vescovi 

82	 Cf. M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soborów, p. 86.
83	 Cf. Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 183.



The Person and the Challenges 
Volume 15 (2025) Number 2, pp. 7–2322

di non chiudere senza giustificazione davanti ai presbiteri le porte della chiesa 
e di non vietargli di celebrare lì la liturgia (Secondo Concilio di Efeso). Anche 
i metropoliti furono chiamati a celebrare di persona la liturgia nella propria 
città, non scaricando questo dovere sui vescovi ausiliari o perfino sui presbiteri 
(Concilio di Costantinopoli IV).

Anche se non tutti i concili affrontavano gli argomenti liturgici, pure loro 
influivano indirettamente sulla celebrazione eucaristica. Un esempio ne sono 
i primi concili di Costantinopoli e Efeso che hanno contribuito alla formulazione 
delle preghiere della messa indirizzate a Cristo e a Sua Madre.

Bibliografia

Boguniowski J. W., Misterium Paschalne w roku liturgicznym, Wydawnictwo Naukowe 
PAT, Kraków 1997.

Cholewa M., Gilski M., Dziedzictwo soborów, Wydawnictwo «scriptum», Kraków 2019.
Cholewa M., Gilski M., Wprowadzenie do problematyki soborów, in: Sobór Watykański II. 

Złoty Jubileusz, red. M. Cholewa, S. Drzyżdżyk, M. Gilski, Wydawnictwo «scriptum», 
Kraków 2013, pp. 5–17.

Conciliorum oecumenicorum decreta, a cura di G. Alberigo, G. L. Dosetti, P. P. Joannou, 
C. Leonardi, P. Prodi, EDB, Bologna 1991.

Dokumenty soborów powszechnych. Tekst greck,i  łaciński, polski, t. 1, red. A. Baron, 
H. Pietras, WAM, Kraków 2005.

Dokumenty soborów powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski, t. 2, red. A. Baron, 
H. Pietras, WAM, Kraków 2003.

Dudziak J., Zalążki ogólnokościelnej dyscypliny duchowieństwa w świetle postanowień 
I Soboru Nicejskiego (325), „Vox Patrum” 7 (1987) 12–13, pp. 107–124.

Grzywaczewski J., Sobór Chalcedoński. Kontekst historyczny, teologiczny, następstwa, 
„Vox Patrum” 32 (2012) 58, pp. 137–180.

Kunzler M., Liturgia Kościoła, tłum. L. Balter, Pallottinum, Poznań 1999
Łukaszuk T. D., Święty obraz–ikona w doktrynie Soboru Konstantynopolitańskiego IV, 

„Analecta Cracoviensia” 28 (1996), pp. 265–281.
Nadolski B., Wprowadzenie do liturgii, WAM, Kraków 2004.
Ortiz de Urbina I., Storia dei concili ecumenici, vol. 1: Nicea e Costantinopoli, Libreria 

Editrice Vaticana, Cittá del Vaticano 1994.
Paluzzi C. G., I concili ecumenici, Ente Provinciale per il Turismo di Roma, Roma 1962.
Pietras H., List Konstantyna do Aleksandra i Ariusza a zwołanie Soboru Nicejskiego, „Vox 

Patrum” 26 (2006) 49, pp. 531–547.



23
Janusz Mieczkowski

La liturgia eucaristica nei documenti conciliari…

Pietras H., Sobór Nicejski (325). Kontekst religijny i polityczny, dokumenty, komentarze, 
WAM, Kraków 2013.

Pyc M., Tajemnica Jezusa Chrystusa w wykładzie wiary Soboru Konstantynopolskiego III, 
„Studia Gnesnesia” 29 (2015), pp. 69–89.

Schatz K., Sobory powszechne. Punkty zwrotne w historii Kościoła, tłum. J. Zakrzewski, 
WAM, Kraków 2002.

Starowieyski M., Sobory niepodzielonego Kościoła, Wydawnictwo M, Kraków 2016.
Stróż A., Najstarsze świadectwa związku ołtarza i relikwii w bazylikach chrześcijańskich, 

in: Sympozja kazimierskie poświęcone kulturze świata późnego antyku i wczesnego 
chrześcijaństwa, t. 6, red. B. Iwaszkiewicz-Wronikowska, D. Próchniak, TNKUL, 
Lublin 2008.

Wit Z., Ołtarz w aspekcie teologicznym i liturgicznym, in: Ku liturgii nadziei, red. R. Biel, 
Biblos, Tarnów 2005, pp. 211–229.

Włodarski S., Siedem soborów ekumenicznych, Instytut Wydawniczy Odrodzenie, 
Warszawa 1968.


